2P0 —
ors.
UNIVERSITE DE ROUEN

UFR DES LETTRES ET SCIENCES HUMAINES
Ecole doctorale : Savoirs, Critique et Expertises
Groupe de recherche : ERAC : Equipe de Recherche sur les Aires Culturelles

These de doctorat de Philosophie de I’art

Babacar Mbaye DIOP

ANALYSE ET CRITIQUE DES DIFFERENTS DISCOURS SUR LES
ARTS PLASTIQUES DE L’AFRIQUE NOIRE.

Approches historiques, ethno-anthropologiques
et philosophiques

Sous la direction d’Yves MICHAUD

Soutenue le 24 octobre 2008

Jury :

- Sylviane LEPRUN, Professeur des universités en arts plastiques, Bordeaux |11, Rapporteuse
- Tanella BONI, Professeur de philosophie, université de Cocody a Abidjan
- Roger SOME, MDC/HDR en ethno-anthropologie, université de Strashourg 2, Rapporteur

- Odile Blin, MDC en sociologie de la culture, université de Rouen



Doctorat de Philosophie de I’art

Babacar Mbaye DIoP

ANALYSE ET CRITIQUE DES DIFFERENTS DISCOURS SUR LES
ARTS PLASTIQUES DE L’ AFRIQUE NOIRE.

Approches historiques, ethno-anthropologiques
et philosophiques



REMERCIEMENTS

Je souhaite remercier tous ceux qui de prés ou de loin, m’ont permis de réaliser ce
travail. J’exprime ma profonde gratitude a Monsieur le Professeur Yves Michaud qui a

bien voulu diriger ma thése de Doctorat et qui m’a gratifié de son estime.

Je n’aurai pu mener a bien mes travaux sans le soutien et les encouragements
permanents de mes parents Tahir DIOP et Fatou DIOP et de ma femme Fatoumata Zahra

DIANKHA. Je tiens a les remercier avec une profonde affection.



A Feu Ibrahima MBAYE

Pour m’avoir ouvert les yeux et m’avoir
initié a la contemplation des choses
véritables.



« La principale raison d’étudier I’art africain reste [...] celle qui nous
pousse a étudier I’art en général : c’est I’une des expressions les plus
élevées de la culture humaine, qui peut nous apporter un
rafraichissement continuel, une re-création au sens le plus strict du
terme. » (Frank Willet, L art africain (1971), Thames & Hudson, 1994,
p. 57).



ANALYSE ET CRITIQUE DES DIFFERENTS DISCOURS SUR LES
ARTS PLASTIQUES DE L’ AFRIQUE NOIRE.

Approches historiques, ethno-anthropologiques
et philosophiques



[ Code de champ modifié

INTRODUCTION. ..t 10
e O 11 = USRS 37
DE L’HISTOIRE DES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE .........ccooeiiiiiiiiiic e 37
CHAPITRE I : L’ART AFRICAIN DE LA PERIODE PHARAONIQUE ..........cccooovimiiiiieeeeseeeeenes 38
§ 1. Le style africain définit I’essence méme de ’art égyptien.........c.cocvvviiiiiniiiininnn, 40
§ 2. Quelques exemples de ressemblance entre objets d’art de I’ Afrique noire et objets
dart de PEGYPLe QMU ....vv.vveeveceeeseessesseseesseesseseessesssesssssessssssesssessssssssesssessssssesssnneen 42
§ 3. Cette similitude est-elle UNe IdeNtIte 2 .........c.cveiiiiiiiceieeee e 49
CHAPITRE 1I: APERCU HISTORIQUE ET ORIGINE DES ARTS TRADITIONNELS DE
L’AFRIQUE NOIRE ......oviiiiiiiii et enane e RPN - X
8 1. Du V¢siecle av. J.-C. au 1€ siécle de notre ére : I’art Nok v D3
§ 2. DU H® au XIE SIECLE : I ATt COPLE vuvvreririiirieieieririsesiisisis et 55
§ 3. Du llI° et le X®siécle ap. J.-C : I’art bura, I’art du Calabar..............ccccccevririrrenininnne. 57
§ 4. IX®- XIVesiécle ap. J. -C : Ibo, Esie .58
8 5. DU XIE AU XV SIECIE ©..viviiiiiieeee ettt sttt enes 60
8§ 5.1 XIHBAU XV : 11t A IfC .ottt 60
§ 5.2. Du XV® au XVII¢ siécle : Owo, Sapi, BENIN .........coceiiiinieieeeceee e 65
§5.3. Le XVlle siécle : les Fons, les Achantis, les Kubas et les Dogons, les Bobos ......... 68
§ 6. Du XVIII¢ siecle au X1Xe siecle : Les Bambaras, les Baoulés, les Sénoufos et les
[ - T SRSt 73
§ 7. Du XIX® au XX® siécle : I’art des Fangs, des Kotas, des Lubas, des Bena-Luluas, des
IDIDIOS €1 AES EKOTS ...vviiiieiiiietesie bbbt 74
CHAPITRE III : LA FONCTIONNALITE ET L’UTILITE DANS LES ARTS TRADITIONNELS DE
L’ AFRIQUE NOIRE ...ttt ettt ettt e st e et et e e ssb e e st e e sab e e s nbeeenteeannas 83
§ 1. Les interférences entre la religion négro-africaine et I’art traditionnel...................... 85

§ 2. Beauté fonctionnelle et beauté esthétique
§ 3. Formation et « anonymat » de I’artiste

SECTION 1 : APERCU HISTORIQUE .......ciiiiiiieicieec s
§ 1. De I’art traditionnel a I’art contemporain de 1’ Afrique noire : rupture et/ou continuité
.......................................................................................................................................... 110
§ 2. De I’expression « art africain CoNtemMpPOrain » .........c..ccovveereereneieieseesereseseeneenes 118
SECTION 2: LES DIFFERENTES TENDANCES DANS LA CREATION ARTISTIQUE
CONTEMPORAINE DE L’AFRIQUE NOIRE ........cooiiiiiiiiiiiicic e 133
§ 1. L’enseignement colonial ou 1’art naif ...........cccocviiiiiiniiiiiic e
§ 2. L’Ecole de Dakar ?2..........ccovvvververvennnnnens
§ 3. LS ANS SAVANLS.........uiiiiiii e
§ 4. Le triomphe de I’esthétique et des arts populaires ..........ccoceverereieiiiiencrcsese 151
AL La TECUPEIAtiON......veveieeiieeeeiecsie e e —————————— 163

B. L’installation........... e 165
§ 5. Les arts numériques e 169
§ 6. Role social et conditions de travail des artistes..... e 174

Conclusion de 1a premiere PArtie..........ccviveiiiiieieiciese e 178
PARTIE oottt ettt e e et e e nnbee s 180
LES DIFFERENTES LECTURES SUR LES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE....... 180

CHAPITRE I : DE L’ETHNOLOGIE AU FORMALISME ESTHETIQUE .......ccccoiiiiiiiiiiiniiieee 181

I. L’analyse ethnoesthetiqUe.........ccvooviiiiiiriiiere e 186




§ 1. L’exemple des statuettes en terre cuite du Bénin..........ccocoovviiiiiiiiiciiiiins 194

§ 3. Description formelle des PIECES .......covreieriireerreer s

§ 4. L’exemple de I’art BaKongo.........ccoiviiiiiiicieiecee e

§ 5. Duga de Meko, un maitre sculpteur yoruba

8§ 6. Les valeurs esthétiques de I’art Chokwe du Katanga...........cccoververinenneicieennans 213
A. Le Mukanda : une institution eSthetiQUE ...........ccceeeririrrincnieee e 216
B. Le professionnalisme de 1’art chokwe
I1. Le formalisme eSthBLIQUE. .........cvvveuirieieicee st

1. Qu’est-ce quE PESthEtIQUE ? .....oiveiiiiiiiiiiieic et 221

2. De I’Idée du beau : ’harmonie, I’utilité, le bien, le plaisir ..........cccovverirencicnneneens 228

3. Les différents styles......... e ———————— 240
A. Les écoles réalistes s 240
B. L’art expressionniste ou GEOMEIIQUE..........evruiriirrerriieieeriereeee sttt 241

4. L’esthétique philoSOPRIGUE .....ccuveviiiieiiiiieie e 242
CHAPITRE Il : DE LA DENEGATION A LA VALORISATION DES ARTS « NEGRO-AFRICAINS »

§ 1. Des objets de culte aux 0bjets dart.........c.cccveiveiriiinenneseeeeee e

§ 2. Les différents fantasmes sur les arts de I’ Afrique noire............

8§ 3. Le relativisme dans le regard artistique des Occidentaux

4. Décontextualisation et recontextualisation des objets d’art . s
SECTION 2 : DE LA META-ESTHETIQUE OU POUR UNE THEORIE ESTHETIQUE GENERALE

............................................................................................................................................................ 280
§. 1. Senghor et I’esthétique de la NEgritude ...........cooovviiiiciiiiice e 280
A. Qu’est-ce que la Négritude et quel est son contenu idéal ?..... 280
C. Pour une ontologie des rYthMeS...........cooiieeiiiisees e 292

§ 2. Engelbert Mveng ou les fondements anthropologiques d’une « esthétique négro-
AfTICAING » FEHGIBUSE. ..vvvieveitieiecie ettt sttt neaeeen 306

§. 3. Georges Ngal ou esthétique de la rupture.........coooocoovecinn. e 314
SECTION 3 : ESTHETIQUE ET CRITIQUE D’ART EN AFRIQUE NOIRE .... BT 318

§ 1. Jean-Godefroy Bidima et sa philosophie de la « Traversée »...... e ——— 318
A. L’art « négro-africain » des « marginaux » et des « exClus » .........c.coecvevvenirinnnne. 322
B. L art de « | trAVEISEE » ..o 329

§ 2. L’esthétique de la plasticité : Iba Ndiaye Diadji...........cc.......... SRS e 341
CHAPITRE 11l : ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE ET CULTURES GLOBALISEES......... e 351
§ 1. La biennale de DaKar.........cccovvviviereeerereisie e s 352

§ 2. L’artiste africain : entre quéte identitaire et mondialisation ...........c.c.cccoeevrieinnn. 358

§ 3. L’art des « friches » : pour un brassage ou un « branchement » des cultures....... 371
CONCLUSION GENERALE ..ottt 383

BIBLIOGRAPHIE






INTRODUCTION




En Afrique noire, 1’art est d'une grande diversité. Il comporte aussi bien la sculpture
que l'architecture, les arts graphiques, les arts de la poterie, les arts de la communication
(le théatre, le conte, les proverbes), le cinéma, le design, la littérature, la mode, la musique
et la danse, la parure, le tissage, la peinture et la photographie. 1l est souvent classé en
trois catégories :

Les arts anciens qui désignent les expressions artistiques antérieures au XVI°, c'est-a-
dire avant le début des contacts massifs de I'Afrique avec I'Occident. Les objets témoins
de ces expressions sont le plus souvent révélés par I'archéologie ;

Les arts traditionnels qui désignent les expressions artistiques liées aux traditions, aux
us et coutumes tels qu'ils se manifestaient autrefois et continuent de se manifester dans les
sociétés africaines ;

Les arts contemporains qui font référence aux expressions artistiques ayant pris
naissance aprés la deuxiéme guerre mondiale (1945). Ces arts, a la différence des arts
anciens et traditionnels, ne relévent pas d'une fonction religieuse ou sociale.

Or cette classification oppose I’art ancien a I’art traditionnel et & I’art contemporain, en
s’appuyant sur le temps pour distinguer les créations artistiques d’hier de celles
d’aujourd’hui : c’est une facon de délimiter arbitrairement les passages d’un style a un
autre, d’une idée a une autre, comme si I’ancien ou le traditionnel n’étaient pas la
mémoire du contemporain. Comme si 1’art pouvait admettre des intervalles de temps
comme le veut la science historique. Alors que I’Afrique est une entité civilisationnelle.

L’art ancien, I’art traditionnel et ’art contemporain, sont autant de concepts familiers
lorsque I’on examine la création artistique en Afrique subsaharienne. Et cette floraison
conceptuelle cache des prises de position qui sont loin d’étre gratuites. Les qualificatifs
anciens, traditionnels, modernes ou contemporains, qui seront convoqués, serviront
uniquement a reprendre des expressions conventionnelles et des préoccupations
esthétiques en question. Pour nous, les repéres historiques ne rendent pas compte de la
continuité de la création artistique africaine. L’opposition entre ’ancien, le traditionnel et

le contemporain n’offre pas au critique d’art un champ d’étude qui corresponde



réellement au rythme de la vie telle qu’elle est vécue en Afrique. Elle ne permet pas de
poser I’identité plurielle dans la création artistique africaine.

L’objet de cette étude est de décrire et de montrer les propriétés inhérentes au concept
d’art africain, dont les unes sont des déterminations propres a I’Occident, tandis que les
autres appartiennent a des penseurs africains contemporains, mais pour des raisons
différentes. Nous ne pouvons expliquer en détail tous les préjugés qui ne cessent de
maintenir une fausse définition de I’art africain — surtout lorsqu’il s’agit de I’art
traditionnel. Celui-ci ne saurait étre défini ni interprété de maniére satisfaisante sans tenir
compte de sa véritable valeur esthétique, de la variété de ses formes ainsi que de sa
dimension religieuse et culturelle. On ne peut, en effet, le définir ou I’interpréter par
rapport a des concepts qui sont propres a 1’Occident.

Par conséquent, nous ne discuterons ici des préjugés que pour montrer la maniére dont
’art africain est apprécié et défini. Car beaucoup d’esthéticiens et de philosophes pensent
que 1’étude de I’art africain pose probléme et ceci pour plusieurs raisons :

1. C’est un art qui « vient d’ailleurs ». Devant 1’extréme richesse des arts de I’ Afrique
noire, qui, selon Picasso, sont « ce que [’imagination humaine a produit de plus puissant
et de plus beau » (Picasso P. et alii, 2000 : 10), de nombreux spécialistes ont tenté de leur
trouver une origine autre qu’africaine. Ils affirment que toutes les civilisations africaines
sont récentes, que rien ne saurait étre ancien en Afrique noire. Ils attribuent ainsi 1’origine
de toutes les civilisations africaines aux Chamites orientaux, aux Arabes, aux Créto-
Libyens, aux colons grecs et romains, aux artistes errants de la Renaissance.

2. Les similitudes pouvant exister entre les différentes formes d’art ne permettent pas
pour autant une détermination de I’art africain, de se libérer du probleme que pose la
difficulté de trouver des criteres universels pour définir et classer les formes et les
contenus des ceuvres d’art.

3. Autre probléme : nombre d’ceuvres d’art africain — les masques et les statues par
exemple — ne sont pas créées a l’origine pour étre exposées ou pour étre vues
esthétiquement. L’accés aux objets d’art africain traditionnel est réservé a des personnes

spécialisées ou initiées. Il ne peut y avoir de critique sans la possibilité de voir,



d'examiner les ceuvres que nous offrent les musées. Etant donné qu’en Afrique
traditionnelle, les ccuvres sont, pour la plupart, tenues au secret, certains auteurs se sont
demandé dans quelle mesure il est possible de parler d’esthétique.

4. 1l semble aussi que la philosophie de I’art soit un monopole occidental. Certains
diront, par exemple, qu’il ne peut étre question de philosophie de 1’art chez un peuple qui
n’a pas une maitrise suffisante des sciences de I’art. La philosophie serait au-dela de ces
sciences, qui constitueraient une étape préalable et nécessaire. D’autres admettent
I’existence de philosophies en Afrique, avec la restriction qu’il s’agit de philosophies
vécues et non de pensées. Il s’agirait donc de visions non réfléchies, ni par une raison
raisonnante, ni par une réflexion critique, ces peuples étant entierement absorbés par la
praxis, complétement piégés dans le concret et incapables de s’en détacher.

5. D’autres préjugés veulent que I’art africain traditionnel ne puisse se préter a une
étude scientifique & proprement parler. Car il est profondément lié a la religion et que tout
ce qui est religieux est irrationnel. Autrement dit, I’art africain ne mériterait pas d’étre
soumis a un test scientifique. La production artistique africaine est fonctionnelle, et elle
est liée a la société, aux sensations, a 1’émotion. Son domaine est différent de celui de
I’entendement, et 1’appréhension de son activité et de ses résultats nécessite un organe
autre que celui de la pensée scientifique. Cette idée est celle défendue dans les théories
sociologiques classiques.

6. C’est un art « primitif » L’art africain traditionnel a souvent mené & de fausses
interprétations, de surcroit négatives. Le meilleur exemple de cette confusion est le fait
d’affirmer que D’art africain est primitif. Du latin primitivus, premier en date, le mot
signifie tout d’abord ce qui correspond a 1’état premier d’une réalité. Ainsi sont appelés
"arts primitifs" les arts des peuples considérés comme restés dans le premier état de
I’humanité. On suppose donc une évolution linéaire du monde, et des peuples dont le
développement se serait arrété dans 1’une de ses phases ; les arts primitifs désigneraient
aussi bien ceux des temps préhistoriques que de peuples africains actuels. Sont dites

primitives toutes les sociétés humaines restées a 1’écart de la civilisation occidentale.



Nous allons réexaminer, dans ce qui suit, tous les probléemes que nous venons
d’évoquer. Mais d’abord qu’est-ce que I’art africain ? Le chemin le plus proche pour une
premiére clarification est, comme dans tous les cas semblables, que nous nous en tenions
au mot, et suivions I’histoire du terme « art africain », ainsi que ’histoire de la définition
du concept que ce mot renferme. Beaucoup de noms ont été donnés a D’art africain
traditionnel® sans jamais parvenir a le définir.

Communément limitée aux sculptures en bois, plus rarement en métal, produites en
Afrique au cours des XIX°® et XX siécle, cette dénomination doit s’étendre aujourd’hui a
I’ensemble des productions plastiques, toutes techniques confondues, qui ont vu le jour
sur le continent africain, au sud du Sahara, depuis au moins le VIII® millénaire av. J.-C.
jusqu’a la période contemporaine. Encore écartés de cette extension, les arts du Maghreb,
comme ceux de ’Egypte ancienne et moderne, devraient sans doute étre réétudiés a la
lumiere des nouvelles découvertes archéologiques. La métallurgie du fer s’est améliorée
depuis I’Afrique centrale vers Méroé, puis vers I’Egypte. Beaucoup de traits de la
civilisation égyptienne antique, ne peuvent se comprendre si 1’on méconnait les
caractéristiques des cultures de 1’ Afrique orientale et centrale?.

Les historiens de I’art, les anthropologues, ont souvent assombri I’origine des arts de
I’ Afrique noire plus qu’ils ne 1’ont éclaircie. Il est rare qu’ils nous aient transmis des faits
précis concernant leurs origines et, lorsqu’ils ’ont fait, ils ne tenaient leurs informations
en général que de deuxieme ou troisiéme main. Que certains prétendent trouver en
Occident ou en Orient le berceau des arts africains, c’est leur droit. Nous préférons, quant
a nous, considérer qu’ils ont une origine purement africaine, au moins d’une fagon
générale, et nous croyons que, si nous pouvions retracer seulement jusqu’au début de
notre ére leurs origines, nous en aurons fait assez pour notre part. Car affirmer ainsi de
but en blanc qu’ils sont d’origine extérieure, c’est pour ainsi dire n’avoir rien établi, c’est

vouloir tout simplement enlever a 1’Afrique tout son patrimoine culturel. Puisque nous

111 est encore appelé art négre, art négro-africain, art tribal, art colonial, art postcolonial, art des sociétés
sans écriture, art primitif, art premier, art de I’ Afrique noire, etc.
2 Voir a ce propos Encyclopédie de [’art, La Pochothéque, Librairie Générale Frangaise, 1991.



étudions les différents discours sur les arts de I’ Afrique noire, il est nécessaire, en méme
temps que de poser des problémes que nous résoudrons par la suite, de recueillir les
opinions de nos prédécesseurs qui ont professé a son sujet, afin de tirer profit de ce
qu’elles auront de juste, et d’éviter ce qui ne I’est pas. Car on ne peut pas parler des arts
de I’Afrique noire sans évoquer auparavant les tentatives qui veulent leur trouver des
origines extérieures.

On a souvent contesté 1’unité de I’art africain, sous prétexte qu’il se caractérise par
plusieurs formes. Mais, «s’il est un comme il [’est, c’est dans la diversité de ses
domaines, de ses genres, voire de ses styles » (Senghor, 1977 : 59). Pour trouver des
critéres universels qui nous permettent de définir et de classer les formes et les contenus
des ceuvres d’art, il faut observer les productions artistiques dans chaque société avant de
pouvoir parler des liens qui unissent entre eux, de fagon générale, les arts des différentes
sociétés. Certes, on peut assister quelquefois & des spectacles de danse ou a des
manifestations musicales données isolément, mais on remarque que la musique, la danse
et les rites sont le plus souvent pratiqués pendant les cérémonies d’ordre religieux ou
social. Il est donc préférable de les envisager en fonction des rapports qui les unissent,
quand I’on veut étudier leurs caractéres esthétiques.

Les normes esthétiques varient beaucoup selon les régions et les époques. Les théories
esthétiques de la Renaissance en Europe occidentale, par exemple, étaient bien différentes
des conceptions esthétiques des sociétés non européennes de la méme époque, trés
¢loignées méme des critéres de beauté plastique adoptés plus tard par I’Europe elle-
méme. Le langage de I’art ne prend donc un caractére universel que si ’on connait le
contexte historique et socioculturel dans lequel a été produite chaque ceuvre ou, comme le
souligne trés justement Ola Balogun, « si [’on est prét a oublier pour quelques instants les
critéres que l’on a hérités de ses propres antécédents» (1977 : 48).

Aucune définition de I’art n’est commune aux diverses sociétés. Ce qui est vu comme
une ceuvre d’art en Europe sera percu comme un objet religieux en Afrique traditionnelle
et, & ’intérieur d’une méme société, il n’est pas toujours aisé de circonscrire précisément

ce qui est de ’art et ce qui n’en est pas.



D’ou la question que se pose Nelson Goodman : « Quand y a-t-il art ? ». Dit autrement,
qu’est-ce qui fait que quelque chose est de 1’art ? Pour qui ? L’objet purement utilitaire
embelli de décorations n’est-il pas une ceuvre d’art ? Pourtant la finalité essentielle pour
laquelle il a été créé n’est pas du domaine de ’esthétique, et sa dimension artistique est
moindre par rapport & son but final.

Doit-on dire alors que I’art n’est que ce qui n’a pas de fonction immédiate, comme
beaucoup d’auteurs 1’ont supposé autrefois ? Ce serait 1& une position indéfendable car,
nous disons avec Ola Balogun que: «si ['on peut admettre qu’'un grand nombre de
manifestations artistiques relévent d’une catégorie d’activités que l’on peut définir, de
facon restrictive, comme un aspect non utilitaire de I’existence humaine, ce serait une
erreur d’en déduire que l’art n’a aucun rapport avec les aspects matériels de cette
existence, ni aucune influence sur eux » (lbid., : 49).

L’absence d’une non exposition de I’art africain traditionnel ne signifie donc pas
absence de réflexion sur I’art ni absence d’une critique d’art. Le fait qu’un objet d’art soit
exposé dans un musée ou dans une galerie est toujours lié a un acte d” « aliénation » et de
« falsification » ; car le but que I’artiste poursuit dans son ceuvre ne peut en aucun cas se
réaliser dans les salles d’exposition, oU ne reégne que la « seule » valeur artistique de
’ceuvre, en dehors de toute autre considération. Ainsi, dans la conscience collective, dans
les comportements socio-religieux, se trouvent déposés des matériaux suffisants pour
notre construction. Il y a 14, & notre avis, une importante source de réflexion
philosophique.

Pour compléter cette détermination, il faut ajouter que 1’art est a la fois forme et fond,
et qu’il atteint son but aussi bien par des formes que par leurs contenus réels. En d’autres
termes, la signification d’une ceuvre d’art tient compte aussi bien de I’harmonie ou de la
discordance entre les éléments extérieurs de sa forme, que du contenu que celle-ci nous
révéle.

Sous ce rapport, une activité qui n’aurait pas forcément un but essentiellement
esthétique peut étre considérée comme une ceuvre d’art, étant donné que sa forme

renferme une dimension artistique. C’est donc dire que 1’ceuvre d’art, en tant que forme,



peut servir de véhicule a d’autres types de communication sociale, comme c’est le cas
pour un poéme porteur d’un message religieux ou pour une danse exécutée dans le cadre
d’un rite social particulier. On peut donc considérer comme « ceuvre d’art » I’ceuvre qui a
une fonction religieuse ou rituelle, en se basant sur sa forme et la conception créatrice de
son contenu.

Les productions artistiques qui sont a notre disposition et que 1’on peut voir lors des
cérémonies peuvent nous permettre d’esquisser une premiére approche de ’art africain,
en attendant que d’autres recherches viennent élargir et préciser davantage les contours de
I’édifice. Il y a, en effet, suffisamment de matiére a réflexion dans ’art africain, si vivant
et si fortement intégré dans les cultures africaines. L’artiste, le penseur, la société y sont
pris dans un tel réseau de rapports sociaux, que la vie de chacun concerne celle de tous. A
la différence de I’artiste occidental qui s’enferme dans des « cavernes brumeuses et des
antichambres d’enfer » (Nietzsche, 1880-1881 : 434-435) pour féconder son imagination,
Partiste africain traditionnel vit sa création au milieu de la vie des autres. Ses créations
remarquables sont d’emblée retenues par tout un clan, toute une ethnie, toute une société.

Il y a, a notre avis, une sorte d’aberration intellectuelle qui fait de la philosophie
occidentale, la condition de la philosophie. Ce préjugé découle des théses sur la non-
existence d’une philosophie africaine qui permettrait de faire une approche philosophique
de I’art africain. Aristote nous rappelle dans sa Métaphysique que : « La science nommée
philosophie est généralement concue comme ayant pour objet les premieres causes et les
principes des étres » (Aristote, 1958 : 68).

Or les philosophes de I’Afrique noire, comme les premiers philosophes de la Grece,
ont fondé leur science de la sagesse, leur philosophie, sur ce qu’ils considérent comme les
premiers éléments : 1’eau, la terre, le feu et I’air. Dominique Zahan écrira dans son
ouvrage majeur, Religion, Spiritualité et Pensées africaines, que : « Terre, ciel et eau, ce
sont la, en effet, les notions qui ont présidé, en Afrique, a la constitution d’une
philosophie et d'une religion de la matiére » (Zahan, 1980 : 18).

Nous savons aussi que, par dela la physique, Aristote a édifié un savoir méta-physique

qui lui a permis de trouver une substance immatérielle, spirituelle, qui serait cause



premiére et fin ultime de tous les étres. L. S. Senghor, dans son article « Pour une
philosophie négro-africaine et moderne » (Revue Ethiopiques n°23, 1980), nous montre
comment les sages africains, dépassant les éléments premiers de la matiére, et méme le
principe unique, la Force vitale, ont trouvé Dieu. Il invoque contre les préjugés tenaces, le
témoignage d’un philosophe, Roger Garaudy, spécialiste de dialogue des civilisations.
Répondant & la question de Senghor « Qu’est-ce que la philosophie ? », Garaudy affirmait
que la philosophie ne se réduit ni au concept, ni a la logique, ni a la seule « critique de la
connaissance » ; que c’est, essentiellement, comme il le souligne, « la maniére dont les
hommes congoivent et vivent leurs rapports avec la nature, avec la société, avec le divin »
(Ibid.).

Il est donc inexact de penser que l’art africain traditionnel se détourne de
I'interrogation scientifique par son imagination déchainée ; sa véritable fonction est de
maintenir a la conscience les intéréts supérieurs de I’esprit. Etant donné que réfléchir est
son principe et son idée, I’esprit, en effet, n’est réjoui en dernier ressort que lorsqu’il a
précisément pénétré par la pensée tous les résultats de son enthousiasme, et les a ainsi
réellement faits siens. L’art n’est pas plus indigne d’une qualification scientifique que
I’examen philosophique n’est incompétent a connaitre I’essence de ’art. C’est dans la
science que I’art africain traditionnel peut acquérir son approbation authentique.

Mais quels sont les modes de traitement scientifique de 1’art africain traditionnel ? En
s’interrogeant sur le mode d’examen scientifique a adopter devant une ceuvre d’art
africain, nous apercevons que la science de [’art s’applique uniquement en surface et de
I’extérieur aux ceuvres d’art effectives, les dépose bout a bout pour en faire une histoire
de l'art africain, exprimer des réflexions sur les ceuvres existantes, ou amorcer des
méthodes supposées procurer les vues générales essentielles a 1’appréciation des ceuvres
et & la production artistique.

Toutefois, ces connaissances, pour étre reconnues comme un savoir, doivent étre tres
variées et d’une trés grande ampleur. Il faut tout d’abord connaitre avec exactitude
I'immense domaine des ceuvres particuliéres anciennes et modernes de 1’ Afrique, ceuvres

qui n’existent plus dans la réalité et sont subtilisées subséquemment par la « malignité »



du destin a ’intérét du savant. En outre, toute ceuvre d’art est attachée a une période, a un
peuple, et appartient a des reproductions et des fins singuliéres, surtout historiques. Ce
pour quoi le savoir artistique sollicite une multitude de connaissances vraies, quelquefois
méme trés « spécialisées », quand on sait que 1’ceuvre d’art renvoie exactement a des
réalités singuliéres et demande, pour étre acceptée et clarifiée, un savoir spécialisé. Enfin,
ce savoir exige non seulement, comme n’importe quel autre, une conscience capable de
sauvegarder les perceptions distinctives, mais aussi une imagination acérée qui puisse
établir pour elles-mémes les reproductions artistiques dans tout le domaine de leurs traits
distinctifs, et les conserver dans ’esprit, surtout quand il faut les confronter a d’autres
ceuvres d’art.

Ce mode d’examen n’est pas une simple théorie. Si 1’on focalise notre réflexion sur les
seuls énoncés tangibles, nous trouverons a I’appui d’une philosophie de I’art africain, les
documents et les illustrations nécessaires, bref toute cette substance dont la philosophie
africaine n’a pas a dégager les particularités historiques de détail.

Ce qui revient & dire que notre traitement scientifique de 1’art africain nous suggére de
partir tout d’abord du particulier et du donné : seule cette idée, qui renferme en méme
temps 1’universalité et la particularité, peut nous conduire aux fondements solides et
essentiels de I’art africain.

Il n’existe pas de pensée sans réflexion critique, sans possibilité de se détacher du
concret, sans considération du résultat de la réflexion. La notion d’une philosophie non
pensée, mais simplement vécue, est contradictoire. Une science de I’art africain,
autrement dit une esthétique africaine, devient bien plus encore une nécessité aujourd’hui
qu’elle ne 1’était au temps ou I’art pour lui-méme octroyait déja en tant que tel un grand
plaisir. L’art africain nous incite a présent a I’observer par la pensée et le vécu, et cela
non pas pour provoquer un renouveau artistique, mais pour admettre scientifiguement ce
qu’est I’art africain.

Hier objet de curiosit¢ d’abord, puis d’arrogance et de mépris, enfin document
ethnographique et objet recherché par des amateurs de plus en plus nombreux, I’art

africain traditionnel est aujourd’hui entré dans le panthéon esthétique universel. On ne



compte plus, en effet, le nombre d’objets éparpillés a travers le monde. Certes, I’art est un
langage universel, capable de traverser les continents et de transmettre un message
identique a tous les hommes, quelle que soit leur origine. Mais de nombreuses ceuvres
d’art sont si profondément liées aux facteurs sociaux, historiques et culturels propres aux
sociétés dans lesquelles elles ont été créées, qu’elles ne sont pas immédiatement
accessibles & ceux qui sont étrangers au milieu ou elles ont été réalisées. Une ceuvre d’art
peut perdre tout son pouvoir de communication lorsqu’elle est présentée dans un cadre
autre que celui qui I’a vu naitre. Un masque ou une statuette Lobi exposé dans un musée
parisien ou berlinois n’est plus un objet de culte. Il est illégitime de séparer des objets,
qu’aujourd’hui les Occidentaux appellent « art africain », du cadre général de leurs
histoires et de leurs contraintes culturelles. En d’autres termes, on ne peut pas les
considérer avec des critéres qui n’ont jamais existé dans ’esprit des artistes africains. On
ne peut donc étudier les produits de I’art africain sans tenir compte de la tradition ou des
« relations » qu’ils ont avec leur milieu. Le langage d’une ceuvre d’art peut étre tout a fait
incompréhensible pour le profane qui ne dispose pas en commun avec elle des régles qui
permettent de I’interpréter. Mais I’interprétation de la forme n’est pas la seule source de
difficultés : on peut comprendre la forme d’une ceuvre d’art et ignorer sa signification
réelle. Car méme si I’on peut appréhender la forme que revét une ceuvre d’art pour établir
une communication, le contenu du message peut ne pas étre accessible a celui qui
demeure étranger au climat qui a présidé a sa création.

Ainsi, un observateur autre que Dogon, voyant pour la premiére fois une représentation
du Kanaga (ou « main de Dieu »), sera-t-il conscient qu’il s’agit la d’une cosmogonie que
le danseur exhibe en public, s’il ne connait rien de I’histoire et de la culture dogon ?

En Occident, les objets provenant d’Afrique furent dans un premier temps exposés
dans des musées d’histoire naturelle ou d’anthropologie, dans le seul but « d’amasser des

preuves de Uinfériorité »* des sociétés africaines. Au début du XX® siécle, tout objet

3Encyclopédie Philosophigue Universelle. Les notions philosophiques, Tome 2, P.U.F, 1990, p.2038.



venant d’Afrique fut précipitamment qualifié d’« art primitif » et plus péjorativement
d’« art negre ».

Quand nous jetons un regard d’ensemble sur notre élucidation du concept d’art
africain, nous voyons bien que ce mot « primitif » est un terme qui pose un véritable
probléme — un probléme qui, somme toute, doit d’abord étre posé, et ne peut étre liquidé
de facon telle qu’on reprendrait diverses opinions de nos prédécesseurs. Par conséquent,
ceci est clair : nous ne pouvons prendre simplement le terme «art africain » dans sa
signification occidentale. Toutes ces considérations ne sont en aucune maniére parvenues
a la clarté de savoir ce qu’est I’art africain lui-mé&me. Sur ce point, le résultat de notre
considération introductive est tout a fait négatif. Nous n’avons pas a caractériser 1’art
africain de primitif. Mais nous avons tenu compte du fait qu’aucun peuple ni aucun art
n’est primitif et que I’art africain peut étre traité d’une maniere scientifique.

Aujourd’hui, I’idée d’un art «avancé » du «civilisé » par rapport & celui du
« primitif » étant dénuée de tout fondement scientifique, on parle de préférence d’art des
sociétés tribales.

Le concept d’art africain est donc un concept inclusif — qui suppose toujours quelque
chose d’autre. L’Occident le détermine toujours comme conceptuellement inclusif. Car
pour désigner la méme réalité, on dit aussi « art tribal », « art premier », « art des sociétés
sans écriture », « art des peuples sans histoire », « art négre », « art négro-africain », « art
précolonial », «art colonial », « art tribal », «art traditionnel », « art communautaire »,
« art de I’Afrique noire ». En analysant donc le mot primitif, nous analyserons en méme
temps toutes ces autres caractéristiqgues. Nous ne voulons absolument pas donner
arbitrairement a ce mot de « primitif » la préférence par rapport aux autres. L’intention de
nos considérations préliminaires est précisément de détruire toute tentative de séparation
de ces différentes caractéristiques. Car, il n’y a que I’énonciation qui différe, mais tous
ces qualificatifs se référent a la méme réalité d’objets d’art africain.

11 suffit aujourd’hui de visiter les musées occidentaux pour se rendre compte que le
qualificatif le plus usité pour désigner I’art africain est celui de « primitif ». Et c’est

exactement dans ce sens que nous n’avons pas le droit de le reprendre. Il s’ensuit au



contraire, pour nous, la tdche de procurer au concept d’art africain une signification tirée
d’une conception originelle de la réalité de la culture africaine.

Nous n’avons donc pas le droit d'expliquer le concept d’art africain a partir des critéres
propres a I’Occident. Il nous faut, au contraire, justifier I’expression d’« art africain » par
une explication originelle de ce qui se passe dans la culture africaine. Si nous posons cette
exigence, c’est qu’au fond d’elle-méme réside la certitude que le concept d’« art africain»
n’est pas puisé dans la conception originelle des cultures africaines. Pour affirmer cette
certitude, il nous faudrait a présent montrer deux choses : d'abord, montrer de quelle
facon doit étre comprise la production artistique africaine ; et ensuite, montrer que le
concept d’ «art africain » tel qu’il a été élaboré par 1’Occident et certains penseurs
africains manque & cette compréhension.

C’est parce que le concept d’ « art primitif » est en lui-méme un concept péjoratif et
idéologique qu’on ne peut absolument pas s’attendre a ce que soit érigée une définition de
I’art africain proprement dit. On sait aujourd'’hui qu’aucun art n’est primitif et que
souvent, c’est par ignorance d’une réalité toujours complexe qu’on le qualifie de primitif.
Sans doute un exposé limité sur I’histoire du mot est-il hon seulement possible, mais
encore indispensable. Nous aurons alors acquis une clarification générale de notre propos
et de son intention.

L’art primitif désigne généralement tous les objets produits dans des sociétés extra-
européennes et admis comme artistiques selon les critéres occidentaux. L’adjectif
« primitif », lorsqu’on 1’applique au domaine artistique, peut s’entendre a la fois dans un
sens chronologique, mais aussi en relation avec le locus culturel dont les normes et les
valeurs ne sont pas celles de ’aire occidentale.

Définir ainsi 1’art africain, c’est ignorer totalement la réalité dans les productions
artistiques africaines. Quant a nous, nous affirmons que ’art africain traditionnel n’est
pas un art primitif, ni irrationnel, qu’il peut étre vu esthétiquement et se préter a une
interprétation scientifique. Nous ne déduirons donc pas D’art africain d’un concept
antérieurement établi de fagon dogmatique, mais nous partirons au contraire de

I'explication du concept d’art africain pris absolument. Nous procéderons a cette



explication en prenant implicitement mesure sur les tendances fondamentales des théories
sur I’art africain. Nous essaierons de voir si la distinction de I’art africain comme art
primitif est 1égitime ou si au contraire elle doit étre récusée.

C’est a partir de ce que les théories sur I’art africain prennent pour theme et de leur
méthode de recherche que nous laisserons se déployer le concept d’art africain. Ce
présent travail a pour but I’élucidation de ces différentes théories a partir de leur fond et
de leurs présupposés. Voila ce a quoi devrait conduire une étude sur le concept d’art
africain.

—

Le grand probléme que s’est posé I’Esthétique depuis ses débuts, au XVIII® siecle, est
celui du jugement de ’ceuvre d’art, relatif a la subjectivité d’un individu, ou de sa
possibilité de prétendre a I'universalité.

Quand je contemple un objet — un masque ou un tableau — dont je dis qu’il est beau,
cette beauté vient-elle de 1’objet pour se faire reconnaitre par mon esprit auquel elle
s’impose, ou bien posséde-t-on de fagon intrinséque des principes d’identification qui
nous permettent de reconnaitre un bel objet ?

Il existe principalement deux démarches dans le jugement esthétique. Certains
soutiennent 1’idée que le jugement d’une ceuvre d’art reléve d’une opération avant tout
intellectuelle alors que pour d’autres le beau est lié au sentiment ou & la sensation de
plaisir physique. La pensée logique procéde par déduction a partir d’un certain nombre de
principes. On pense que seules les investigations scientifiques peuvent satisfaire notre
sens esthétique. Mais le corps sensoriel nous permet aussi de former des jugements
d’expérience reposant sur une évidence non pas « intellectuelle » mais sensible, concréte
et palpable*. Dans une telle démarche, ce qui est important est moins la pensée logique
que l’intuition d’une réalité vécue et sentie, qui s’exprime aussi bien dans la production
artistique que dans les métaphores, les allégories, les proverbes, les contes et méme les

mythes.

“Brun J., L Epicurisme, P.U.F., Que sais-je ?, 1974, p.31



Un travail artistique n’est jamais sans émotion. La création suscite toujours chez
I’artiste une grande émotion. L’artiste réussit mieux son ceuvre lorsqu’il transmet 1’écho
de cette émotion initiale et de son aventure intime. C’est dire que 1’émotion est au
fondement de la création artistique. La pensée logique n’est pas donc le seul mode de
connaissance d’une ceuvre d’art. L’émotion est aussi crédible que la raison pour juger et
comprendre une ceuvre d’art. Nelson Goodman 1’exprime si bien quand il affirme que
« les émotions fonctionnent cognitivement », car celles que nous éprouvons devant une
ceuvre nous permet de comprendre, de maniére rationnelle, 1’objet esthétique. L’émotion
est non seulement rationnelle — en ce sens qu’elle constitue un mode de compréhension —,
mais elle est aussi un mode de connaissance. Par conséquent, la pensée logique ne peut
pas étre le seul mode privilégié de nos émotions. L’émotion, lors de la réception
symbolique des ceuvres d’art, est aussi une voie privilégiée de connaissance ; elle nous
fournit, aussi bien que la raison, une connaissance et une compréhension des ceuvres
d’art. Et ceci est tellement vrai que le beau prend toujours une forme sensible pour arriver
a nous. C’est toujours sous une forme sensible que nous connaissons une belle peinture.

Le premier caractére de 1I’émotion esthétique est d’étre un plaisir. Or, le plaisir est
produit par 1’action sur notre esprit d’un objet conforme a sa nature. Nous ne connaissons
gue nous ; c’est par comparaison dans leurs rapports avec nous que nous jugeons les
objets. Si donc I’émotion esthétique est un plaisir, c’est que le beau est conforme a notre
nature. Le beau doit avoir quelque chose de la nature humaine. Ce que nous cherchons
partout dans I’art, c¢’est nous-mémes. Un masque n’est pas beau par lui-méme : ce qui fait
sa beauté, ce qui le rend capable de devenir objet d’une émotion esthétique, ce sont les
sentiments que ce masque éveille en nous. De plus, I’émotion esthétique est le résultat
d’un désir : on va voir le porteur d’'un masque qui va entrer dans une scéne pour danser,
I’écouter parler, et I’attente est déja en elle-méme une émotion. Le beau fait éprouver une
émotion. L’émotion esthétique ne doit pas étre confondue avec la sensation. L’émotion
est un sentiment agréable composé de sympathie, de plaisir, de surprise qui peut se
ramener a I’admiration. Le sentiment est intéressé : I’Africain aime un masque pour ce

qu’il est, pour le profit, pour 'utilité. Le second caractére de 1’émotion esthétique est



toujours intéressé. Quand un africain aime une statue, il s’abandonne tout entier a I’utilité
qu’elle lui procure. Pourvu qu’il voie I’objet utile, son amour du beau est satisfait.

Le masque africain n'est pas un objet d'art décoratif ou figuratif, ni un objet d'art dans
sa finalité, ni un objet inexpressif, ni un objet de sorcellerie. Il est vivant et se fond dans
un ensemble. C'est une ceuvre créée pour provoquer des sentiments de respect, de crainte,
de courage, de gaieté. L’ Africain porteur d’un masque est un étre émotionnel. C’est ce
qu’on a reproché a tort a Senghor. Il a mis au jour une ontologie existentielle de
I’ Africain pour laquelle I’étre est rythme et le rythme, ’ame de 1’image, se trouve au
fondement des religions africaines. Les arts africains constituaient, selon lui, le langage

de cette ontologie.

*kx

Aprées ces considérations préalables, il est temps maintenant d’aborder ’examen de
notre objet proprement dit. Cependant, I’introduction dans laquelle nous nous trouvons
encore est juste un apercu du déroulement général que vont suivre nos investigations.
Mais puisque nous avons parlé de I’art africain comme étant un concept purement inventé
par les Européens, puisque nous avons indiqué qu’on ne peut pas réellement dissocier un
art du contexte socioculturel qui le détermine, qu’on ne peut pas considérer les arts de
I’ Afrique noire comme ’incarnation de 1’idéal esthétique occidental, il va nous falloir dés
cet apercu procéder de maniére & montrer au moins généralement comment les parties,
considérées séparément, prennent leur origine dans le concept d’art d’africain. C’est
pourquoi nous devons aussi chercher a susciter une représentation de ce concept pris dans
sa plus grande généralité.

Toutefois, nous ne nous attardons sur le concept d’art africain que pour mettre en
évidence une orientation originale de I’art africain qui découle des options philosophiques
et des conceptions africaine et occidentale.

Afin de mener & bien nos investigations, nous procéderons en deux étapes. Nous
décrirons, dans une premiére partie, I’évolution historique des arts africains. Il s’agira

de retracer d’une maniére succincte I’histoire des arts africains, des arts anciens jusqu’aux



arts modernes et contemporains en passant par les arts traditionnels. Ce sera le moment de
commenter et de discuter les théories sur les similitudes entre I’art de I’Egypte antique et
celui de I’Afrique noire, mais aussi des jugements de valeur de certains spécialistes
d’Afrique qui ont juré que les Africains « avaient bien entre leurs mains des ouvrages
occidentaux sur lesquels ils tiraient leur modéle »°, de procéder a un réexamen critique
des principales théories africaines et occidentales de 1’art africain, d’artistes ou d’ateliers
réputés tout en présentant leurs ceuvres.

Il est évident que nous ne saurions dépeindre 1’ensemble de la production artistique
africaine et les différentes tendances : seuls quelques aspects nous paraissant essentiels et
exemplaires seront abordés.

Parce que « I’art pour I’art » n’a jamais existé en Afrique traditionnelle, on pense que
la seule approche esthétique oblitére les ceuvres de leur poids magique et universel.
Certes « I’art pour I’art » reste une notion occidentale, et 1'art africain traditionnel des
masques et des statuettes ne répond pas & un jeu de canons esthétiques — les ceuvres a
I'origine ont un réle social & remplir puisqu’elles sont intermédiaires entre le monde des
vivants et la puissance religieuse qu'elles évoquent de maniere tangible —, mais nous
pensons aussi que sur la base du traitement de la forme et de la conception créatrice du
contenu des objets, 1’artiste africain a toujours atteint le beau, 1’esthétique a travers 1’utile.
La religion est I’essence de ’art. Hegel écrit a ce propos, que « c’est dans les ceuvres
d’art que les peuples ont déposé leurs conceptions et leurs représentations intérieures les
plus substantielles, et le bel art constitue bien souvent la clef, voire chez certains peuples
'unique clef, permettant de comprendre leur sagesse et leur religion »®.

L’art a une destination commune avec la religion et la philosophie. En Afrique, ’art a
toujours été au service du culte religieux et royal. Il est inséparable d’une religion et
d’une vision du monde ; une religion qui révele que chaque objet peut-étre le siege d’une

force, qu’on peut implorer des divinités a travers des objets. Et Hegel nous apprend que

SLaude J., cité par Diadji I. N., Qui a besoin de la critique d’art en Afrique — et ailleurs ?, Paris,
L’Harmattan, 2006, p.58.
6Hegel G. W. F., Cours d’esthétique, Paris, Aubier, 1995, Tome 1, p.13.



les critéres pour décider du beau sont toujours en rapport avec une forme de religion.
Chaque peuple a une « religion subjective », et I’art suppose toujours une religion de cette
nature. Tous les peuples ont chacun un imaginaire qui leur permet de produire une ceuvre
d’art. Hegel disait a propos de 1’art que la création artistique est 1’expression d’une vie
religieuse. Et davantage que 1’«art grec», I’«art africain » traditionnel est un art
profondément religieux. Il confirme le point de vue de Hegel selon lequel : c'est la
« Vérité divine exposée artistiguement pour la contemplation et la sensibilité [qui]
constitue le centre du monde de I’art pris dans son ensemble »'.

Cette vérité dont parle Hegel, c'est 1'objectivité méme de l'esprit que 1’on rencontre aussi
dans la religion comme dans l'art africain. Ce que 1’on appelle aujourd’hui, et
maladroitement, «art africain » confirme cette position de Hegel. L’art africain
traditionnel exprime, comme I’art grec, une vérité religieuse.

Cet aspect profondément religieux de I’ « art africain », que 1’on a aussi retrouvé dans
I’ «art grec » et dans 1’ « art romantique », a poussé beaucoup d’esthéticiens européens et
méme africains a le rapprocher d’une esthétique occidentale. Mais nous montrerons qu’on
ne peut pas réellement dissocier un art du contexte socioculturel qui le détermine. En
d’autres termes, on ne peut pas considérer I’ « art africain » comme I’incarnation de
I’idéal esthétique occidental, quand on sait que la conception du beau change d’une
personne a une autre, d’une culture a une autre et d’un continent a un autre.

Apres avoir évoqué les arts anciens et les arts traditionnels, nous parlerons des arts
africains contemporains. Longtemps, les objets d’art africain traditionnel ont été méprisés
au nom des normes de I’esthétique occidentale classique ou académique. Il a fallu le
regard de quelques artistes anti-académiques de la premiére moitié du XX® siecle,
cubistes, fauves et expressionnistes, les efforts d’une poignée d’esthéticiens et
ethnologues, comme Carl Einstein (1915), Marov (1919), Lucien Stéphan, Michel Leiris,
Jacqueline Delange, Jean Laude, William Fagg et d’autres, pour aboutir a la

reconnaissance de ’art africain.

7Hegt—:‘l G. W. F., Cours d’esthétique, Tome 1, Paris, Aubier, 1995, p.114.



Mais ce mouvement, qui continue de prospérer, comporte le danger de nier ’art
africain d’aujourd’hui : il existe un art africain moderne et contemporain, «une
expression artistique du présent » (Pierre Gaudibert, 1991) vivant en pleine effervescence
dans une grande partie du continent africain, au sud du Sahara.

Certes, il existe encore des zones ou ’art africain traditionnel continue d’évoluer sans
étre altéré, surtout au Congo, au Nigeria et en pays dogon. La production artistique
d’objets traditionnels se poursuivit dans ces zones avec des créations exceptionnelles, et
elle persiste a créer des masques, des figures de jumeaux (Ibeji), des sieges sculptés. Mais
parce que les conditions sociologiques qui prédisposaient a leur création disparaissent de
plus en plus, ces zones ne suffisent point a masquer une lente agonie de I’art africain
traditionnel. D’ou la nécessité de parler de I’art africain contemporain. Il s’agit d’un style
nouveau et des techniques modernes.

Dans I’histoire de I’art occidental, le terme « contemporain » désigne ’art du présent et
du passé récent, qui remonte le plus souvent a 1’expressionnisme abstrait dans années 50.
Pour I’art africain, il est toutefois nécessaire de réinterpréter ce terme en fonction de
I’expérience historique propre a 1’Afrique. A la fin du XIX® siécle, une rupture majeure
s’est produite dans la pratique artistique africaine. Ce changement survenu en Afrique
subsaharienne est le fait de la colonisation par les puissances européennes suite a la
conférence de Berlin (1884-1885) sur le partage de I’ Afrique.

Si Dart africain traditionnel est bien étudi¢ dans tous ses aspects, ’art africain
contemporain au sud du Sahara est largement inconnu. Il est pourtant en pleine
effervescence, aussi bien a travers « ses expressions savantes que populaires », et dans de
nombreux pays. En 1962, Jacques Maquet dans Les civilisations noires évoquait « un art
mouvant, vaste, plein de vitalité et malgré les influences et les emprunts, souvent
original ». En 1967, Ulli Beier révélait dans Art in Nigeria un art en pleine émergence
dans ce pays depuis les années d’indépendance. Mais lorsqu’on parle d’art africain
contemporain, on se demande souvent, avec un regard dubitatif, s’il existe réellement.

Des auteurs, comme W. Fagg en 1970, parlaient d’ «indigence artistique » pour

décrire la situation présente. D’autres ont souligné la fragilité des créations plastiques



nouvelles. Ainsi, en 1965, B. Holas envisageait-il leur décadence imminente : « Une
décadence de cet art moderne est facilement perceptible et sa disparition semble
prochaine »®. Ce qui, quarante ans aprés, est loin d’étre vrai. Pour expliquer cette
ignorance totale de I’art africain contemporain, le peintre sénégalais Papa lbra Tall,
s’interroge en 1975 : « Ne s’est-on jamais demandé pourquoi notre art ancien, sur quoi
tout a été dit, continue a faire l’objet d’ouvrages de plus en plus volumineux et luxueux
pendant que notre art actuel est entouré du silence le plus complet ? La réponse est
facile : [’art ancien rapporte et I'art actuel dérange, par ses velléités d’autonomie... »°.

Des collectionneurs, des musées et des critiques toujours plus nombreux s’intéressent
davantage a I’art contemporain africain. Ils découvrent son intensité, sa beauté et sa force
d’expression. Contrairement a I’art africain traditionnel, qui visait le beau a travers 1’utile,
I’art africain contemporain vise le beau en lui-méme, le beau en soi. On passe de 1’art
fonctionnel a I’art esthétique. Les ceuvres d’art africain contemporain, contrairement a
celles de D’art africain traditionnel, sont créées pour étre vues; ce sont des objets
d’exposition. C’est exactement ici que I’on peut réellement parler de « I’art pour I’art » ;
car la production artistique a une finalité esthétique. L'art africain contemporain vacille
entre lI'imagination et la réalité. Son beau n'est pas inhérent au monde extérieur ; il n'est
pas non plus objectif. Il réside dans I'ame de celui qui le contemple ; c'est une réaction
émotionnelle de la nature humaine, c’est une question de goft.

Il nous faudra tout d’abord donner un bref apercu historique de I’évolution des arts
africains contemporains et dégager différentes tendances. Cependant, dans le cadre de
notre présente étude, nous ne pouvons entrer ici dans I’analyse de tous les discours sur la
production artistique africaine contemporaine. Cet art est si divers et riche que ce travail
ne peut étre qu’une considération préliminaire. Nous prendrons donc le parti de nous

orienter sur ce qui nous semble le plus essentiel : I’enseignement colonial ou I’art naif,

8Holas B., Céte d’Ivoire : passé-présent-perspective, Paris, 1985, p. 82.
°Tall P. I., «Situation de I’artiste négro-africain contemporain », in Art négre et civilisation de
I’Universel, Dakar, N.E.A, 1975, p. 87.



’Ecole de Dakar, les arts savants, les arts populaires et les arts numériques. Nous
parlerons aussi du réle social et des conditions de vie des artistes africains.

Parler de ’art africain en le considérant comme exclusivement « précolonial » ou
« colonial » revient & nier les nouvelles formes artistiques du présent, du passé ancien et
du passé récent de I’Afrique. Nous tenterons d’établir une passerelle entre 1’art
traditionnel et I’art contemporain afin de marquer I’évolution qui existe entre ces formes ;
non pas comme si nous parlions de deux choses totalement différentes, mais bien en
évoquant une transformation progressive de 1’une a 1’autre. Car si I’on considére comme
traditionnel tout ce qui est hérité du passé de I’Afrique et comme moderne tout ce qui a
été apporté en Afrique par 1’Occident et tout ce que les Africains ont importé et emprunté
a 1’Occident, la rupture entre les arts traditionnels du passé et les arts modernes
contemporains serait radicale. Mais comme le souligne Abdou Sylla, dans Pratique et
théorie de la création dans les arts plastiques sénégalais contemporains®®, la société
africaine actuelle est une société en transition et les efforts de modernisation tiennent
compte et intégrent les traditions. Les différents arts tels que le théatre, la peinture,
I’architecture révélent des échanges et des emprunts, a la faveur desquels la tradition se
modernise, tandis que la modernité est africanisée. La rupture n’est donc pas radicale
dans les arts africains contemporains, comme la continuité n’est pas absolue:
«[’attachement et la fidélité au passé n’excluent pas le renouvellement et
I’enrichissement ». Et ce qui s est passé en réalité au Sénégal, au Zimbabwe, en Afrique
du Sud, au Kenya, en Ouganda au Nigeria et en Tanzanie en fournit en preuve : dans ces
pays les artistes se sont toujours approprié les éléments culturels traditionnels en méme
temps que les apports de la modernité et des autres peuples.

Aussi  consacrerons-nous, pour finir, la deuxiéme partie aux méthodes
d’interprétations et aux discours sur les arts africains. Nous négligerons ici les
différents contextes a I’intérieur desquels les méthodes d’interprétations des arts africains

ont vu le jour, pour n’envisager que leur teneur spécifique réelle. C’est la discussion

10These d’état soutenue a I’Université de Paris | en 1994, N° national de la thése : 1994 PA 010595.
11y
Ibid., p. 291.



critique de celle-ci qui doit nous conduire au fait que 1’art africain peut seulement étre
appréhendé dans son contexte culturel et que I’intention esthétique peut étre déduite de
I’existence d’ornements sans fin utilitaire sur le contour d’un objet. La discussion de la
question de fond du sens de I’art africain recouvre I’ensemble des problémes interprétatifs
du concept d’art africain. Nous retiendrons les deux théses suivantes :

1) La thése « ethnoesthétique » : Maurice Leenhardt aimait & dire que 1’ethnologie est
« la science des ethnies ». Une étude ethnologique de 1’art suppose donc la connaissance
de la culture de la société et de ses productions artistiques. Elle commence réellement en
1947 avec Marcel Mauss. Il s’agit de décrire tout ce qui contribue a une meilleure
connaissance de 1’objet et de « procéder a une analyse en profondeur »*2, aussi bien de
I’objet a étudier que de tous les éléments qui sont en rapport avec lui. Cette démarche
permet de déterminer, a partir de sa signification et de son role, la contribution de 1’objet
a lorganisation générale de la société a laquelle il appartient. Marcel Griaule, Michel
Leiris et bien d’autres chercheurs adhéreront a cette théorie. Leur démarche reléve de la
thése fonctionnaliste selon laquelle il est impossible d'étudier les produits de I’art africain
sans tenir compte des rapports que ceux-ci entretiennent avec leur milieu. Cependant, il
est presque impossible de décrire un objet sans se livrer a une analyse théorique. D’ou la
naissance de 1’ « ethnoesthétique » — méthode proposée par Jacqueline Delange dans son
ouvrage Arts et peuples de I’Afrique noire pour désigner la synthése de la forme et du
contenu dans 1’objet d’art africain. Elle consiste, selon elle, en « une sociologie de I’art
dans les civilisations sans écriture ». Elle a pour objet « l’esthétique des arts produits
dans les groupes sociaux qu’étudie l’ethnologie » (Lucien Stéphan, 1985). K. Peter
Etzkorn, dans D’article « On the sphere of social validity in african art : sociological
reflections of ethnographic data »*3, partage aussi cette théorie.

Jacques Maquet, dans L’anthropologue et lesthétique va beaucoup plus loin que
Jacqueline Delange. Il pense en effet que les objets de I’art africain traditionnel —

couteaux, haches, marteaux, par exemple — sont utilitaires et que leur but premier est de

2Mauss M., Manuel d’ethnographie, Paris, Payot, 1967, p.10.
13D’ Azevedo W. L., The Traditional Artist in African Societies, Indiana University Press, 1973.



participer directement ou indirectement a la survie matérielle. Ces aspects constituent
I’aspect instrumental de ’objet. La lame du couteau et son manche sont, par exemple,
faits selon une forme qui assure I'emploi le plus efficace du couteau pour couper de la
viande ou tailler du bois ; la forme est pleinement instrumentale. Mais elle peut, en outre,
avoir une qualité visuelle qui excite en nous sa perception esthétique. Car si, en tant
qu’observateur, on découvre dans le couteau des traits qui ne sont pas nécessaires a son
efficacité en tant qu’outil pour couper ou tailler, ne peut-on pas supposer que ces traits
dévoilent un souci esthétique ? Une régularité parfaite ou un poli du manche, des
représentations décoratives ou ’application d’une couleur ne sont pas indispensables a
I'utilisation propre d’un couteau. Ces aspects non instrumentaux montrent la présence
d’un intérét esthétique.

2) La thése esthétique: certains auteurs pensent qu’il existe dans I’art africain
traditionnel des ceuvres qui correspondent & la théorie de «I’art pour [I’art ».
Contrairement a la thése fonctionnaliste de I’ethnologie, la théorie esthétique reléve d’un
courant formaliste selon lequel les Africains ont produit des ceuvres destinées a la pure
contemplation esthétique. C’est I’idée que développe Carl Einstein dans La sculpture
négre, ou Frank Willet dans L’art africain. Certains auteurs comme Senghor, Leiris,
Memel-Foté, Mveng, Lehuard, Obenga et L. Perrois fondent I’esthétique africaine sur
I’existence de la notion du beau dans les langues africaines. D’autres comme Lucien
Stéphan dans « La sculpture africaine. Essai d’esthétique comparée »4, Thompson R.
Farris dans « Aesthetics in traditional Africa »*° et dans « Yoruba artistic criticism »*6 et
James W. Fernandez dans « Principes of opposition and vitality in fang aesthetics »7 se
sont livrés a des recherches pour établir une esthétique qui serait propre a 1’ Afrique noire
comme ’esthétique fang, I’esthétique yoruba ou encore 1’esthétique baule.

Quand on parle d’art africain traditionnel, on ne pense généralement qu’a la sculpture.

Or, ’art africain ne désigne pas uniquement la sculpture, méme si elle reste la principale

4Kerchache, J., Paudrat J.-L., Stephan L., L’Art aficain, Mazenod, 1988.

5Jopling C. F. , Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971.
8D’ Azevedo W. L., op. cit.

17Jopling C. F., Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971.



forme d’art traditionnel des artistes africains. On laisse en général de coté, a tort, tout ce
qui a été exécuté dans d’autres matériaux comme le métal, I’ivoire, les fibres végétales,
I’argile et la poterie, dans 1’architecture, la peinture, ou les arts de communication. Mais
pour limiter notre champ d’étude, nous n’aborderons que les arts plastiques. De ce point
de vue, nous entendons étudier les caractéristiques générales des formes d’art africain, en
les définissant dans leur cadre socioculturel.

C’est la une tache difficile, car si ’on veut parler de 1’art africain, on aurait tort de
croire que les formes d’art africain connaissent une unité de style, et qu’elles ont une
portée et une orientation identique. Toute culture, quelle qu’elle soit, est 1’aboutissement
de courants multiples, parfois méme opposés en apparence. Par conséquent, il existe un
vaste ensemble de styles et de formes qui constituent 1’art africain. Ce qui revient a dire
que D’art africain n’est pas un mode d’expression unique et homogene. Cependant, d’un
point de vue stylistique, on peut considérer qu’il contient un certain nombre de
configurations distinctes qui, prises ensemble ou étudiées séparément, sont spécifiques a
I’Afrique. Nous exposerons les caractéres stylistiques des arts africains en les
envisageant tant selon les régions ou elles ont pris naissance que comme un ensemble de
styles. Nous les observerons aussi dans le cadre conceptuel propre a la civilisation
africaine.

Vogel, refusant cette esthétique plurielle, défend 1’idée d’une esthétique négro-
africaine unitaire. Roy Sieber dans « The Aesthetic of Traditional African Art »'8, Daniel
J. Crowley dans « Aesthetic value and professionalism in african art: three cases from the
Katanga chokwe»'® et dans « An African Aesthetic »%, parlent aussi d’une esthétique
africaine. Roger Somé, dans un ouvrage plus récent, Art africain et esthétique
occidentale, engage le débat sur ’existence d’une esthétique africaine.

Pour finir, nous mettrons en évidence les différents discours sur les arts africains. Nous

verrons tout d’abord comment nous sommes passés du mépris au relativisme envers les

Bpid.
D’ Azevedo W. L., op. cit.
20Jopling C. F., Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971.



arts africains. Ce sera la le moment de rappeler, pour ’intelligibilité de la suite, que tous
les concepts comme « art negre », « art premier », « art primitif », «art tribal », «art
traditionnel », «art communautaire », «art des sociétés non industrielles », « sans
écriture », « sans Etat » ou « archaiques » et enfin « art africain », tous ces concepts, sont
une pure invention occidentale et nous savons bien, aujourd’hui, qu’aucun de ces termes,
souvent péjoratifs et qui définissent tous la méme réalité, n’est tout a fait convenable pour
désigner les objets d’art fabriqués en Afrique.

« Tout en discutant de I’évolutionnisme de Darwin (qui contrariait ses convictions
religieuses), I’Europe élabore dans [’euphorie de sa premiére révolution industrielle, la
notion d’un Progrés suivant une voie unique et continue. Cette notion, définie dans
l’ordre de la technique, fut immédiatement appliquée dans I’ordre des meeurs, de la vie
sociale, des arts. Le progrés technique est a ['origine du progrés moral, du
développement des « beaux-arts» et des «belles lettres ». Les civilisations non
européennes sont classées selon leur indice de technicité. (...) L’idée directrice est
constante : une carence dans un domaine affecte tous les autres domaines ; l’infériorité
technique d’une civilisation implique son infériorité artistique. »*

C’est ainsi qu’historiens de 1’art, ethnologues, esthéticiens occidentaux, s’accordent
jusque dans les premiéeres années du XX siecle pour mépriser, avec plus ou moins de
nuances, ce qu’ils ont appelé « I’art négre » ou « I’art primitif ». Les sculptures et les
masques arrivaient en Europe sans archives qui puissent en préciser la signification. Il n’y
avait aucun indicateur qui campait le sculpteur en sa personnalité ni en son individualité,
qui définissait son statut dans la société, qui informait sur sa vocation, sa formation et les
conditions de cet apprentissage. Il était entendu que les peuples africains étaient sans
histoire??,

Sous ce rapport, on ne saurait nier que c’est pour légitimer 1’esclavage et le
colonialisme que les Occidentaux se sont flattés de vouloir améliorer le destin des peuples

« primitifs » et «sauvages », de leur montrer le chemin de la civilisation et du

2 aude J., Les arts de I'Afrique noire, Librairie Générale Francaise, 1966, p.28-29.
21
Ibid.



développement culturel. De ce fait, les objets d’art africain étaient considérés avec
indifférence et « classés au rang de curiosités »?2,

Cette partie sera aussi le moment d’analyser les arts africains a travers les différents
discours tels que la théorie méta-esthétique de Senghor et de Mveng, I’esthétique de la
rupture de Ngal, ’art de la traversée de Bidima et I’esthétique de la plasticité de Ndiaye.
Et pour finir, nous analyserons la place de I’art dans le marché international de I’art, ou,
autrement dit, dans la mondialisation. Nous montrerons que si cette derniére permet de
développer les échanges et de favoriser les rencontres entre les peuples, elle met aussi en
place de fortes inégalités : certains Etats cumulent suprématie économique et hégémonie
culturelle, ce qui engendre la disparition de formes de traditions culturelles et des
réactions identitaires. Comment, dans ces conditions, 1’artiste africain pourra-t-il
conserver son africanité tout en voulant s’ouvrir aux autres cultures ? Comment pourra-t-
il affirmer sa spécificité culturelle dans une Civilisation de I’Universel ?

On constatera qu’il n’y a, dans cette recherche, pas la moindre illustration. Que I’on se
rassure, ce n’est pas 1a un discours vague ou mal informé. L abstention est délibérée. On
pourra facilement les trouver en puisant dans les références que nous citerons. Il s’agit
d’une étude philosophique qui s’efforce de prendre une vue d’ensemble de 1’évolution
des arts en Afrique noire et d’analyser leurs caractéristiques.

Notre objectif en écrivant cette theése est d’essayer de provoquer un réexamen critique
d’un certain nombre de concepts faisant partie des valeurs idéologiques les plus courantes
des conceptions occidentale et africaine sur les arts africains — certains de ces concepts
sont si familiers aux unes et aux autres qu’ils semblent relever du simple bon sens. Cette
présente étude s’appuie principalement sur des sources occidentales et africaines, et ce
pour deux raisons. D’une part, parce que les deux espaces offrent une large palette de
témoignages a la fois populaires et savants pour étayer notre propos. D’autre part, parce
que trés tot, leurs destins se sont trouvés étroitement liés. Depuis 1’esclavage jusqu’a la

colonisation, 1’Afrique a toujours été en contact avec 1’Occident. Cette cohabitation se

BHistoire universelle de I'art, Tome |11, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p.10.



manifeste de nos jours a travers la culture, la politique, 1’économie, les arts... L’ambition
de cette étude est de dégager 1’idée que se font des arts africains les Occidentaux et les
Africains eux-mémes. Mais précisons tout de suite que nous n’avons pas pour objectif de
faire une étude comparative entre les discours des Occidentaux et ceux des Africains. Il
s’agit plutdt de voir comment se sont développées les connotations culturelles et sociales
des arts africains. En bref, cette étude traite de certaines des croyances occidentales et

africaines les plus fondamentales et incontestées sur les arts africains.



PARTIEI

DE L’HISTOIRE DES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE



CHAPITRE I : L’ART AFRICAIN DE LA PERIODE PHARAONIQUE?

Il peut paraitre surprenant de parler de similitude entre I’art de I’Egypte antique et celui
de I’Afrique noire. Mais il suffit de chercher pour voir que tous les aspects de la vie
culturelle de I’Afrique Noire renvoient a 1’Egypte ancienne. Beaucoup de traits de la
civilisation égyptienne antique, ne peuvent, en effet, se comprendre si I’on méconnait les
caractéristiques des cultures de I’ Afrique noire®®. C’est dans ce sens que nous disons que
I’art africain et 1’art égyptien ne sont donc pas aussi loin I’un de 1’autre que I’on pourrait
le croire et dans beaucoup de cas, ce sont deux composantes d’une méme réalité artistique
originelle, que le temps et ’histoire ont scindé en deux entités.

Bien que faisant partie de 1’ Afrique du point de vue purement géographique, I’Egypte
est souvent associée, et a tort, au monde culturel moyen-oriental. Margaret Trowell, dans
son ouvrage Classical african sculpture (1964), a établi des paralleles entre les sculptures
africaine et égyptienne, pour démontrer les rapports entre ’art de I’Egypte antique et
celui de I’Afrique noire. On sait aussi que les différents rois-divinités de 1’Afrique
occidentale et orientale ont leur origine dans I’Egypte ancienne.

Dans le méme ordre d’idée, Paul Bohannan (1964) s’exprime ainsi : « On ne peut bien
comprendre la religion égyptienne qu’en référence a la religion africaine ; bien d’autres
aspects de [’histoire et de la politique égyptiennes sont éclairés par ['ethnographie
africaine. Il était autrefois bien noté de considérer que toutes ces structures sociales et
culturelles avaient été inventées en Egypte, dou elles s étaient répandues dans le reste de
I’ Afrique. Aujourd’hui nous savons qu’il s agissait la d'une simplification : I'Egypte était
fondamentalement une culture africaine, modifiée par des apports de la culture

asiatique».

%Ce chapitre a fait I’objet d’une communication lors du colloque « Les sources égyptiennes de la
civilisation africaine », organisé du 5 au 6 avril 2005 a 1’Université de Rouen. Il est intégré dans un
ouvrage collectif intitulé La conscience historique africaine, Paris, L’Harmattan, 2008.

BEncyclopédie de I'art, Paris, La Pochothéque, Librairie Générale Francaise, 1991.



L’art de I’Egypte prédynastique présente principalement des caractéristiques
africaines. Celui des périodes suivantes « présente toutes les caractéristiques d’un style
égyptien évolué, tout en conservant de [’époque prédynastique la rigidité de la forme, la
pose frontale, [’absence d’expression du visage et de toute indication claire sur l’dge du
sujet : tous ces traits sont en fait caractéristiques de la plus grande partie de la sculpture
africaine ».

On sait aussi que de par leur fonction, ces statues égyptiennes sont identiques aux
images d’ancétres originaires de plusieurs régions d’Afrique : ce sont des dépositaires
d’une force surnaturelle, offrant en particulier une demeure éternelle pour 1’essence
spirituelle de I’homme figuré. Pour les Egyptiens, I’art est « une affaire pratique », dont le
but est d’assurer par des moyens magiques 1'éternité de la personne représentée. Les
figures funéraires sont complétées par un rituel magique destiné a s’assurer qu’elles
avaient absorbé ’esprit du mort. Ce rituel était effectué sur une sculpture qui était une
reproduction idéalisée du modéle, la reproduction de la figure humaine étant plus
perceptive que visuelle. De ce fait, et selon Frank Willet, « la sculpture égyptienne
appartient nettement au monde africain »?. L’art égyptien est donc plus qu’une source
d’influence sur ’art africain ; ¢’est une manifestation locale d’une tradition africaine trés
répandue.

Des traits communs peuvent apparaitre dans des cultures n’ayant aucun rapport les
unes avec les autres. Mais dans les cas ou la forme, la signification et la fonction des
productions artistiques sont semblables dans des sociétés ayant entretenu des échanges a
I’époque concernée, on pourra déduire a juste titre I’existence d’une continuité.

Nous montrerons tout d’abord que I’art égyptien s’exprime dans un style africain ;
nous présenterons des exemples bien précis de similitude entre 1’art égyptien et 1’art
africain. Et pour lever tout malentendu, nous montrerons, ensuite, que cette similitude est
une identité. En d’autres termes, 1’existence du méme schéme ici et 1la dans le méme

contexte suppose une origine unique.

Willet F., L art africain, Paris, Thames ans Hudson (1971 et 1993), 1994, p. 112.



§ 1. Le style africain définit I’essence méme de ’art égyptien

En 1917, Apollinaire avait déja montré que les arts africains ont une « indubitable
parenté avec ’esthétique égyptienne dont ils dérivent ». Léo Frobenius, en 1933, dans
son Histoire de la civilisation africaine, compare les caractéristiques de 1’art africain avec
celles de I’Egypte et voit que la formule de I’ Afrique Noire définit ’essence méme de la
civilisation égyptienne. Il décrit les caractéristiques africaines en ces termes : « les étoffes
ont un drapé plus raide, les bijoux les plus riches sont sobres, les armes sont simples et
ne s’éloignent pas de leur fonction [...], les sculptures ont des lignes dpres et séveres
[...]. Tout comporte un but précis, dpre, sévére, tectonique./...] Voila le caractere du
style africain.[...] Il se manifeste dans les gestes de tous les peuples Négres autant que
dans leur plastique, il parle dans leurs danses comme dans leurs masques, dans leur sens
religieux comme dans leurs modes d’existence, leurs formes d’Etat et leurs destins de
peuples. Il vit dans leurs fables, leurs contes de fée, leurs légendes, leurs mythes. Ceci
posé, si nous comparons ces caractéristiques avec celles de I’Egypte, ne voyons-nous pas
que la formule de I’Afrique Noire définit aussi [’essence de cette civilisation particuliére
? L’Egypte pré-islamique ne s’exprime-t-elle pas aussi dans un style apre, sévére,
réfléchi, direct et grave ? »*.

Quand Henri Matisse fait la découverte a Paris d’un masque africain, il lui rappelle,
dit-il, «une téte de porphyre rouge des antiquités égyptiennes du Louvre ». Pour le
sculpteur Jacques Lipchitz, c¢’est ’art égyptien qui révéle I’art africain.

Dans son ouvrage Nations néegres et culture (1954), Cheikh Anta Diop nous dit
qu’aprés avoir reproduit une sériec de monuments représentant les différentes couches
sociales de la population égyptienne, et surtout les pharaons, il a intercalé des types de
race noire pour que la parenté ou la différence ethnique éclate mieux. Il remarque fort
curieusement, en rapprochant ces séries de figures, que I’art égyptien est souvent plus

africain que 1’art africain proprement dit. Sur les monuments, les Egyptiens se sont

Z’Frobenius L., Histoire de la civilisation africaine, 1933, p. 20-21.



représentés avec des coiffures artificielles identiques a celles que 1’on porte partout en
Afrique Noire, et dont il sera question lors de son analyse des scénes de la Palette de
Narmer?,

Dans ses Réflexions sur 1'art funéraire Kota, Gérard Delorme, parlant de I’origine de
I’art Koto, montre que pour trouver des objets évoquant, de prés ou de loin, « CcesS
formes », « cette stylisation » de I’art Kota, il faudra remonter, pense-t-il, jusqu'a I’'Egypte
antique pour retrouver des représentations offrant quelques « airs de famille ». Sans
accréditer totalement les théses de Cheikh Anta Diop, il confirme la contribution
importante des peuples noirs dans la civilisation égyptienne antique, et ne peut
s'empécher de mettre en évidence les ressemblances assez frappantes entre certaines
figures kota et les représentations de tétes de pharaons : avec leurs coiffes latérales
largement développées. Il est tentant de trouver & ces objets une allure « pharaonique ».

En dehors des similitudes d'aspect morphologique entre les figures de reliquaire kota et
les tétes pharaoniques, Gérard Delorme met aussi en évidence une autre analogie, celle
consistant a recouvrir la représentation du défunt par un placage métallique : I'or sur les
statues et sarcophages des pharaons, le cuivre sur les représentations des grands
dignitaires des clans kota. Dans les deux cas, le métal oblitere entierement la couleur
initiale du sujet et lui donne une apparence irréelle. Cette convergence des modes
d'expression, a savoir le placage d'un métal brillant, transformant son apparence réelle,
sur un support quelconque, est a la fois peu courante et étrange.

D'autres chercheurs, tel le R. P. Briault, ont également relevé la similitude frappante
entre l'art Bantou et I’Egypte ancienne ». Ces analogies sont-elles purement fortuites ?
Selon Raponda-Walker, méme si, a priori, rien ne semble rapprocher ces deux
civilisations, apparemment éloignées a la fois dans le temps et dans I'espace. S'il n'existe
a I'heure actuelle aucune ébauche de preuves concernant des relations, mémes lointaines,

entre les Kota et la civilisation égyptienne, la question mériterait d'étre approfondie.

ZDjop C. A., Nations négres et culture, Présence Africaine, 1954, p. 134



L’aspect africain de 1’esprit égyptien s’explique par un trait de sa culture. C’est cette
similitude entre la culture égyptienne et celle de 1’ Afrique noire ou, plus profondément
encore, la similitude de construction spirituelle qui fait que la culture égyptienne n’est
autre que I’éclat de I’esprit de 1I’Africain, que nous allons maintenant aborder a travers
quelques exemples de production artistique. L’égyptologue sénégalais A. Moussa Lam a
fait des études minutieuses sur les ressemblances entre les objets d’art africain et les

objets d’art égyptien — nous y reviendrons dans ce qui ce suit.

8 2. Quelques exemples de ressemblance entre objets d’art de I’Afrique noire et

objets d’art de I’Egypte antique

1. Lart des tresses : sur la palette de pierre du roi Narmer, les personnages de la face
A jusqu’aux vaincus de la scéne du bas qui sont en fuite, comme la victime qui va étre
immolée, ont des cheveux artificiels, en étages, comme on en voit encore en Afrique
Noire ; une telle coiffure portée par les jeunes filles s’appelait djmbi chez les Wolofs du
Sénégal ; Iégerement modifiée, et portée par des femmes mariées, elle devient le djéré,
qui a disparu au Sénégal au début du XX siecle.

Chez les hommes, I’Islam a fait disparaitre, tout récemment, la coutume. On ne
rencontre plus de coiffures semblables que chez les Séréres non islamisés jusqu’a la
circoncision, et chez les Peuhls : une forme spéciale de ces coiffures chez ces populations
s’appelle Ndjumbal.

En Egypte ancienne, le Roi proto-dynastique Tera Neter porte les cheveux coiffés en
tresses. Ce type de coiffure tressée est ensuite observé dans de nombreuses populations
Egypto-Nubiennes (scribes, pharaons, artisans...). Maspero nous append & propos du
pharaon Segenenré que : « des larves de nécrophore ont laissé leurs coques par centaine
dans les tresses et les replis du bras ».

Ce style de coiffure en tresses existe dans tout le reste de I’Afrique Noire apres

I’ Antiquité Egypto-Nubienne, que ce soit chez des populations ouest-africaines comme



les Peuls, les Mandingues, les Dogons, les Wolofs, les Akans, les Yorubas, les
Mangbetous et les Fangs de 1’Afrique centrale. Il existe aussi chez des populations de
I’Est comme chez les Massais jusqu’a nos jours aussi bien chez les hommes que chez les
femmes.

2. Un bonnet égyptien qui se trouve partout en Afrique. Restons sur la palette de
pierre du roi Narmer. On voit bien que les cheveux du roi et du serviteur sont cachés par
leurs bonnets ; ’'usage d’une telle perruque était courant dans toutes les classes de la
société égyptienne. Le bonnet du roi est encore celui que portent tous les circoncis du
Sénégal, bien que 1’usage tende a disparaitre sous I’influence de I’Islam. Ce bonnet est
fabriqué en réunissant par une couture deux ellipses d’étoffe blanche, exceptée
I’extrémité ou passe la téte ; une armature en bambou donne la forme de la couronne du
pharaon de la Haute-Egypte.

Dans son article sur la parenté des coiffures entre ’Egypte antique et I’Afrique noire,
Moussa Lam montre que les formes générales de certains couvre-chefs sont tres voisines.
Le laara des poularophones est une coiffure en cotonnade (a I’origine) de forme conique
au sommet, dont I’ouverture épouse 1’ovale du visage, avec deux prolongements latéraux
couvrant les oreilles et se rejoignant sous le menton par 1’intermédiaire de deux cordons,
que le porteur attache pour éviter la chute du couvre-chef. Cette coiffure était celle des
circoncis, des guerriers et des chasseurs.

C’est une coiffure similaire qu’on retrouve aussi chez les Dogon. Marcel Griaule a
d’ailleurs publié, dans Dieu d’eau, des photographies de ces bonnets portés par les
Dogons. Ces bonnets sont trés proches du némés égyptien? : ils pouvaient étre portés de
différentes facons et présentaient méme peut-étre plusieurs variétés®®, Le némes égyptien
lui aussi n’était pas uniforme ; il y en avait plusieurs variétés. Cette coiffure aux trois
extrémités fermées (nemsa) est bien celle qui se rapproche le plus du laara ou du bonnet

dogon, du mbaxana njuli des wolofs, méme s’il faut reconnaitre qu’elle est beaucoup plus

2Bedaux R. M. A, Bolland R., « Tellem, reconnaissance archéologique d'une culture de I'Ouest africain
au Moyen Age : Les Textiles », in Journal des Africanistes, vol. 50, n°1, 1980, p. 9-23.
30Griaule, M., Dieu d’eau : Entretiens avec Ogotomméli, Fayard, 1948.



complexe que ceux-ci, avec ses plis astucieux et sa coupe toute particuliere, autant que
permettent d’en juger les représentations qui nous sont parvenues a travers les
monuments égyptiens.

La plupart des rois d’Ife sont représentés portant un diadéme orné au centre d’un
embléme analogue a I’Uraeus égyptien. La déesse yoruba, Odudua, représentée par une
femme donnant le sein a son enfant, porte une couronne royale formant une haute tiare de
style égyptien®.

Les similitudes entre couronnes égyptiennes et africaines concernent aussi la couleur
des coiffures. Le blanc et le rouge seraient les deux symboliques de la royauté
égyptienne. En Afrique aussi nous trouvons les deux couleurs. Au Bénin le rouge et le
blanc sont effectivement les couleurs de la royauté.

Chez les poularophones de la région du fleuve du Sénégal, jusqu’a un passé récent, les
chefs de canton ou de province, héritiers de la chefferie traditionnelle, portaient comme
couvre-chef une coiffure souple et allongée d’un rouge écarlate. Chez leurs voisins du
Cayor, la couronne ancestrale était « formée d’un turban “orné” d’écarlate ». Donc 1a
aussi, la présence du rouge est incontestable. Chez les Bambara, « le rouge était réservé
autrefois au seul roi » d’aprés Dominique Zahan. Chez les Dogons, un objet particulier du
Hogon qui exprime 1’origine de son pouvoir est le bonnet rouge.

On le voit, en matiére de couronne, la symbolique des couleurs entre I’Egypte ancienne
et ’Afrique noire est la méme.

3. Le chevet égyptien et I’appui-téte africain : I’explorateur francais F. Cailliaud,
parlant de son voyage au Soudan, nous décrit en 1826 un chevet soudanais qui ressemble
exactement a ceux qu’il avait « vus sous la téte des momies dans les tombeaux de Thébes,
ainsi que sur les peintures de ces mémes tombeaux ». Pour Cailliaud, il n’y a aucun doute
. ces objets, utilisés par les Soudanais du début du XIX® siecle, étaient les mémes que
ceux déja attestés dans la vielle civilisation égyptienne. Un chevet, comme le décrit A.

Moussa Lam, est « un objet mobilier, trés souvent en bois et comprenant, dans sa forme

S Histoire universelle de I'art, Tome 111, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p. 55.



la plus générale, un cintre, un montant et une base, que les anciens Egyptiens et certaines
populations d’Afrique Noire actuelle, utilisaient ou utilisent encore, comme appui-téte ».

Le chevet africain actuel est une survivance, aussi bien dans sa forme que dans son
utilisation, de celui de I’Egypte pharaonique. A. Moussa Lam note que leur similitude est
trés frappante & tout point de vue. Selon lui, sur le plan de la forme générale, le chevet
africain actuel n’a rien de différent de celui de I’Egypte ancienne : il se présente lui aussi,
dans son aspect le plus général, avec les trois éléments qu’il distingue chez les
exemplaires égyptiens (cintre, montant, base).

Le chevet est connu sur presque tout le continent, exceptée la partie Nord qui
correspond a I’Afrique blanche. Autant dire que c’est essenticllement un objet de
I’ Afrique noire. 11 sert d’appui-téte, a pour fonction de préserver la coiffure des Egyptiens
et d’assurer 1’intégrité corporelle d’un défunt, de lui permettre de ressusciter. Ces deux
modes d’utilisation sont attestés presque partout en Afrique.

Il n’a pas entierement disparu de son ancien berceau. C’est ainsi qu’on le trouve encore
au sud de ’Egypte, dans la région d’Assouan, chez les Bicharines. Il est utilisé en
Ethiopie, principalement en Abyssinie et dans le Harrar, chez les Gallas et les Turkanas ;
en Somalie, au Kenya, en Zambie, au Mozambique, en Angola, au Zimbabwe, au Congo,
mais aussi en Centrafrique et au Cameroun.

On constate aussi la présence du chevet du coté de I’ Afrique occidentale : au Bénin,
dont un exemplaire est conservé au Musée de I’Homme ; au Ghana, au Mali chez les
Dogons et enfin chez les Bassaris du Sénégal Oriental.

4. Le mr des Egyptiens ou la houe des Africains. Le mr est un outil agricole qui se
présente sous deux formes : un grand modéle avec un manche suffisamment long pour
étre manipulé dans la position debout, et un petit modele dont le manche trés court
suppose un certain fléchissement de 1’utilisateur.

Moussa Lam, dans son article sur cet objet®2, montre qu’on trouve des outils agricoles

analogues a la fois dans leurs formes et dans leurs modes d’utilisation chez les Haal-

32 am A. M., « Le mr des Egyptiens ou la houe des Africains », in revue Ankh n°2, 1993.



Pulaaren de la région du fleuve du Sénégal et les Mandingues de Casamance. Chez les
Haal-Pulaaren, il y a, affirme-t-il, le njinndaangu et le jalo, qui ressemblent
respectivement, a quelques détails pres, aux deux versions du mr égyptien.

Chez les Mandingues, il existe aussi deux modéles : un grand et un petit, qui sont
manipulés dans les mémes conditions et qui ont les mémes fonctions que les deux formes
de mr égyptien.

5. Batons, massues et sceptres d’Egypte et d’Afrique : Dans une étude consacrée
aux Bdtons, massues et sceptres d’Egypte et d’Afrique noire, Moussa Lam décrit
quelques exemplaires de ces objets choisis pour la pertinence de leurs similitudes. La
comparaison porte sur les termes désignant ces objets, leur forme, leur mode d’utilisation,
leur attribut symbolique :

* Les batons : les termes pulaar permettent, dans bien des cas, écrit-il, de mieux
comprendre la signification symbolique et/ou pratique des batons égyptiens. Il commence
sa comparaison par le modéle le plus simple, c’est-a-dire le baton droit et sans décoration
spéciale. En Egypte, ce modeéle est représenté par le mdw qui, se caractérise par une
certaine dissymétrie des bouts : celui qui correspond a ce qui serait la téte du baton est
visiblement plus gros et est 1égérement arrondi ; ’autre est plus mince et présente une
section plus réguliére. Le mdw peut étre plus ou moins long.

Chez les poularophones de la région du fleuve du Sénégal, Moussa Lam a distingué un
modéle équivalent : ooldu, un baton gros et lourd dont les deux bouts sont traités de la
méme maniére que ceux du mdw égyptien. Les fameux batons sur lesquels s’appuient les
vieux du Fuuta (Sénégal), les batons fourchus des égyptiens (Musée du Caire), et le baton
fourchu du Hogon, s’identifient au mdw. Le traitement des extrémités est le méme.

Tous ces détails montrent que I’allure générale des batons était la méme chez les
Egyptiens et les Africains.

* Les massues : on connait bien la massue égyptienne a la téte piriforme, avec laquelle
Pharaon massacre rituellement ses ennemis. J. Maes a établi de nombreuses similitudes
entre, par exemple, le nps égyptien et le yatagan des populations du bassin du Zaire. Il

affirme en effet, que le Musée du Congo posséde environs une centaine d’objets qui



peuvent étre classés dans la catégorie des casse-tétes. Moussa Lam précise que les
exemplaires n°27 et, dans une moindre mesure, le n°31 que donne J. Maes, ressemblent le
plus & la massue piriforme des anciens Egyptiens.

La massue des Bihe, sans conteste, ressemble beaucoup a la fameuse arme de parade
des souverains égyptiens ; il n’y a aucune ambiguité a ce niveau. En Egypte aussi
I’implication de ce type de massue dans les actions guerriéres ne fait pas ’ombre d’aucun
doute. Les similitudes sont donc réelles ; elles le sont aussi en ce qui concerne les sceptres
d’autorité.

* Les sceptres d’autorité : sur le plan de la présentation extérieure, la massue des
Kioko, présentée par J. Maes dans son article « Les sabres et massues des populations du
Congo Belge »*, ressemble beaucoup au prototype égyptien. Le traitement de la téte des
deux objets est pratiquement le méme.

En Egypte pharaonique, le sceptre d’autorité par excellence est heka. Il se présente
avec une crosse dont la base et I’extrémité s’incurvent brusquement vers 1’extérieur. Il y
avait, semble-t-il, deux versions du heka : un modéle de grande dimension, fait sans doute
pour servir d’appui au pharaon en position de marche, et un modéle aux proportions plus
modestes pour la position assise ou statique.

En Afrique, le heka peut étre comparé au sceptre de I’Ayo des Kouroumba malgré une
différence notable au niveau de la crosse entre les deux insignes royaux. En effet la crosse
du sceptre de I’Ayo est totalement fermée alors que celle du heka égyptien ne 1’est pas.
C’est 1a, reconnait Moussa Lam, un détail qui peut faire douter les plus sceptiques.

Le rapprochement le plus décisif nous vient du Hogon des Dogons du Mali. Le baton
de marche de ce personnage qui, comme le pharaon égyptien, était a la fois chef religieux
et politique, est tres proche du heka égyptien. Comme I'extrémité du modele égyptien,

celle de la crosse du Hogon est incurvée vers l'extérieur.

33Maes J., « Les sabres et massues des populations du Congo Belge », in Revue Générale de la Colonie
belge, Bruxelles, 1923, figure 28.



Moussa Lam a étudié deux anciens batons burkinabés conservés au musée de I'LLF.A.N
a Dakar. Si I’historien Sénégalais insiste sur ces deux batons, c'est que du point de vue du
traitement de la téte, ils sont les exemplaires d'Afrique noire les plus proches du sceptre
was égyptien que nous connaissions.

6. L'architecture : la forme architecturale des monuments érigés dans l'ancienne
Egypte ressemble & celle érigées en Nubie, en Ethiopie, au Mali, au Zimbabwe : la
Pyramide a degré de Meidoum en Egypte présente bien des similitudes avec celle du
tombeau de Askia au Mali.

7. Des instruments de musique, telles que les harpes égyptiennes qui se retrouvent

aussi en Afrique centrale (au Gabon).

Mon étude sur les rapports entre 1’art africain et ’art égyptien s’arréte 1a. Je ne peux
exposer en détail tous les motifs de ressemblance. Les similitudes entre les deux formes
d’art ont été déja décrites, et d’une maniere plus développée, par des voix plus autorisées
que la mienne. J’ajouterai seulement que le rapport entre 1’art africain et de I’art égyptien
n’est pas un rapport d’analogie, et que les ressemblances de plusieurs objets ne peuvent
étre dues au hasard. C’est pourquoi je me propose maintenant de donner des lignes
directrices pour éviter les malentendus qui naissent de ’ambiguité du concept de
similitude et d’analogie. Ce qui est le plus important pour moi est de montrer que cette
similitude reléve d’une identit¢é commune. Un travail philosophique, beaucoup plus
détaillé que mon propos ici, qui définirait ces concepts, serait méthodologiquement tres
utile pour parler des rapports entre ’art africain et ’art égyptien : il permettrait de
montrer la profonde unité culturelle et artistique entre I’Egypte antique et 1’ Afrique noire.
Dit autrement, de telles recherches en matiere artistique parviendront a des conclusions
entiérement renouvelées, touchant la nature de I’art africain et de I’art égyptien. C’est a ce
travail conceptuel, qui n’est celui de ’historien ni de 1’anthropologue, que j’invite les

philosophes africains.



§ 3. Cette similitude est-elle une identité ?

La diversité et la profondeur des ressemblances que nous venons de constater entre
l’art égyptien ancien et I’art africain actuel agitent bien des certitudes et invitent & une
recherche approfondie sur 'unité culturelle égypto-africaine. Reste alors & montrer que
cette ressemblance n’est pas une simple analogie, mais qu’elle est bel et bien une identité.

Il me faut éclaircir ici ce point de vue afin de lever toute ambiguité dans I’analyse de
ces différents concepts. L’identité ici peut signifier soit une identité essentielle d’un objet
a lui-méme au travers des figures qu’il est susceptible de revétir, soit la similitude de
deux objets en exacte reproduction de forme et de grandeur, ou celle de deux propriétés
conceptuelles marquant pour des objets divers un semblable rapport au vrai.

Logiquement, I’identité¢ révele essentiellement deux choses : ou bien I'unicité de
plusieurs objets d’abord pergus, créés ou nommés de maniére différente (il s’agit de
I’identité numérique), ou bien la particularité possédée par plusieurs objets d’avoir les
mémes propriétés, sauf celle d’étre confondus dans 1’espace ou dans le temps (il s’agit de
I’identité dite spécifique ou qualitative).

Comment, sur la base de ces similitudes, établir linéament les rapports qu’il peut y
avoir entre la création artistique de I’Egypte antique et celle de 1I’Afrique noire ?
Comment savoir si les cheveux artificiels, en étages, des personnages de la face A de la
palette de pierre du roi Narmer, sont identiques au djmbi ou au djéré chez des Wolofs, ou
au Ndjumbal des Peulhs du Sénégal ? Qu’est-ce qui nous permet de ré-identifier a coup
sOr le chevet des Egyptiens en Afrique noire ? 1l y a la tout un travail pluridisciplinaire
extrémement important, qui concerne a la fois I’archéologie, I’histoire, la philosophie,
I’anthropologie, la linguistique.

Aussi étonnant que cela puisse paraitre, il faut « seulement » en théorie connaitre les
conditions, nécessaires et suffisantes, d’appartenance d’un objet a la classe des tresses ou
des chevets. Cela revient a savoir tracer la ligne de démarcation entre ce qui est une tresse

ou un chevet, et ce qui ne I’est pas. L’historien de I’art, de bonne foi et n’étant pas animé



d’idéologie, qui dit que les tresses en formes d’étages, aujourd’hui en Afrique noire, sont
les mémes tresses que celles remarquées sur la téte du roi Narmer, n’ignore pas ce qu’est
une tresse, c’est-a-dire ou commence et ou finit ce genre de tresses. Car comment
pourrait-il ré-identifier un genre de tresses s’il ne peut pas reconnaitre le terme général
occupant la place centrale dans tout jugement d’identité ?

Dans la mesure ou il sait ce qu’est un chevet, il est dés lors capable de désigner a
priori un principe de différenciation a propos des chevets: il sait non seulement
différencier un chevet d’un autre, mais aussi une tresse d’une autre. S’il soutient, donc,
que I’appui-téte des Africains est le méme objet que celui du chevet égyptien, c’est parce
que I’existence de ce chevet doit étre une « existence continuée ». Savoir ce qu’est un
chevet, c’est savoir, en principe, ce en vertu de quoi n’importe quel chevet peut rester
identique & lui-méme : « un jugement d’identité, et donc un énoncé de ré-identification, a
propos d’une chose, n’exige rien de plus, mais rien de moins, que la possession compléte
du concept de cette chose »**. Logiquement, I’identité révéle essentiellement deux
choses : ou bien I"unicité attribuée a plusieurs objets d’abord pergus, créés ou nommés de
maniére différente (il s’agit de [’identité numérique), ou bien la particularité possédée par
plusieurs objets d’avoir les mémes propriétés, sauf celle d’étre confondus dans 1’espace
ou dans le temps (il s’agit de [’identité dite spécifique ou qualitative).

L’identité appliquée & un objet ou un étre qui est « un et le méme » est dite identité
numérique. Lorsqu’il s’agit d’individus, on parle d’identité personnelle. L’individu est un
tel ou un tel, en raison d’une certaine permanence d’étre, physiquement et socialement
identifiable. Mais cette identité concréte peut laisser place a une analyse abstraite ; une
analyse qui met en lumiére une identité spécifique ou qualitative entre deux réalités.
Gagnant en complexité, le concept d’identité trouve alors son Véritable poids
philosophique, dans la mesure ou la perte d’une certaine univocité immédiate 'emmeéne
vers les langages plus ¢élaborés de 1’analogie. Or I’identité n’est pas une analogie. Du grec

analogia, I’analogie désigne « ce qui a le méme rapport» ; ce qui est proportionnel. Deux

34Grand dictionnaire de la philosophie, sous la direction de Michel Blay, Larousse, 2003.



objets sont analogues quand ils sont dans un rapport de répétition. La aussi, I’identité
n’est pas la répétition.

La ressemblance est une relation entre deux éléments qui permet d’établir un certain
degré d’identité relativement a une ou plusieurs propriétés. Cette relation est évidemment
réflexive et symétrique, mais on peut contester sa transitivité, et, par conséquent, le fait
qu’elle soit une relation d’équivalence. La ressemblance entre I’art égyptien ancien et
I’art africain est une identité puisque 1’identité désigne le rapport que présentent entre eux
deux ou plusieurs objets qui ont une similitude parfaite. Du latin idem, le méme, I’identité
est ce qui ne différe en rien de I’autre ; qui présente avec quelque chose une parfaite
ressemblance.

Le sceptre égyptien est identique au baton africain parce qu’ils réunissent plusieurs
dimensions qui sont liées : la permanence a travers le temps, qui d’ailleurs n'écarte pas le
changement, et I’unicité absolue de I’objet. Les vrais jumeaux sont bien deux, ils ne
percoivent pas exactement la méme chose au méme moment, ils sont différents 1’un de
lautre. Le chevet égyptien est identique a 1’appui-téte africain en ce sens qu’ils
entretiennent entre eux un rapport de continuité et de permanence, au travers de la
variation de leurs conditions d’existence et de leurs états, ou de la relation qui fait que ces
deux objets, différents sous de multiples aspects, sont cependant semblables et méme
équivalents sous tel ou tel rapport. Ne peuvent donc étre dits identiques que des termes
reconnus comme distincts, sans que le rapport en cause, sous peine de s’éteindre, puisse
jamais annuler cette différence qu’elle articule a I’intérieur d’un langage. Reste a dire les
deux aspects que ce sens est susceptible de revétir, et que 1’on percoit mieux dans un
exemple : « ces deux objets sont identiques », ou « nous avons le méme objet », peut
signifier I’identité matérielle et la totale contemporanéité des sculpteurs ou de 1’objet, ou
bien une assimilation dans la distance qui se base sur une équivalence qualitative.

Cette ressemblance ne peut donc étre une analogie. Lorsque deux objets se
ressemblent, une identification partielle ou totale des deux s’impose a notre esprit. Alors
que dans une analogie, la relation de correspondance ne s’impose pas d’emblée ; elle

nécessite une réflexion ou une analyse plus approfondie. Par exemple, la ressemblance



entre le dauphin et la plupart des poissons de mer nous ferait croire qu’il en est un.
Toutefois, si on I’observe bien, on percevra 1’analogie entre les os de ses nageoires
latérales et ceux d’une main humaine. Dans ressembler, il y a sembler. Dans le squelette
des dauphins, ce qui intéresse le naturaliste, c’est ce que la nageoire du dauphin est a
I’animal tout entier. La ou I’identité implique donc deux objets de pensée identiques,
I’analogie nécessite une ressemblance entre deux ou plusieurs objets de pensée
essentiellement différents.

Selon Cheikh Anta Diop, dans Nations negres et culture, aprés le desséchement du
Sahara vers -7000 avant J-C, les derniers Noirs qui y vivaient I’auraient quitté pour
émigrer vers le Haut Nil, a I’exception, peut-étre, de quelques Tlots égarés sur le reste du
continent, soit parce qu’ils ont émigrés vers le sud, soit parce qu’ils sont montés vers le
nord jusqu’au Nil. Ce n’est qu’apres le déclin de I’empire égyptien que les populations
noires ont pu de nouveau se répandre progressivement vers ’intérieur du continent,
former des noyaux qui seront plus tard des centres de civilisation continentale (cf. Diop
C. A, 1954). Ce sont donc les mémes populations noires de I’Egypte antique qui ont
peuplé toute I’ Afrique sud saharienne.

Par conséquent, il n’est pas étonnant que des objets d’Egypte antique puissent se
retrouver en Afrique noire. La ressemblance identique entre les objets d’art égyptien et
ceux de I’art africain les situe au sein de la dialectique du méme et de I’autre, au pdle du

semblable.



CHAPITRE Il : APERCU HISTORIQUE ET ORIGINE DES ARTS TRADITIONNELS
DE L’AFRIQUE NOIRE

« Lorsqu’il est question d’étudier [’art africain traditionnel, on écrit souvent au
présent, sans préciser et répéter qu’on parle d’'une époque précise du passé. » (Willet F.,
1994 : 239). D’ou la nécessité d’une ébauche de I’histoire des arts d’Afrique noire. Les
différentes méthodes scientifiques ont permis, ces derniers temps, d’obtenir des données
utiles pour construire une histoire de 1’art africain.

Il sera question ici de décrire, trés succinctement, les grands moments de 1’évolution de
I’art africain. Cette description est, & notre avis, nécessaire puisqu’elle nous permettra de
montrer 1’absurdité des théses sur Dorigine étrangére des arts africains. Nous
privilégierons donc ici une étude historique pour prouver que les artistes africains,
contrairement a ce que pensent certains spécialistes de ’art africain, n’ont eu entre leurs

mains aucun ouvrage occidental sur lequel « ils tiraient leur modeéle ».

§ 1. Du V¢siécle av. J.-C. au 118 siécle de notre ére : I’art Nok

Les nombreuses recherches archéologiques du XX® siécle ont permis de découvrir une
grande quantité de sculptures en pierre, en terre cuite et en bronze dans différentes zones
d’Afrique centrale et occidentale. Mais c’est au Nigeria que 1’on a trouvé la statuaire
africaine la plus ancienne. Les productions artistiques nigérianes ont donné lieu a des
ceuvres d’une grande beauté, réalisées a partir de matériaux les plus divers : terre cuite,
bronze, bois, pierre, ivoire, etc.

C’est en 1943 que des fouilles effectuées par Bernard Fagg, dans la mine d’étain de la
région de Jos, ont permis de découvrir les premiers témoignages d’une collection unique
au monde de sculptures en terre cuite remontant a il y a 2000 a 2500 ans. Les premieres
manifestations de cette expression artistique ont été retrouvées non loin de Nok, village

situé au Nord du confluent du Niger et de la Bénoué au Nigeria central, qui a donné son



nom a une culture préhistorique de premiére importance dans 1’évolution de la statuaire
africaine. Bernard Fagg, qui avait compris I’importance historique de la découverte, la
baptisa ainsi. C’est une statuaire en terre cuite : tétes trés proches de la grandeur nature
qui semblent toutes avoir appartenu a des statues représentant le corps humain : « Elles
sont lissées soigneusement ; le dégraissant, fait de pierre broyée, n’apparait que la ou la
surface a été usée. 1l existe aussi quelques figurines animales, notamment d’éléphants et
de singes. La forme de ces statues est loin d’étre identique » (Maquet J., 1995 : 383-384).

Les terres cuites nok constituent la plus ancienne tradition artistique africaine dont le
style tend au naturalisme. Leur repére permet d’étudier les traditions, les écoles et les
mouvements artistiques qui se sont succédé dans cette région d’Afrique. Les grandes
écoles d’Ife, du Bénin, d’Owo, d’Ibo et les autres traditions de la sculpture, de la pierre,
de I'ivoire, du métal et de I’argile des civilisations indigénes du Nigeria, peuvent, en
effet, toutes rétablir leur généalogie par rapport aux terres cuites de Nok, qui constituent
un archétype légitime et crédible — nous reviendrons sur ces autres peuples et leur rapport
avec la culture nok.

Les figures en terre cuite de ce peuple représentent des étres humains, des animaux,

des plantes, etc. Les étres humains prennent une place centrale. Ils sont représentés dans
différentes postures : debout, agenouillés, en génuflexion ou assis. Ces objets sont
souvent des images rituelles et commémoratives des rois, reines et religieux, figurés en
tenue d’adeptes d’un culte sacré.
Les perles décoratives et les coupes de cheveux délicates attirent I’attention de
I’observateur et permettent de déduire 1’existence d’un art évolué. Les artistes avaient les
connaissances techniques nécessaires pour fagonner et cuire I’argile. Ils connaissaient les
propriétés de ce matériau et avaient le savoir-faire et la dextérité nécessaires pour
fabriquer ces ceuvres en terre cuite d’une grande valeur artistique. Les gestes, les postures,
les outils et la coiffure des figures sont appliqués selon des normes établies par des codes
déterminés (cf. Bassani E et alii, 2005).

Une téte humaine en terre cuite de 33,8 cm, datant du V® siécle av. J-C, est exposée au

musée national de Lagos. Découverte prés de Nok en 1954, a quatre meétres de



profondeur, cette téte humaine « a une forme allongée, des yeux triangulaires
protubérants, des narines larges et épatées et une bouche bée aux levres charnues. Les
cheveux sont tressés selon le style typique des tétes nok, en chignons, qui rappellent la
coiffure nigériane contemporaine. Les trous qui traversent la couche d’argile, percés au
niveau des pupilles, des narines, sous les oreilles, sur la bouche et sur les chignons de
cheveux au sommet de la téte, ont été intégrés avec une grande habileté dans le style
artistique de [’objet...» (Violata |. Ekpo, 2005 : 53).

Tout ceci nous permet nous montre que la société pratiquait un art raffiné. Les artistes
avaient des connaissances techniques pour fagonner et cuire 1’argile. Ils avaient [’habileté

nécessaire pour créer des ceuvres d’une grande valeur artistique.

8 2. Du I1¢ au X1I¢ siécle : ’art copte

On ne peut ignorer l'art copte I celui de la population indigéne de I’Egypte aprés la
grande civilisation égyptienne et sous I’occupation romaine, puis byzantine, et plus tard
sous la conquéte arabe. Il s'étend dans tous les domaines de la création, qu'elle soit
cultuelle, artistique ou vernaculaire, objets de la vie quotidienne. Les coptes descendent
directement des égyptiens de I'époque pharaonique. Leur langue est le copte dérivé de
l'ancien égyptien. L’ ceuvre copte se distingue surtout par ses reliefs sur pierre et ses tissus
polychromes.

Dans la décoration, le style de cette période se caractérise par des chapiteaux et frises a
motifs végétaux trouvés épars a Oxyrhynque et a Ahnas el-Médineh. Dans la peinture,
une icdne de Baouit, au musée copte du Caire, présente le buste d’un saint barbu tenant
un livre, peut-étre un Apdtre, dont les lignes demeurent réalistes. On retrouve ces
variations de proportions plus ou moins accentuées dans les tissus.

On s’oriente vers la « facture rude », caractéristique de I’insistance copte sur I’idée aux
dépens des proportions et du modelé. Les reliefs figuratifs présentent une évolution dont

on peut fixer les étapes. Un grand nombre garde encore quelque modelé dans la



stylisation et la géométrisation des détails. En ce qui concerne la peinture, il semble que
les intermédiaires aient péri, les témoains retrouvés datent de la fin du V¢ siecle. La
peinture est alors tout entiére orientée vers le portrait. Des panneaux peints, ornements de
petite chapelle, se distinguent par une stylisation des courbes soulignant soit I’inflexibilité
d’un regard (buste de 1’évéque Abraham, musée de Berlin), soit un grand sens mystique
(Ie Christ protégeant 1’abbé Ménas, musée du Louvre). Cette orientation se retrouve dans
la peinture murale, a travers des thémes isolés, comme saint Ménas aux chameaux (site
des Kellia), dont a bénéficié le Louvre, ou la Vierge allaitant (Saggarah), conservée au
musée copte du Caire — ou narratifs : juxtaposition de moines debout et de face,
notamment a Baouit, ou encore le groupe de saint Apolld a Saggarah ; cycles empruntés
au Nouveau Testament, comme a Deir Abou Hennis, ou la juxtaposition des personnages
de face ou de trois quarts confére & chaque scéne un rythme original. Un style est ainsi
constitué dans tous les ordres par I’équilibre de surfaces ou de zones visant & mettre en
valeur I’idée a exprimer — comme ’architecture le fait pour évoquer le mystere.

Une évolution se manifeste dans la décoration des édifices et dans les arts de la
sculpture et de la peinture. Sous les Omeyyades, en dépendance étroite de I’art iranien, les
Coptes reviennent au naturalisme, mais modifié, comme dans les ceuvres musulmanes de
cette époque, par I’élimination du détail et la monotonie des motifs. On en voit
Iillustration dans des chapiteaux et des reliefs de Baouit, et dans des ivoires coptes a
sujet végétal en relief du musée du Louvre, comme dans des étoffes a décor végeétal. Au
musée du Louvre et au musée copte du Caire, les manches de patéres sont constitués par
une danseuse nue élevant une croix, ou des céramiques campant des oiseaux a grands
traits & c6té de zones ou se croisent des réseaux.

La veine décoratrice est beaucoup plus libre sous les Fatimides et rien moins
qu’étrangere a I’art copte, auquel on doit attribuer en particulier des reliefs sur bois dans
les mosquées aussi bien que dans les églises. Les portes et les frises de Sainte-Barbara du
Caire en constituent des exemples caractéristiques. L’élégance, en méme temps que la
complication des tiges des plantes, y alternent avec des combinaisons de surfaces planes.

Ce refuge vers I’abstraction laisse toute liberté a la fantaisie ; on le retrouve également



dans les étoffes et plus particulierement, en un style hiératisant, dans des tentures en tissu
bouclé : il regne dans la tenture du Triomphe de la Croix au musée du Louvre. Par tous
ces traits, I’art copte manifeste son originalité sous la domination musulmane, et jusque
dans les monuments de celle-ci.

L’étude de I’évolution des tissus, comme de ’ensemble de 1’art copte — considéré seul
ou en fonction des arts contemporains, en particulier de I’art musulman — a conduit a
suivre la prolongation de I’art copte jusqu’au XII® siécle au moins pour certaines
techniques. Cette conclusion est confirmée par I’histoire, qui atteste le recours des califes
aux architectes et artistes coptes, et par le témoignage des voyageurs, qui, jusque sous les
Fatimides, font du tissage et du travail sur bois I’apanage, en I’Egypte musulmane, des
artisans coptes. En dehors de I’Egypte, on retrouve quelques influences coptes a Lalibéla
en Ethiopie, dans des détails de construction et dans la décoration picturale. Les thémes
sont totalement différents entre ces arts du nord de I’Occident et ’art copte, et ’on a déja

vu que le style « abstrait » de I’art copte ne se réduit a nul autre.

§ 3. Du IlI® et le X® siécle ap. J.-C : ’art bura, ’art du Calabar

Les fouilles dans la nécropole de Bura-Asinda Sikka, au nord-est de Niamey au Niger,
ont permis de mettre & jour I’'une des plus importantes découvertes de 1’archéologie
africaine : des squelettes surmontées de figures humaines ou de cavaliers, datant entre le
I11€ et le XI¢ siécle ap. J.-C. Deux de ces figures sont conservées a I’institut national de
recherches en Science Humaines de Niamey. Elles sont toutes les deux en terre cuite et
symbolisent des cavaliers. L’une, mesurant 62 cm, est précieusement décorée et présente
une verticalité étonnante par 1'élévation anormale de la téte de I’animal. L’autre, mesurant
28 cm, présente une figure humaine au corps paré de bijoux. (Violata I. Ekpo, 2005 : 156-
159).

De nombreux objets en céramique et en terre cuite ont été découverts a Calabar
(extréme sud-est du Nigeria) : on y a retrouvé des vases et des récipients, des tétes
humaines, des statuettes, des appuis-téte, des haches en pierre polie, des bracelets, des



coquillages, tous magnifiquement décorés et datant entre le V¢ siécle au X®siécle ap. J.-C.
Le professeur Ekpo Eyo et son équipe de I’Université de Maryland ont découvert a la fin
des années 1990 de nombreux appuis-téte en terre cuite, des statuettes et des vases tres
bien décorés. L un de ces appuis-téte, en forme de canoé, conservé au musée national de
Calabar, daterait d’environ 445 ap. J-C. et mesure 44,5 cm. Ses configurations témoignent
de la maitrise, par I’artiste, d’une technique de fabrication trés sophistiquée. Un autre
appui-téte qui date de 1100 ap. J-C est conservé dans ce méme musée. Sa forme
cylindrique et ses motifs géométriques sont d’une grande valeur esthétique (Violata I.
Ekpo, 2005 : 150-154).

§ 4. IXe- XIVe siécle ap. J. -C : 1bo, Esie

- Chez les Ibos, a ’ouest du delta marécageux du Niger, les funérailles donnent lieu a
de grandes cérémonies. Lors des rites funebres, les hommes portent des masques peints
en blanc, surmontés de couvre-chefs trés élaborés. lls pratiquent aussi un certain nombre
de cérémonies relatives a la fertilité, ou les Ibos portent des masques symbolisant le sexe
féminin. Les sculpteurs taillaient dans le bois des masques, des statuettes, des tabourets,
des panneaux. Un art peu connu était celui des statuettes en argile sur armature de
bambou.

Les Ibos adoraient les forces naturelles : soleil, eau, ciel et par dessus tout Ale, la terre,
source de fécondité et donc propriétaire de tout ce qui vit et a vécu. Jacques Maquet®
nous apprend qu’il arrivait a Ale d'ordonner par la voix d’un devin la construction d’une
maison mbari ; carrée et ouverte sur les quatre cotés, couvertes d’un toit du zinc, souvent
le seul du village. L’image en argile de Ale tenant son enfant trénait au centre du mbari.
De P’autre c6té du mbari se trouvait Amadi-Oha, dieu du tonnerre, assistant de Ale. Un
troisiéme personnage important était la déesse de 1’eau, aux traits délicats. Un boa, animal

caractéristique de Ale, se trouvait toujours aussi dans la maison. Les artistes Ibos étaient

35Jacques Maquet, in Encyclopedia universalis, corpus 11, p. 906-907.



libres d’imaginer la fabrication de toutes les autres statuettes qui remplissaient le mbari.
Certaines de ces statues évoquaient des sujets modernes : « tailleur avec sa machine a
coudre, infirmiers transportant un malade, accoucheuse en tablier blanc, européen en
voiture ; [’éléphant (...) était figuré comme un animal fabuleux, a I’'opposé du léopard,
traité de facon réaliste. Les statues sont peintes en noir, blanc, rouge, gris et ocre, avec
parfois des touches de bleu de lessive. Les murs intérieurs de la maison étaient ornés de
motifs géométriques peints qui s’accordaient avec les statues elles-mémes couvertes de
dessins inspirés de peintures corporelles traditionnelles »%,

L’archéologue anglais Thurstan Shaw, dans ses fouilles de 1959 et de 1964, a

découvert des vestiges de la culture ibo datés des IX°-X® siecles. Omotoso Eluyemi
(2005 : 44) suppose que ces objets constituent les plus anciens bronzes réalisés en
Afrique noire « a l’aide de la technique de la fusion d la cire perdue ». Ces bronzes ont
des formes naturelles formes et des surfaces habilement décorées. Leur style indique le
niveau artistique élevé des Ibos et une technique de travail du métal trés sophistiquée.
Ces objets élaborés avec « un art trés raffiné, faits de bronze, de calebasse, de céramique
et de perles » (Violata I. Ekpo, 2005 : 67) et constitués d’armes, de parures, d’insignes, de
récipients rituels ou d’outils métalliques, témoignent d’une activité artistique ibo
complexe trés riche. Parmi ces chefs-d’ceuvre de I’art ibo, on peut distinguer I’ « Ecuelle
cérémonielle » datant du 1X®- X® siécles ap. J.-C. et exposée au musée national de Lagos.
C’est un bronze a taux élevé de plomb. Il mesure 35 cm. L’objet est raffinement décoré
avec de motifs géométriques (Violata I. Ekpo, 2005 : 74). On peut aussi voir dans ce
musée de Lagos un vase cérémoniel en forme de coquille d’escargot géant qui date aussi
d’entre les IX®- Xe siécles ap. J.-C. C’est un bronze élevé de plomb qui mesure 29 cm.
L’objet est orné de motifs géométriques (Violata I. Ekpo, 2005 : 75).

- De nombreuses sculptures furent découvertes en 1933 a Esie, une petite ville du
Nigeria sur la rive ouest du Niger : elles représentent des hommes, des femmes, des
enfants ainsi que des animaux. Elles sont exposées au Musée National d’ Esie. Un mythe

local raconte que ces sculptures représentent des étrangers que les forces divines ont

35| hid.



transformés en pierre pour les punir d’avoir offensé le roi d’Esie. Ces sculptures,
sculptées entre le XI® et le XIV® siécle, sont décorées de perles et de bracelets. Le style
artistique est varié (Violata I. Ekpo, 2005 : 147).

§ 5. Du XII® au XVII¢siecle :

8 5.1. XI1fau XV¢ : lart d’Ife

Chez les Yorubas, Ife, une ville du Nigeria, est le berceau originel et le centre principal
du monde, ou la premicére terre s’est formée sur les eaux, mais aussi la capitale religicuse
ou résidait I’oni, le roi divin. Les Yorubas ont créé leurs royaumes dés le début du XV*¢
siécle. Leur religion est fondée sur le culte des divinités personnifiées. Ces derniéres
peuvent étre convoquées et interrogées au moyen d’un oracle dont les réponses sont
interprétées par les devins. C’est dans la représentation de ces divinités que 1’art yoruba,
héritier des traditions sculpturales d’Ife et du Bénin, atteint sa plus belle expression. La
déesse Odudua, symbolisée par une femme donnant le sein a son enfant, porte une
couronne royale. Le dieu Olorun prend parfois I’aspect d’une divinité marine comme en
témoignent certaines représentations, ou un offrant lui présente une boite contenant les
piéces de divination. Shango, dieu de la foudre et des batailles, apparait sous les traits
d’un cavalier armé d’une lance.

Par ailleurs, les Yorubas vouent une croyance particuliére aux jumeaux. En effet, si
I’'un d’eux vient a mourir, la mére commande la réalisation d’une statue (ibeji)
représentant ’enfant mort, a laquelle elle donnera les mémes soins qu’au vivant. Au
décés de la mére, I’enfant survivant va pendre soin a son tour de I’ibeji. Si les deux
jumeaux venaient a mourir, la meére procédera de méme avec deux statues, objets de toute
sa dévotion.

L’art Ifé et du Bénin s’exprimaient par une représentation de personnages plus ou
moins historiques. L’art d’Ife comprend des ceuvres en terre cuite et en bronze (tétes et

bustes), des sculptures en pierre (tabourets et objets de culte faits dans le quartz,



monolithes monumentaux en granit, statuettes humaines et animales). Cette civilisation
d’Ife, nous ’avons déja souligné, est un prolongement de celle des Yorubas. C’est de cet
art du bronze que dépendra celui qui s’illustra ensuite au Bénin. Voici un art dont la
réalisation, 1’évolution, le déclin enfin sont liés au destin de la royauté, a ses valeurs, a
I’histoire politique et économique de I’Etat. Les bronzes attachés sur les piliers des cours
intérieures du Palais sont une chronique ou sont exposés les importants événements de la
vie civile, religieuse, militaire, du roi et de sa cour. Les structures politiques et sociales
ont favorisé la production de I’art au Bénin. En 1910, I’ethnologue allemand Leo
Frobenius, dans ses fouilles a Ife, trouve une téte en bronze représentant la divinité
marine, Ori Olokun et d’autres ceuvres d’art exécutées en matériaux divers : bronze,
pierre et terre cuite. Il fut trés impressionné par la beauté de ces objets, et en conclut
qu’ils ne pouvaient pas étre produits par des Africains.

Dans son ouvrage La civilisation africaine, il pense clairement que la richesse de la
civilisation et de I’art africains provient non seulement « du double héritage de la
civilisation européenne de |’'époque moyenne de l'dge de pierre et de la civilisation
archéologique de [’Asie occidentale », mais il pense aussi qu’ « 0n ne peut comprendre
cette civilisation équatoriale de I'Afrique qu’en fonction d’autres phénomenes groupés
autour de ’Asie »*. Il ignore « a quelle époque elle s’est développée. Mais sans doute
avait-elle déja atteint son terme lorsque les civilisations historiques et archéologiques de
[’Asie occidentale commencérent a progresser vers le continent afiicain»®,

Ainsi résume-t-il tout ’« étre artistique » de I’Afrique en trois grandes périodes ou
groupes de style :

1. L’héritage de la civilisation eurafricaine de I’époque moyenne de I’age de pierre.

2. L’héritage de la civilisation équatoriale de I’époque avancée de 1’age de pierre

3. L’héritage volcanique de I’ Asie occidentale.

Ces trois infiltrations ont exercé, selon lui, une influence immense sur la peinture, la

sculpture, les masques. Méme la sculpture sur bois africaine fabriquée sur la cote de

3Frobenius L., Histoire de la civilisation africaine, 1933, p. 168.
381hi
Ibid.



Guinée, chez les Yoruba et sur le plateau de Bali au Cameroun, est d’origine étrangére !
De méme, la sculpture sur glaise, qui se répand dans un grand nombre de régions du
Nord-Ouest jusqu’a la cote occidentale, remonte, selon lui, aux relations avec
I’Eurafrique. Les productions de la culture Yoruba, et notamment les tétes en terre cuite,
I’ont émerveillé et il resta convaincu que ces piéces, de par leur classicisme et leur qualité
de réalisation, étaient d’origine grecque.

De la méme maniére, Hermann Baumann, dans son livre Les peuples et les
civilisations de 1’Afrique, affirme que le travail du cuir et celui des perles et du verre, les
sculptures artistiques en pierre et celles en terre cuite des Yorubas, sont en grande partie
d’origine paléo-mediterranéenne.

William Fagg révele, lui aussi, dans son article « L’art nigérien avant Jésus-Christ »%,
que « certains ont supposé aprés la découverte de tétes d’Ife, que les déformations de la
sculpture sont le produit dégénéré d’un naturalisme pur transmis aux Noirs par une
civilisation plus élevée ; toute hypothése de ce genre se trouve invalidée par les
découvertes de Nok. Car, bien qu’elles ne puissent étre identifiées a un style particulier
actuel, les techniques de stylisation sont essentiellement africaines et leurs semblables
peuvent se trouver chez diverses tribus, des Dan aux Baluba »*.

Toujours dans le méme numéro de Présence Africaine mais cette fois dans un autre
article intitulé « De I’art des Yoruba », William Fagg écrit qu’« au cours des premiers
siecles de 1'ére chrétienne, les Yoruba venus de 1'Orient (peut-étre des rives du Nil
supérieur) possédaient déja avant cette migration des techniques de coulage du bronze a
cire perdue bien connue de I’Egypte des Pharaons et de la derniére civilisation gréco-
nubienne de Meroe (bien que les moulages fussent d’échelle beaucoup plus réduite que
ceux d’lfé et d’autres industries du bronze similaires) et un germe, si on peut dire, du

réalisme décadent propre a [’art grec subsista, pour minime qu’il fiit, de I’odyssée des

39Fagg W. B., « L’art nigérien avant Jésus-Christ », in L’ art négre, Présence Africaine, n°10-11, Paris,
Seuil, 1951, pp. 91-95.
“40bid., p. 95.



Yoruba et trouva sa renaissance et un développement considérable apres leur
établissement dans le golfe de Guinée »*.

Cette hypothese de travail de William Fagg est clairement émise pour trouver un
berceau grec a ’art des Yoruba. Cette opinion a propose d’une origine méditerranéenne
est celle de beaucoup d’autres théoriciens de 1’art africain.

Henri Lavachery, dans « L’art des noirs d’Afrique et son destin », s’exprime ainsi :
« La statuaire y est saturée d’influences européennes. Il s’agit non seulement de celles
dont, depuis le XV® siécle, l'imagerie catholique fut le véhicule, mais aussi d’influences
plus anciennes et dont les tétes et les rares statues des bronziers d’lfe sont les
extraordinaires témoins. [ ...] A considérer leur style, les tétes d’Ife font penser a certains
bronzes romains dont la sécheresse documentaire serait magnifiée par ce génie, a la fois
synthétique et voluptueux, qui est celui de la statuaire noire. Pourquoi ne pas imaginer
quelque artisan venu des établissements romains de I’Afrique du Nord, qui aurait possédé
un bon métier de sculpteur et de bronzier ? Ses connaissances, il les communique a des
éléves noirs et ['un de ceux-ci (ou plusieurs) serait le créateur dont nous admirons les
ouvrages... [...] Quoi qu’il en soit, les statues de la région atlantique portent la marque
d’un réalisme tout méditerranéen...»*.

Il a été démontré que toutes ces affirmations sont sans fondement. Dans ses pratiques
rituelles, le peuple d’Ife continue a utiliser les mémes objets. La tradition de la fusion en
bronze existe a Ife bien avant les premiers contacts avec I’Europe, a la fin du XV siécle.
Soumises aux examens scientifiques, les piéces trouvées par Leo Frobenius furent datées
des XII&-XV® siécles*®. Les fouilles de Grahm Conam ont permis de déterminer qu’au
X111 siecle les barres en bronze étaient fondues et travaillées par les forgerons béninois

pour en faire des bracelets.

“bid., p. 116.

“|bid., p. 51.

43Bassani E., Eluyemi O., Violata I. Ekpo, Paudrat J.-L., Arts of africa. 7000 ans d’art africain, 2005,
p.47.



Devant la perfection et le réalisme idéalisé des ceuvres d’Ife, certains chercheurs

comme Leo Frobenius n’ont pas hésité a leur trouver une origine grecque ; le Bénin ne
pouvant produire, selon eux, des ceuvres d’un style « classique » si différent des genres de
figures humaines caractéristiques des arts de 1’ Afrique noire. Mais selon Jacques Maquet
(1995), « le réalisme idéalisé de la représentation humaine dont on a cherché [’origine en
Grece, a Carthage, en Inde, au Portugal trouve son explication la plus probable dans la
nécessité de glorifier les rois locaux. [...] Le modelage se pratiquait au Nigeria des le
premier millénaire avant notre ere comme le prouve la découverte, en 1943, prés du
centre minier de Jos, de la civilisation Nok. Une vingtaine de sites, datés du X¢ au I11° av.
J.-C., ont livré des sculptures en céramique dont le réalisme annonce celui d’Ife. En
outre, certains détails des corps nok sont identiques a ceux d’Ife. Enfin, le travail du fer
était connu a Nok dés la fin du 111° siécle av. J.-C..
Les bronzes d’Ife datent vraisemblablement du début du second millénaire de notre ére.
Des terres cuites mises au jour en 1963 ont pu étre datées a partir du charbon de bois
auquel elles étaient associées. La date obtenue est 1060 avec une approximation de cent
ans dans les deux sens. Cet art est donc nettement antérieur a [’arrivée des Portugais du
Bénin »,

Il serait donc absurde de trouver des origines méditerranéennes aux ceuvres d’art
produites au Bénin.

Aprés les découvertes de Leo Frobenius, les années suivantes, d’autres chercheurs
comme Frank Willet, Bernard Fagg, Ekpo Eyo, Peter Garlake et Olivier Myers
découvrirent des bronzes, des sculptures en terre cuite, représentant des objets funéraires
et cultuels, ainsi que des dallages en céramique (Violata I. Ekpo, 2005 : 77).

Au musée national d’Ife est conservée une Téte d’Oni en laiton et en or mesurant 28
cm. Elle date des XI11¢ -XV* siécles ap. J.-C. Les trous qu’on voit sur la téte servaient a
fixer la couronne du roi, ceux qui sont autour de la bouche et sur les joues étaient destinés
a « fixer les voiles de perles censées masquer la partie inférieure du visage du roi », ceux
autour du cou « a fixer la téte sur un simulacre en bois en vue de son exhibition publique

lors des cérémonies » (Violata I. Ekpo, 2005 : 78).



On peut aussi voir dans ce méme musée, une moitié supérieure de la figurine d’un Oni.
Elle date des XV¢ -XVI¢ siecles ap. J.-C. Elle est en laiton a taux élevé de plomb et
mesure 37,3 cm. Dénommée « Oni Lafogido », elle est I’'une des plus belles piéces en
bronze de I’art nigérian.

Tous vestiges attestent de I’habileté des artistes du royaume d’Ife. Ces bronzes tous
travaillés a la cire perdue, sont des prouesses techniques. Avant de disparaitre vers le

XIVe siécle, cette technique fut transmise au royaume du Bénin.

§ 5.2. Du XV® au XVII¢ siécle : Owo, Sapi, Bénin

- Des fouilles menées a Owo, une ancienne cité située sur la frontiére Est du pays
Yoruba, a mi-chemin entre Ife et Bénin, montre que « [’art d’Owo constitue le maillon
manquant entre 'art d’Ife et celle du Bénin » (Violata |. Ekpo, 2005 : 112) : les objets
trouvés ont été datés de la période comprise entre le XI11° et le XVI° siecles. La technique
de fabrication des terres cuites utilisée 8 Owo remonte a la tradition d’Ife.

Les fouilles dirigées par Ekpo Eyo en 1971 ont permis de découvrir « une quantité
consideérable d’ceuvres de valeur cultuelle représentant des hommes et des animaux en
terre cuite, des haches en pierre polie, des cauris, des noix de palme et des fragments de
gongs métalliques. Ces vestiges constituent un signe de richesse semblant indiquer la
présence d’une dynastie royale. Ils ont également été interprétés par rapport au culte
d’Oronse et a sa célébration. Ce culte est vraisemblablement né vers 1340, sous le régne
de I’Olowo (roi) Reregenjen. Ce roi avait épousé la trés belle Oronse en qui cohabitaient,
selon le mythe, la nature humaine et celle des esprits. En regardant le monde des esprits,
Oronse avait promis de protéger 1'Olowo et son peuple, a condition toutefois que de
généreux sacrifices humains et animaux lui fussent consacrés » (Violata I. Ekpo, 2005 :
111).

Un trés beau Pendentif owo est exposé au musée national de Lagos. Il date du XV*

siecle ap. J.-C et mesure 28,4 cm. C’est « un pectoral de bronze en forme de téte de



bélier, les pupilles sont soulignées par des marqueteries en fer, conformément au style du
Bénin » (Violata I. Ekpo, 2005 : 117).

L’art ancien d’Owo reproduit, en général, les thémes du style classique d’Ife du XIV®
siécle. Bien qu’ayant été produites sur place, certaines ceuvres en terre cuite de I’art
d’Owo rappellent les caractéristiques de 1’art d’Ife, tandis que d’autres, représentent, du
point de vue formel et conceptuel, les ceuvres du Bénin. L’art d’Owo est caractérisé par
des ceuvres en terre cuite et des sculptures en ivoire.

- Les Sapi (ou Sape), nom d’un ancien peuple de la Sierra Leone, ont produit des
figures et des tétes humaines et animales, modestes dans leurs dimensions mais
monumentales par leur conception. D’aprés les spécialistes qui les ont étudiées, ces
ceuvres sont antérieures aux premiers contacts avec les Européens.

On peut voir dans la collection de Mario Meneghini une étonnante figure de chef sapi :

c’est une pierre tendre (stéatite) mesurant 27 cm. Elle daterait des XV®-XVI°® siécles.
Cette figure possede une monumentalité impressionnante. C’est une effigie symbolique
d’un chef vétu de ses armes et de ses signes de pouvoir. Ses dimensions et la densité
exceptionnelle de sa forme, donnent encore plus d’allure a cette ceuvre. Elles soulignent
I’autorité du personnage figuré.
Deux figures sapi assises dos a dos sont aussi conservées dans cette méme collection.
Elles dateraient des XV°®-XVI° siécles, mesurent 23 cm et sont en pierre tendre (stéatite).
L'assemblage savant des volumes de la grande téte et du corps des deux figures soudées
par le dos donne une grande valeur a ce couple primordial qui conserve une force
expressive et une qualité majestueuse intactes.

- Dans I’histoire, les royaumes d’Ife et du Bénin sont liés par des traditions politiques
et artistiques. C’est d’Ife qu’est venu vers le XIII® siecle Igueigha, le fondeur qui apprit
aux Binis Iart du bronze*. Les artistes binis ont produit des objets divers en ivoire, en
fer, en bois et en perles, mais ce sont surtout les statues, les tétes et les plaques en bronze
qui témoignent de 1’évolution de leur art. Jusqu’a la fin du XIV® siécle, ’art du Bénin

était encore tributaire d’Ife. Entre le XV® et le XVI° siécle, la production artistique du

Y Histoire universelle de I'art, Tome 111, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p.54.



Bénin s’enrichit avec I’apparition de nouvelles formes d’art en bronze et en ivoire : les
plaques en bronze, sur lesquelles étaient représentées la vie de cour et les victoires
militaires, les tétes en bronze qui célébraient rois et reines-meres défunts, les tétes
trophées, toujours en bronze, que célébraient les victoires militaires, les figures en bronze
des fonctionnaires de la cour qui décoraient le palais et ses sanctuaires, ainsi que les
insignes précieux, en bronze et en ivoire, avec lesquels se paraient les aristocrates pendant
les cérémonies d’Etat. Entre la fin du XVI® siécle au début du XVIIIE, les ceuvres sont
consacrées a la gloire de la personne royale.

Une belle téte en bronze, destinée a orner un autel du culte des ancétres royaux datant
du XVI€ siecle, est conservée au Metropolitan Museum of Art de New York. Une belle
téte de la reine-mére datant du XVI° siécle ap. J.-C, est exposée au musée national de
Lagos. Elle est sculptée en bronze et mesure 51,5 cm. Cette ceuvre d’art fait partie des
plus célébres tétes de bronze du Bénin. Sa coiffure haute en forme de céne et son collier
de perles font partie des insignes de rang de la reine-mére (lyoba). Les scarifications
faciales caractéristiques du peuple béninois, au-dessus des arcades sourciliéres et du nez
(les deux lignes verticales), sont pratiquées au cours des cérémonies religieuses
spécifiques.

Un couple de léopards est aussi exposé dans ce méme musée. L un mesure 50,5 cm et
l’autre 49,3 cm. Les sculptures représentent, avec réalisme, 1’anatomie des 1éopards, dont
la gracieuse férocité s’exprime surtout a travers la représentation des dents et des yeux.
L’Oba (roi) avait le monopole sur la fusion du bronze, de méme que sur le travail de
I’ivoire et des grains de corail. Les multiples sanctuaires du palais abritaient des bustes
commémoratifs et d’autres ceuvres destinées a décorer les autels, des tabourets rituels, de
la vaisselle ainsi que des figures d’animaux évoquant la puissance du roi.

La décadence des arts du bronze commence dés la fin du XVII® siécle avec
I’expédition des Anglais en 1897. Et puisque la perfection de la technique du moulage a
cire perdue au Bénin est rare, Hermann Baumann dans son livre Les peuples et les
civilisations de [’Afrique avait pensé sérieusement, avec beaucoup d’autres savants

d’ailleurs, a des maitres venus de 1’Inde ou de I’Europe ! Il est revenu sur de telles



hypotheses aprées avoir su que cette industrie est parvenue a un haut degré de perfection
au Bénin, et aprés avoir appris aussi que la région a toujours eu une population de
fondeurs de bronze*. Il écarte ainsi cette idée que les bronzes du Bénin puissent avoir
pour origine des influences étrangéres (Européens ou Indous) : « La plus grande partie
des matieres premieres utilisées pour la fonte, une série de motifs reproduits et certaines
des améliorations techniques ne pourraient, écrit-il, provenir ni de I’Europe ni des Indes.
Le pays d’origine de cette technique a la cire perdue, dont le domaine s’étend depuis
I’Est du Libéria jusqu’aux pays des Bamoums, est visiblement a chercher dans l'intérieur
du Soudan encore plus au Nord »*,

Mais cela ne I’empéche pas de dire que les brocs a anse du Bénin qui datent d’entre
1500 et 1575 de notre ére sont copiés de modeles du XVI° siécle de I’Europe occidentale,
ainsi que les tambours @ marmite des 1bos, Idjos et Eveés, et probablement les tambours de
calebasses des Ibos, Agnis, Akans et Gas de la paléoméditerranéenne. En résumé,
Baumann explique les moindres aspects de la création artistique africaine, par

I’intervention des Chamites et des Européens.

§ 5.3. Le XVlle siécle : les Fons, les Achantis, les Kubas et les Dogons, les Bobos

Le Bénin et le Ghana abritent des peuples trés proches des cultures du Nigeria : les
Fons et les Achantis. Les Fons créérent, au début du XVII® siécle, le royaume du
Dahomey (actuelle République du Bénin). L’art yoruba a exercé une profonde influence
sur les Fons, a tel point qu’il s’avére parfois difficile de différencier un masque fon de son
équivalent yoruba.

Les Achantis, population occupant le centre du Ghana, fondérent leur royaume a partir
du XVII®. La profusion de ’or dans ce royaume a donné naissance a une trés belle

orfévrerie comme en témoignent les petits masques, les statues, les bijoux, les coupes et

45Baumann H., Westermann D., Les peuples et les civilisations de ’Afrique, Paris, Payot, 1962, p. 350.
461
Ibid., p. 352.



les tabourets fabriqués en or fin selon le procédé de la fonte a cire perdue. Les Achantis
ont aussi de remarquables talents de tisserands, qu’ils exercent sur le coton et sur la soie.

Devant la perfection des objets d’art ashanti, Denise Paulme dans « A propos des
Kuduo Ashanti », se pose la question de savoir « comment des chefs-d’cuvre d’une
technique aussi délicate auraient-ils pu étre réalisés sans les conseils et ['influence d’une
civilisation étrangere - de la civilisation occidentale ». Elle cite Rattray qui, dans son
premier livre sur la société ashanti, se demandait si ces objets si précieux avaient pu étre
élaborés dans le pays méme: « il est certain, écrit-elle, que la forme de certains
récipients, le décor de presque tous, évoquent des souvenirs autres que Ceux d’un art
purement africain »*. Elle évoque alors des rapports avec les Portugais, Hollandais,
Danois, Anglais et Frangais, Espagnols: « en résumé, les artistes Ashanti se seront
inspirés de formes et de motifs extérieurs, mais repenses, intégrés dans leur civilisation,
pour fondre des piéces que l'on peut sans hésiter mettre au rang de leurs chefs-
d’euvre»*®,

De tels jugements de valeur, a chaque fois que s’affirme la riche diversité des
productions artistiques africaines, ne témoignent que d’un désarroi intellectuel.

En Afrique centrale, les sculptures furent a 1’origine d’ceuvres d’une singuliére beauté,
parmi lesquelles les splendides réalisations des Kubas, du Congo (ex-Zaire). lls parlent
une langue bantoue et habitent, dans la province de Kasali, le territoire délimité par la
riviere Kasai et son affluent, le Sankuru. D’aprés leurs traditions, ils viendraient de
I’Ouest et auraient été chassés du Kwango, au XVI® siecle, par une invasion Jaga. lls
auraient habité auparavant prés de 1’Océan Atlantique. Dans le royaume ba-kuba du
Congo, les statues comportaient souvent les signes distinctifs de la royauté : « si fortes, si
complexes que soient les représentations religieuses intemporelles, auxquelles elles
donnent acces, de telles sculptures sont, au premier chef, commémoratives et nous

apparaissent comme de véritables piéces d’archives relatives a la chronique des

47Paulme D., « A propos des Kuduo Ashanti », in L art négre, Présence Africaine, n°10-11, Paris, Seuil,
1951, p. 157.
“81bid., p. 160.



souverains et du peuple ba-kuba. Voici des ceuvres fortes et graves, sereines et
recueillies, dont, toute noble qu’elle soit, la pose reste humaine ».

Les rois sont définis par des objets ou des motifs qui leur sont spécifiques et renvoient
a des événements de leur régne ou appartenant a leur biographie. Ces événements sont
figurés en une bréve image, non pas en tant que concernant leur personne privée, mais en
tant qu’intéressant la Nation, ses rapports avec le roi®.

Les statues représentent et placent encore dans une ligne de succession temporelle des
valeurs mythiques : les idéaux partent progressivement dans le domaine de I’histoire. Ce
changement est marquant dans les autres secteurs de la culture. Les Ba-Kuba portent
beaucoup d’intérét a la chronique de leur nation. Le souverain est le détenteur de toute vie
humaine et cosmique. Il est la clé de voite de la société et de I'univers, et des effigies le
personnalisent.

Les artistes Congolais ont produit de belles ceuvres en ivoire. Un beau olifant en ivoire
avec décoration géométrique est conservé a Florence au Museo degli argenti e delle
porcellane. La décoration trés raffinée gravée sur cet instrument est magistralement
répartie sur un espace en forme de spirale sur la surface conique de I’instrument et révéle,
a travers sa géométric a la fois complexe et transparente, la main d’un virtuose qui
maitrise parfaitement son sujet. Les motifs, que I’on trouve également sur cette sculpture,
ainsi que sur des tatouages, appartiennent au patrimoine figuratif des deux Congo depuis
treés longtemps, et sont bien antérieurs & leur contact avec les Européens ou les Arabes.

Mais Jean van den Bossche, dans son article « L’art plastique chez les Bapende »
pense clairement que le travail de I’ivoire constituerait « une importation arabe au Congo
Belge»®®. Commentant cette thése, Cheikh Anta Diop ironise : « [’Afrique centrale,
berceau de I’éléphant, n’aura méme pas le bénéfice moral du travail de ['ivoire ; il

faudra que cette technique lui soit importée du désert de I’Arabie | ».

“bid., p. 153.

50\/an den Bossche J., « L’art plastique chez les Bapende », in L art négre, Présence Africaine, n°10-11,
Paris, Seuil, 1951, p. 170.

51Diop C. A, Nations négres et culture, Présence Africaine, 1954, 4¢édition, 1979, p. 518.



Les Kubas sont reconnus pour leurs statuaires. Ils ont sculpté de beaux portraits de
leurs souverains ; ces derniers sont représentés jambes croisées et paupieres mi-closes
dans une attitude impassible. La plus ancienne de ces sculptures retrouvée aujourd’hui,
remonte au début XVII® siécle, et est conservée au musée Brooklyn & New York. Les
objets d’usage sont bien faits et ornés de formes géométriques variées : leur art est « objet
d’admiration et source de prestige et d’agrément ». 1ls ont une vaisselle spéciale pour
chaque mets, plusieurs catégories de paniers a destinations diverses, des coffrets a rasoirs,
des boites pour les chapeaux, des pagnes de raphia tissé brodés magnifiquement. Les
Kubas sculptaient des tabourets, des chaises, des coupes, des pipes et des tambours qu’ils
embellissaient de motifs ornementaux. Une belle sculpture en bois, Bom Bosh, datant
d’auteur de 1650, est au musée de Brooklyn a New York.

Chez les peuples du Mandé aussi, méme si les artistes ne représentent pas les signes du
pouvoir politigue comme au Congo, ou les personnages plus ou moins historiques comme
a Ife et au Bénin, I’art est tout aussi 1ié a la société. Il est principalement congu sur la
figuration des faits mythologiques qui constituent leur cosmogonie. En effet, « les
statuettes des peuples issus du Mandé sont soit des génies, soit des héros légendaires,
mais non des figures historiquement situables »%2. La production artistique relate des faits
mythiques relevant de 1’organisation politique et sociale, des croyances et des mythes qui
constituent leurs cosmogonies, mais aussi de la démographie : « Le but de I’ceuvre d’art
est d’affirmer la permanence et d’actualiser le systeme mythique auquel doit se
conformer la vie terrestre »%. C’est ici, nous dira Jean Laude, que 1’ceuvre d’art
concrétise « une philosophie au sens présocratique du terme »%,

Les Dogons qui habitent au Mali, dans la partie sud-ouest de la boucle du Niger, une
région montagneuse appelée « falaises de Bandiagara », sont aussi connus pour leur talent
de créateurs. D’aprés la tradition, ils sont venus du Mandé, région située au sud-ouest de

leur habitat actuel. Le Mandé fut le centre de I’empire des Keita. Les Dogons seraient

52| aude J., Les arts d’Afiique noire, Librairie Générale Francaise, 1966, p. 189.
%31bid., p. 187.
bid., p. 186.



arrivés dans leur emplacement actuel, aux falaises de Bandiagara au Mali, entre le XI11€ et
le XV siécle ap. J.-C. Ils sont les fondateurs d’une riche mythologie, et ont produit des
sculptures de grandes dimensions, trés stylisées. La sculpture dogon, masques et
statuettes, est avant tout rituelle. Les figurines conservées dans des sanctuaires familiaux
montrent des ancétres ou des étres mythiques.

La diversité des configurations est considérable : ancétre féminin reproduit de fagon
idéaliste, sans rigidité : Nommo bisexué, les bras haut dressés, monté sur son cheval ;
vieillard dont la métamorphose en serpent est indiquée par ’aspect onduleux du bois
choisi par I’artiste. Une grande majorité des masques dogon interviennent dans les rites
funéraires. 1ls se composent principalement « d’un visage trés stylisé et sont surmontés
d’une planche de bois a motifs géométriques incisée ou perforée formant une sorte
d’armature »*°. Un couple d’ancétres dogons est exposé au Musée national des arts
africains et océaniens, une belle figure de Nommo au musée d’Art primitif de New York,
un masque de danse en bois au musée de I’Homme a Paris.

Les Dogons ont également développé une fascinante architecture ou chaque élément
du domicile revét un caractéere symbolique, comme ces serrures en bois sculpté
surmontées d'un oiseau aux formes élancées ou d'un couple de jumeaux mixtes. A coté
des figures qui se distinguent par un niveau élevé de stylisation, les Dogons ont produit
d’autres ceuvres d’une rare qualité, dont I’ancienneté est avérée, présentant des anatomies
plus reconnaissables, des incisions faciales, des coiffures délicates, des décorations et des
coutures.

Une figure humaine datant d’entre le XVII®-XIX® siecle ap. J.-C, en bois et pigments,
et mesurant 83 cm, est conservée au musée Dapper a Paris. La forme cylindrique du
tronc, des bras et du cou donnent une impression de verticalité noble, ponctuée par la
belle téte aux traits séveéres. Un couple d’ancétres dogons en bois et fer et mesurant 57,8
cm se trouve & Toronto dans la Collection Art Gallery of Ontario. William Fagg
définissait cette sculpture extraordinaire comme « une ceuvre résolument cubiste ».

Certes, si la piéce avait été créée par un artiste européen, cette définition aurait paru plus

SSHistoire universelle de I'art, Tome 111, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p. 67



que justifiée. Mais le sculpteur africain qui I’a fabriqué n’a pas connu Picasso ou
Lipchitz, et il serait trés étonné d’entendre décrire son ceuvre en référence aux théories de
I’école de Paris. En effet, les motivations qui sous-tendent la création artistique africaine
sont d’une autre nature : symbolique, religieuse et sociale. Cela ne veut pourtant pas dire
que I’artiste n’a pas tenu compte du résultat formel. Sur cette sculpture, on remarque bien
le montage rythmé des différents blocs, ainsi que leur complémentarité.

Au Burkina Faso (I’ancienne Haute-Volta), les Bobos réalisent des masques similaires
a ceux de leurs voisins Dogons. Les sculptures surmontant les masques sont plates, ornées

de motifs géométriques et colorées de couleurs vives.

§ 6. Du XVIII¢ siecle au XIXe siécle : Les Bambaras, les Baoulés, les Sénoufos et

les Dans

Les Bambaras, qui vivent dans 1’actuelle République du Mali, sont reconnus comme
les meilleurs sculpteurs de la région. Leur production artistique est caractérisée par « une
stylisation des formes, des structures angulaires et des motifs ornementaux
géométriques»®®. s célébrent, comme les Yorubas, le culte des jumeaux, et représentent
leurs ancétres par des figures trés « expressives ». Toutefois, les masques bambaras les
plus surprenants sont produits pour assurer la fertilité de la terre. Ces masques, appelés
Tyi wara, et dont un exemplaire est conservé par la collection Anspach a New York,
symbolisent des antilopes, superbement raffinés et pourvues de longues cornes
demandant une grande adresse ; ils sont fixés sur la téte du danseur qui est habillé de son
costume rituel.

Les Baoulés, qui vivent en Cote-d’Ivoire, a la frontiére de la République du Bénin
(ancien Dahomey), ont produit des figurines-poids et des bijoux en or, en bronze ou en
cuivre qui sont trés semblables & ceux des Achantis. Ils aiment, en outre, orner les objets

rituels, et toutes sortes d’éléments architecturaux ou mobiliers : piliers, linteaux de porte,

S Histoire universelle de I'art, Tome 111, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p. 64.



tabourets, coupes, tambours, cuilléres, peignes et fuseaux. Les figures d’ancétres des
Baoulés sont aussi des exemples remarquables de ’art africain.

Les Sénoufos, qui vivent aussi en Cdte-d’Ivoire, ont une sculpture qui s’apparente,
dans ses plus beaux exemples, a celle des Baoulés. Leurs masques sont trés décoratifs,
avec leur ornementation de cornes, de mandibules mobiles, de becs d’oiseaux et de motifs
géométriques. Ils comptent parmi les piéces les plus copiées chez les marchands de faux
objets d’art africain®. Un beau Pilon sénoufo en forme de calao, utilisé lors des
cérémonies funébres pour scander les pas de danse, est conservé au musée de I’Homme a
Paris.

Les Dans, qui vivent dans la savane ivoirienne, sont créateurs de masques aux belles
colorations patinées. Ils possedent, en outre, des masques caractérisés par un
agrandissement et une modification des formes avec des nez en forme de bec, des joues
creuses d’ou surgissent des cornes, tandis que les yeux ont une forme cylindrique et les

fronts une structure pyramidale®®,

8 7. Du XIX® au XXE siécle : ’art des Fangs, des Kotas, des Lubas, des Bena-
Luluas, des Ibibios et des Ekois

Au sud du fleuve Oubangui s’étend la forét tropicale, une région investie peu a peu de
peuples de langue bantoue venus de la région des grands lacs. Parmi ces peuples, les
Fangs, qui vivent au Gabon, au Cameroun et en Guinée équatoriale, se distinguent par
leurs sculpteurs. Leur univers religieux est fondé sur un culte des ancétres centré autour
des reliques des défunts illustres du clan. Leurs sculptures sont remarquables : elles
« présentent un profil concave, avec un front bombé, un menton fuyant et une barbiche
pointue ; les yeux mi-clos dessinent une étroite fente. 1l émane de ces créations une

expression de profond recueillement, de sérénité et de concentration. Le corps présente

5Ibidem
%8|hidem



une forme tres allongée, presque cylindrique, les bras sont repliés, croisés sur la poitrine
et tiennent un petit objet ou pendent le long du corps. Les sculptures fang se caractérisent
également par de magnifiques teintes patinées obtenues par des opérations successives de
fumage et d’onction d’huile de palmier ».

Lors des cérémonies, les membres du ngil, association rituelle qui protégent les Fangs
contre les sorciers et les malfaiteurs, portent des masques blancs séveres, au front large et
arrondi surmontant un visage triangulaire dont la bouche, petite, occupe toute la largeur ;
I'aréte du nez se divise en deux arcades sourcilieres arrondies, sous lesquelles se logent
les étroites fentes des yeux®,

Ils conservent les cranes de leurs ancétres dans un reliquaire cylindrique, surmonté
d’une statuette en bois sombre, ou plus simplement d’une téte sculptée. Les visages,
inscrits dans un triangle, ont souvent beaucoup plus de douceur et de sérénité que les
masques®. Une statuette reliquaire en bois est au Musée national des arts africains et
océaniens et une statuette féminine d’ancétres au musée de I’Homme a Paris.

Chez les Kotas, autre peuple du Gabon, les effigies des ancétres portent des
représentations stylisées composées de structures ovales surmontées d’une demi-lune
intervertie. L’aspect le plus étonnant de ces figures réside dans les fines plaques de laiton
décoratives de motifs géométriques®. Une téte de reliquaire en vannerie et laiton est
conservée dans une collection particuliere a Milan, et une figure d’ancétre en bois et
cuivre au Bristish Museum & Londres.

Les sculptures Lubas connues datent du début du XX® siécle, les plus anciennes ayant
été certainement détruites lors des guerres tribales. lls habitent au sud-est du Congo (ex-
Zaire) et sont parmi les plus brillants représentants de I’art africain. Une belle figure
féminine d’ancétre, en bois poli, est conservée au musée de I’Homme a Paris. Des

tabourets en forme de femme nue, agenouillée et portant sur sa téte le siége proprement

%91bid., p. 70.

50Maquet J., op. cit., corpus 9.
®11bidem

®21pid., p. 70.



dit, constituent aussi des ceuvres maitresses de ce peuple. Leurs appuis-téte sont de
véritables inventions artistiques et leurs sculptures d’ancétres sont d’une grande finesse.

Les Bena-Luluas qui habitent eux aussi au Congo, sont reconnus surtout par leur
étonnante diversité de figures et de décorations, parfaites illustrations de I’art africain qui
atteint ici sa plus forte expression. Un trés beau Mortier pour le chanvre, sculpté en bois,
d’une hauteur de 13,5cm, est conservé au Musée de I’homme a Paris.

Les Ibibios ont aussi réalisé de fascinantes effigies d’ancétres dotées de bras et de
jambes mobiles, ainsi que des masques aux machoires articulées.

Les Ekois, produisaient jadis de remarquables masques qui couvraient I’ensemble de la
téte du danseur et tombaient sur les épaules ; ils représentaient le visage humain avec
d’énormes yeux écarquillés, un nez large et une bouche ouverte laissant voir une dentition
composée de fragments de bois ou de métal. Certains de leurs anciens masques comptent
parmi les plus beaux de I’art africain.

*kx

L’attitude de beaucoup d’historiens de 1’art, d’ethnologues et d’anthropologues du
début du siécle dernier fut caractérisée par le désir de remettre en cause a tout prix et dans
tous les esprits, une origine africaine des arts de I’Afrique noire, de fagon la plus
compléte. L’ambition profonde de toutes les théses des chercheurs se résumait & une
tentative désespérée de nier 1’origine africaine des masques, des sculptures, des fresques
d’Afrique. Presque tous posaient, a priori, I’impossibilité d’une origine africaine des arts
négro-africains. lls se sont efforcés inutilement de trouver a ’art africain une origine
extérieure, et se langaient dans des analyses subjectives des ceuvres d’art africain. 1ls ont
fini par s'enfoncer dans leurs propres contradictions et ont glissé alors sur les difficultés
du probléme, apres tant d’acrobaties intellectuelles aussi savantes que gratuites, estimant
avoir ainsi démontré aux yeux de toutes les personnes de bonne foi 1’origine extérieure de

I’art africain.

A propos de I’architecture traditionnelle africaine, Léo Frobenius, dans son ouvrage La
civilisation africaine, fait venir le mur d’argile de I’Asie occidentale. Et les habitations

sur pilotis, ainsi que les huttes a portes-pignons, les variantes de ce type et toutes les



maisons aux murs plus longs de I’architecture éthiopienne se répétent dans les styles
parents du Sud-Est de I’Asie et de la Mélanésie, ot I’on trouve aussi les mémes types de
cadres d’arc et de poignées de bouclier. Il suppose méme qu’en Afrique le toit conique et
la hutte de migration se sont introduits dans [’architecture dés que la pression de la
civilisation de I’Asie occidentale s’est fait sentir (cf. p.190). Bref, pour lui, I’Afrique n’a
rien créé.

De la méme maniére, M. Olbrechts affirme que I’art des Ba-Louba de 1’Est représenté

par les grandes figures mendiantes ou figures cariatides est d’origine chamitique.

Hermann Baumann, dans son livre Les peuples et les civilisations de I’Afrique (1948),
participe de la méme tendance. La plupart des genres des peintures sur roches et des
gravures en Afrique, se rattachent, selon lui, & ceux des artistes qui ont fait les images
rupestres de I’Espagne orientale (cf. p.43). On retrouve encore vivants un type de
chasseurs anciens et des formes de civilisation spécifiques dans le Congo du Sud et dans
I’ Angola oriental, au centre de 1’ Afrique orientale, dans I’Est chez les Somalis, chez les
pasteurs Gallas, a la frontiére du Congo du Nord, a Iintérieur de la Cote d’Ivoire et de la
Cote d’Or et dans le Nord du Togo. Il rattache a ce complexe beaucoup de traits qu’il
attribue a la civilisation chamitique (cf. p.43) — chose compréhensible, pense-t-il, puisque
les chasseurs eurafricains ont suivi les mémes voies de migrations et donnaient la

préférence au méme environnement que les pasteurs.

De méme encore, il assure que le travail du cuir et celui des perles et du verre, les
sculptures artistiques en pierre et celles en terre cuite des Yorubas, sont en grande partie
d’origine paléoméditerranéenne. Il est méme d’accord avec Frobenius pour rattacher les
chanteurs populaires itinérants africains et leur profession a ce cycle méditerranéen et il
est également de son avis pour y rattacher 1’arc frontal, la fléche a pointe en forme
d’éperon et a cran emboité avec un appareil protecteur du pouce et de la main lorsque 1’on
tire (cf. p86). Il se demande méme si I’art des tableaux sur roches, qui révéle une tradition
ininterrompue depuis le paléolithique tardif jusqu’aux temps modernes, ne se rattache pas

aux artistes du paléolithique européen du Sud-Ouest (cf. p. 104).



Et ce sont selon lui des personnes venues de Chiraz, en Perse, qui ont introduit sur la
cote orientale de I’Afrique non seulement les arts architecturaux comme le travail de la
pierre et celui du charpentier, mais aussi le tissage du coton, la couture des vétements, le
calcul du temps (cf. p.234). Ce sont aussi les Chamitiques qui auraient apporté aux
Bantous « le bouclier en peau, le modéle d’arc a corde animale a fixation enroulée, la
lance & pointe enfoncée, la circoncision et la ceinture de cuir attachée avec une fermeture
carrée », les vétements en cuir, le tablier-séant et la vannerie en spirales torsadées. Tous
ces objets semblent avoir été apportés par des hommes appartenant a une premiére vague
de Chamite (cf. p. 242-243).

De méme, « les boubous richement brodés des Kanouris et des Haoussas rappellent les
modeles orientaux byzantins par leur coupe et leur ornementation » (cf. p. 324). Les
boucliers ronds en cuir ou en peau non tannée du Soudan Central ont la méme origine et
se rattachent vraisemblablement au bouclier asiatique (cf. p. 325). Le tambour a marmite
en argile représenterait un élément qui a filtré depuis la Méditerranée avec 1’ancienne
civilisation a argile de cette région jusque dans le Soudan Central (cf. p.326), les vases
des marchands haoussas rappellent la poterie populaire méditerranéenne par leur peinture

et par leur forme tortillée (cf. p.326).

C’est dans le méme ordre d’idées qu’il faut comprendre les propos de Jean-Paul
Lebeeuf dans « L’art du delta du Chari » (1951). Aprés des fouilles au lac Tchad sur
I’emplacement de I’ancienne civilisation des Saos, il affirme qu’il serait tenté, « & voir
certaines figurines d’argile cuite, de songer a la Méditerranée pré-hellénique » (cf. p.
101) et il cite un masque découvert & Kadaba (Cameroun) qui « rappelle d’étrange fagon

une terre cuite du mont Phylakos (Créte) » (cf. p. 102).

Jean Vanden Bossche, dans son article « L’art plastique chez les Bapende » (1951) ne
dit pas autre chose quand il affirme que : « Suivant le R. P. Bittremieux, les ancétres des
Bapende seraient venus de I’Est, repoussés par des hommes « & peau blanche », a la suite
de querelles. 1l est possible...qu’il s’agisse des Arabes. Nous verrons que cette thése est

défendable lorsque nous aurons a parler des masques Pende en ivoire » (p.167).



Karl Einstein développe aussi parfois des réflexions audacieuses sur les influences
extérieures qui se sont exercees sur une Afrique qui aurait « toujours africanisé tous les
styles d’importation ». 1l utilise, en effet, le vocabulaire de I’histoire occidentale et
distingue un style « médiéval » et un style « renaissance », parle d’un « classicisme » ou

d’un « baroque » africains®®.

Toutes ces théories sont construites sur des fondements imaginatifs : elles ne sont
appuyées par aucune étude objective ; au contraire, on est effaré par la minceur des
arguments que nous livrent ces auteurs ; leur caractére léger sans preuve suffisante et leur
supposition toute gratuite sont avérés par leur fragilité. Ces théories tendent toutes a
détruire, volontairement ou involontairement la culture africaine — le meilleur moyen de
dominer un peuple est de détruire sa culture ; en faisant croire aux Africains qu’ils n’en
sont pas responsables ; en un mot, elles tendent toutes & vider les Africains du « bénéfice

moral » qu’ils ont apporté a la conscience de leur tradition culturelle.

Telles sont donc les opinions sur 1’origine étrangére de I’art africain. Elles prétendent
toutes que 1’Afrique n’a pas eu de création artistique qui lui est propre, que toutes les
créations sont récentes, et que rien ne saurait étre ancien en Afrique. On peut se demander
alors ce qui dans le dénuement artistique originel pourrait expliquer les degrés élevés de
civilisation que I’ Afrique a connus. Plusieurs découvertes remettent aujourd’hui en cause
I’idée selon laquelle les civilisations africaines sont récentes. Et comme I’écrit tres
justement Honorat Aguessy, « il serait trés facile, chaque fois que les sociétés humaines
révélent certaines similarités, de recourir a I’hypothése que dicte le rapport des forces
actuel en s’écriant . « Mais non ! Ces objets d’art ne peuvent pas avoir été produits par
les Africains au Vle siécle avant J.-C ! 1l y a slirement eu, en ce lieu, passage et influence
des Européens!» On reconnait ici la réflexion que ne manquent pas de faire de
nombreux Européens quand on leur parle des objets d’art de Nok, par exemple, ou plus

précisément, des figurines d’Ifé » (1977, p.141).

3Degli M. et Mausze M., Arts premiers. Le temps de la reconnaissance, Paris, Gallimard, 2000.



Au Nigeria, la civilisation Nok, qui est la plus ancienne civilisation subsaharienne
connue, date d’entre 500 av. J.-C. et 200 de notre ére. L’ensemble d’objets trouvé a une

profondeur de 6 a 8 metres du sol comprend des parures en perles, des décorations et,
surtout des statues en terre cuite, parmi lesquelles un fragment de corps agenouillé, une
téte surmontée d’une coiffure a cinq chignons, une statue barbue au visage scarifi¢ et une
téte simiesque. Ces ceuvres figuratives en terre cuite attestent d’un style cohérent : le
traitement légerement géométrisé de la téte, tantdt en forme de spheére, tantdt en forme de
cbne ou de cylindre, et la perfection des yeux, des narines et des oreilles : un style qu’on
ne trouve nulle part ailleurs. A cette époque, les contacts avec ’étranger étaient quasi
inexistants. Mais devant la perfection technique des artistes Nok, certains chercheurs
n’ont pas trouvé d’autres explications que de penser qu’ils élaboraient leurs ceuvres sur

des bases jetées par une origine extérieure.

11 convient enfin d’admettre que certaines ceuvres anciennes du Ghana, du Bénin, de la
Cote d’Ivoire, de la Savane soudanaise, de la forét équatoriale et de I’Afrique centrale
sont des ceuvres indubitablement africaines.

Les premiers signes d’une activité artistique en Afrique remontent a des temps trés
lointains : beaucoup de sites datant du paléolithique moyen (entre -100000 et -35000 ans)
comportent des empreintes d’ocre rouge®. Cette ocre servait sans doute a peindre des
décorations, des instruments et des sépulcres. On trouve aussi des outils striés et des
ornements d’objets utilitaires. Dans un passé plus loin encore, toujours en Afrique, sur
des sites datés entre -200000 et -500000 ans, des chercheurs ont constaté que les
configurations symétriques données a la taille des silex révélent sans doute un certain
sens esthétique®®.

Dans leur ouvrage collectif Arts of Africa. 7000 ans d’art africain, Ezio Bassani,
Omotoaso Eluyemi, Violata |. Ekpo et Jean-Louis Paudrat (2005) tentent de traiter et de

faire connaitre, au moins en partie, la création artistique africaine des siécles passés. La

84Sciences Humaines, n°114, mars 2001, p.42.
®1bidem



premiére partie du livre débute par la description d’ceuvres des civilisations soudanaises,
qui se situent & mi-chemin entre I’Egypte ancienne et I’Afrique noire (op. cit. : 27). On'y
trouve des créations artistiques trés anciennes en pierre et en terre cuite datées des V¢ -
IV millénaires av. J.- C ainsi que d’autres créations en pierre de la civilisation de Méroé,
qui datent du I1° - 111° siécle ap. J.- C.

Mais c’est avec le Nigeria qu’ils montrent « le panorama le plus riche et le plus
convaincant de l'art africain ancien » : les terres cuites de la civilisation de Nok (V¢
siécle av. J.- C - V¢ siecle ap. J.- C), les bronzes de la culture des Ibos (I° -X¢ ap. J.- C),
les bronzes et les terres cuites d’Ife (du XII® -XV¢ siécle ap. J.- C), les figures en bronze
de Tada et de Jebba (XIV® -XVI° siécle ap. J.- C), les ceuvres de I’ancien royaume du
Bénin (XV*-XVII1¢ siecles ap. J.- C), les terres cuites d’Owo (XV* siecle ap. J.- C).

Des campagnes de fouilles ont mis & jour, au Niger, les terres cuites de Bura Asinda
Sikka (111°-XI° ap. J.- C), des figures en stéatite de la Sierra Leone (XV*-XVI° siecle ap.
J.- C), des sculptures en pierre tendre au Zimbabwe (XI1%-X V¢ siécle ap. J.-C).

Henri Lhote, dans ses recherches dans la région du Tassili, au Sahara, découvrit de
nombreuses peintures rupestres, dont certaines comportent des symboles et des masques
similaires a ceux des peuples d’Afrique occidentale®. L’étude minutieuse de ces ceuvres a
permis d’établir I’existence de différentes périodes et styles en se basant, par exemple, sur
des reproductions d’animaux ayant depuis disparu dans la région du Sahara, comme
I’éléphant, le rhinocéros et, plus particuliérement, un type de buffle, Bubalus antiquus
(vers 5000 ans av. J.-C.). Les scénes qui reproduisent des animaux domestiques comme
les vaches, les beeufs et les chévres sont d’une époque ultérieure. On y voit des incisions,
des pointillés et des grattages. Des peintures sont aussi présentes sur les sites pourvus de
grandes parois rocheuses lisses®”. Les plus anciennes peintures du Tassili remontent &
environ 5400 ans av. J.-C.. Des peintures, comme celles ou des hommes masqués de type
négroide cotoient des bubales et des bovins, dateraient de 3500 av. J.-C. Les scénes

montrant des bovins et des ovins auraient été réalisées vers 2600 av. J.-C., tandis que

88 t1istoire universelle de l’art, Tome Ill, p.44.
5\bid., pp. 44-45



celles représentant des cavaliers se situent vers 1200 av. J.-C.%. Dans une grande zone
qui va de I’extréme sud de I’Afrique au fleuve Zambeéze, les parois et les abris rocheux
sont ornés d’images et de représentations d’hommes et d’animaux trés diverses. Elles sont
d’une grande similitude avec celles retrouvées dans la région du Sahara et celles
découvertes au centre de la Tanzanie.

La réalisation de ce type d’ceuvres, dont les plus anciennes sont du néolithique, s’est
poursuivie jusqu’a nos jours. On sait avec certitude que les scénes les plus modernes ont
été exécutées par les Bochimans, peuple khoisan vivant de chasse et de cueillette. Au
XIX¢ siecle, les Bochimans peignaient encore sur les parois de leurs grottes et de leurs
gites ; ces réalisations picturales avec leur caractere magique étaient destinées a favoriser
la chasse des animaux représentés. lls ne se contentaient pas de peindre de nouvelles
scénes, mais retouchaient et repeignaient les peintures antérieurement effectuées. Les
scénes les plus vivantes comme des animaux pris au piége ou des hommes en
mouvement, ont été réalisées entre 1800 et 1600 av. J.-C. ; les plus anciennes se situant
probablement entre 3000 et 2500 av J.-C.®°. Toutes ces ceuvres sont incontestablement

africaines.

%bid., p. 46.
%bid., p. 47.



CHAPITRE 111 : LA FONCTIONNALITE ET L’UTILITE DANS LES ARTS
TRADITIONNELS DE L’AFRIQUE NOIRE

Kant est I’un des premiers philosophes a penser qu’on ne peut considérer 1'utilité
comme le fondement du jugement esthétique. Car s'il en était ainsi, la satisfaction que
nous éprouvons devant un objet esthétique, serait liée a une connaissance que nous avons
de la finalité de I'objet, ce qui suspend du coup la satisfaction immédiate qui est, selon lui,
« I'essentielle condition du jugement sur la beauté ». En d'autres termes, le jugement
esthétique n'est pas un jugement de connaissance. Par conséquent, il ne peut étre logique,
mais esthétique™. Le plaisir qui résulte de I'objet esthétique ne peut donc précéder sa
considération™. Si l'inverse se produisait, on n'éprouverait pas un plaisir esthétique mais
plutdt un « simple agrément dans la sensation »’2 qui, parce qu'il résulterait de la
représentation immédiate par laquelle I'objet nous est donné, ne pourrait avoir qu'une
valeur individuelle.

Kant est tout a fait conscient du fait que dans un jugement sur la finalité objective, nous
ne pouvons pas nous passer du concept de fin, mais la fin dont il parle est différente de
celle que Platon décrit dans Hippias Majeur, c'est-a-dire, une fin en tant qu'utilité ou
finalité externe. Kant nous invite plutot a penser cette fin comme une finalité interne qui,
renferme la cause méme de « I'étre-1a » de I'objet. Car la fin, écrit-il, « est ce dont le
concept peut étre regardé comme le principe de la possibilité de I'objet lui-méme »". Or
une telle définition du concept de fin sous-entend que dans le cadre d'un jugement sur la
beauté, le concept de ce que I'objet esthétique doit étre — c'est-a-dire la finalité méme de
I'objet — devra auparavant étre possédé. La question est maintenant de savoir si I'objet
détient ou non tout ce qui est exigible au concept de finalité.

%Kant E., Critique de la faculté de juger, Paris, Vrin, 1965, §15.
bid., §9.

Ibidem

31bid., §15.



La réponse de Kant est sans équivoque : I'objet esthétique ne peut nous révéler par lui-
méme aucune finalité objective™. Le jugement sur le beau ne dépend nullement du
concept de perfection. Il n'est pas lié a I'existence méme de I'objet. Le beau ne peut donc
résulter de la satisfaction d'un besoin réel. S'il en était ainsi, c'est-a-dire si le beau se
confondait « au moment formel de la représentation d'une chose »", le jugement
esthétique perdrait alors toute universalité et toute généralité. Cette conception de la
beauté comme satisfaction d'un besoin actuel ne serait donc pas en mesure de nous
donner une définition assez large de I'idée de beau. En réalité, c'est surtout la satisfaction
d'un besoin imprévisible qui peut faire la beauté d'un objet utile et non la satisfaction d'un
besoin réel. Car « nous sommes moins sensibles a l'utilité réelle de I'objet, dont au
demeurant nous pouvons ignorer la fonction exacte, qu'a I'apparence d'utilité que lui
donne telle forme épurée ou telle matiére lisse, brillante et polie comme le cuivre, I'acier
ou l'ivoire »’S.

En général, c'est parce qu'elles sont surtout la conséquence d'une résolution
intentionnelle, que certaines propriétés formelles ou matérielles de I'objet esthétique nous
inspirent l'idée d'utilité : il nous arrive souvent d'avoir le seul sentiment de contempler ce
qui est utile dans l'objet qui est devant nous, alors qu'en réalité nous ne contemplons que
les signes les plus visibles de I'objet, et donc les empreintes d'une «intelligence
fabriquée ». Tout dans I'objet esthétique - décoration ou absence de décoration, pureté des
matériaux, simplicité des formes géométriques, etc.- manifeste une volonté affichée. Ce
qui démontre encore une fois que dans le jugement esthétique, nous sommes plus attirés
par les apparences de l'utilité que la satisfaction d'un besoin réel. 1l n'y a aucune preuve
qui puisse nous montrer qu'un objet utile doive nécessairement étre beau.

De la méme maniére, Hannah Arendt fait aussi de I’art le domaine dans lequel nous

sommes confrontés a des ceuvres qui existent « indépendamment de toute référence

"bidem.
S1bidem.
s |bidem.



utilitaire et fonctionnelle »”’. L’image de 1’art qui a cours en Europe, et celle qui a cours
en Afrique, sont encore tres différentes parce qu’elles proviennent de deux ensembles
socioculturels différents. En Europe, les beaux-arts sont un ensemble d’activités dont le
but est la création d’ceuvres d’art, sources de plaisirs esthétiques.

Ces préalables énoncés, nous pourrons construire la problématique autour de laquelle
s’organise ce chapitre. Pour cela, nous parlerons des interactions entre la religion négro-
africaine et I’art traditionnel, de la beauté fonctionnelle et de la beauté esthétique, et enfin

de la formation et de la fonction de ’artiste dans les sociétés africaines.

8 1. Les interférences entre la religion négro-africaine et I’art traditionnel

J.-P. Hodin remarque que « les vrais artistes sont les plus religieux parmi les mortels».
Aussi I’élément sacré se trouve-t-il curieusement réduit dans I’art. Les origines et le
destin de I’homme, les questions sur la création du monde s’expliquent par rapport a la
révélation du Dieu-Esprit. Tout est concentré dans cet Esprit. L’Esprit se donne «
esthétiquement » la réalité concréte des configurations phénoménales de la subjectivité
absolue. L’art surgit de I’ Absolu qui découvre dans I’étre-la de la subjectivité humaine sa
réalité de savoir et d’agir. La figure humaine est animée de cette possession subjective du
divin.

L’art n’est pas sa vérité finale. C’est au-dela de lui, dans la représentation religieuse,
ou dans la présence de 1’Esprit, que se dévoile son infinité. L artiste « voit le caché, I’ame
des choses ». Révéler le secret caché au cceur des choses, ¢’est découvrir aussi I’homme,
si la vocation de I’homme est de cotoyer ce secret. Cet homme a qui 1’on en appelle, c’est
ce que Marcelle Brisson, dans Expérience religieuse et expérience esthétique, désigne par
« [’homo religious ». Sa religion devient la vérité de I’art.

Le recours systématique au paradigme de I’irrationnel expressément en usage a propos

des faits religieux et sacrés des sociétés dites traditionnelles, reléve donc, a notre avis,

"TArendt H., La Crise de la culture, Paris, Gallimard Idées, 1972.



d’un manque de rigueur dans la recherche. Dans le domaine du sacré, le culte des ancétres
présente des faits qui vont a I’encontre d’une prétendue irrationalité.

Ghislain R. Ogandaga dans un excellent article intitulé « Etude sur le sacré »’®, montre
qu’il existe aujourd’hui des faits qui recoupent certaines préoccupations actuelles dans les
neurosciences, et qui sont présents dans les rituels d’initiations et les mythes. Dans ces
derniers, se trouvent consignée la science liée a la molécule de la Vie, ’ADN, 'un des
fondements essentiels du culte des ancétres. Et Marcel Griaule et Germaine Dieterlen
nous apprennent qu’il existe aussi en Afrique des rituels qui font appel a des
connaissances astrophysiques, notamment le systéme de Sirius. Ne voir donc dans le
sacré ou le religieux qu’un aspect irrationnel, reléve tout simplement de 1’absurde et d’un
déni de réalité. Rudolf Otto faisait justement remarquer que : « Faute de reconnaitre dans
le sacré le facteur premier, qualitativement original et irréductible, et le ressort de toute
I’évolution historique de la religion, toutes les explications animistes, magiques et
sociologiques de la genése de la religion s’égarent d’emblée et passent a coté du vrai
probléme »°.

L’expérience du sacré présuppose non seulement différentes catégories du Réel, mais
aussi différents états de conscience qui synchroniseraient a chacun de ces degrés du Réel
le besoin pour I’individu de modifier sa conscience pour parvenir a ces autres niveaux.
L’expérience du sacré est antérieure a la construction de rites initiatiques, parce que c’est
le rite qui renoue le contact avec cette autre dimension du Réel. Elle préside a
I’¢élaboration des mythes surtout cosmogoniques et cosmologiques en faisant synchroniser
sacré et profane.

Tout cela montre bien qu’il n’y a pas d’irrationnel dans la production des objets rituels
africains. Proner une quelconque irrationalité dans ce domaine, c’est passer a coté de
I’essentiel. Le sacré tel que le décrit Rudolf Otto est une expérience au cours de laquelle

I’individu est confronté au Tout Autre. L’objet ou 1’espace qu’il pergoit est soudain

"8Article publié sur le site internet : http:/perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm
9Otto R., Le sacré, Paris, Payot et Rivages, 1995, pp. 30-31.



http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm

envahi par une présence qui déchire sa conscience et lui transperce I’ame. Il ne se sent
plus étre de chair et d’os, mais uniquement essence. Il se sent protégé hors du temps car
I’ici et maintenant n’existent plus, il est dans un ailleurs. L’expérience du sacré est donc
une expérience effrayante mais en méme temps plaisante.

L’individu revient a lui apres la durée en fait bréve de I’expérience. L’objet ou I’espace
se déposséde de cette expérience qui I'emparait il y a encore quelques instants. Mais
I’expérience crée un mal étre qui ne sera atténué qu’avec la compréhension de
I’expérience dont I’individu a été témoin et victime.

Dans I’expérience du sacré, quelque chose qui ne fait pas partie de ce monde y a fait
irruption et s’est retiré. Par conséquent, cette chose réside dans une autre dimension du
Réel. Il faut donc admettre I’existence de différents niveaux du Réel. C’est ce que va
montrer Ghislain R. Ogandaga, dans 1’article précité, en abordant pour le réfuter le
paradigme de l'irrationnel explicitement en usage a propos des faits sacro-religieux des
sociétés africaines. Ces derniéres, selon I'approche ethno-anthropologique, a travers leur
culture, n'ont pu produire quelque chose d'intellectuellement cohérent. Toute leur
production artistique reléverait de quelque chose d’irrationnel, d'illogique, de
déraisonnable. Par irrationnel, ce qui est entendu c’est la « pensée pré-logique » que
I'anthropologie contemporaine fait semblant de combattre.

Le sacré n’est pas quelque chose de fortuit. L’expérience du sacré a une

« intentionnalité » : montrer a I’ Homme qu’il existe d’autres niveaux du Réel, différents

de sa perception immédiate. C’est 1 la fonction ultime de tout rituel d’initiation au culte
des ancétres : nous mettre en contact avec un Réel autre que I’ici et le maintenant. Avec
I’expérience du sacré, I’individu est confronté au Tout Autre, il accéde a une autre
dimension du Reel.

Le probléme de la raison d’étre du culte de I’ici et du maintenant, c’est le poids des
ancétres. La question est donc, selon Ghislain R. Ogandaga, de savoir expliquer pourquoi
avoir choisi les ancétres et plus exactement tel ancétre, quelles sont les attentes, pourquoi

ont-ils décidé un jour de mettre en place une institution religieuse ?



Le plus important est donc le Sens d’une institution religieuse ou sacrée. Il faut accéder
au sens et le partager avec la communauté héritiére de 1’institution religieuse et sacrée.
Ceux qui étudient les objets rituels africains, ou un aspect relatif au culte des ancétres, et
qui ne tiennent pas compte de son origine qui est 1’agriculture, pas plus que du passage de
I’agriculture a la théorie du culte des ancétres aboutissent trés souvent a des conclusions
qui n’ont rien & voir avec ce culte. Et selon Ghislain R. Ogandaga, dans son « Etude sur le
sacré », beaucoup de spécialistes du sacro-religieux africain n’ont pas tenu compte de cet
aspect : passage de l’agriculture a la théorie du culte des ancétres. L’art africain
traditionnel a toujours été au service du culte religieux et royal. 1l est inséparable d’une
religion ; une religion qui révéle que chaque objet peut-étre le si¢ge d’une force, qu’on
peut implorer des divinités a travers des objets.

Les criteres pour décider du beau sont toujours en rapport avec une forme de religion.
Chaque peuple a une « religion subjective », et I’art suppose toujours une religion de cette
nature. Tous les peuples ont chacun un imaginaire qui leur permet de produire une ceuvre
d’art: «La création et l'invention artistiques, nous dit Hegel, sont elles-mémes
I'expression de la vie religieuse ; et pour le peuple les produits de cette activité ne sont
pas des objets de simples contemplations, mais font partie de sa vie en général, de sa vie
religieuse en particulier »%,

L'art a cette destination en commun avec la religion. Davantage que l'art grec, l'art
africain traditionnel est un art profondément religieux. 1l confirme le point de vue de
Hegel selon lequel : « c'est la vérité divine que I'art offre a la contemplation intuitive et
au sentiment, et c'est cette vérité qui constitue le centre du monde de I'art tout entier »5%,

Cette Vérité dont parle Hegel, c'est I'objectivité méme de I'esprit dans I'art comme dans
la religion. Il y a donc quelque chose de commun initialement a ’art et a la religion. Car
les deux podles se médiatisent et s’échangent plus qu’ils ne se réfutent. C’est dans

I’interéchange de leur forme que s’achéve le mieux leur essence. Les origines de 1’art sont

80Hegel G. W. F., op. cit., tome IIl.
81)hid., tome I, p.121.



en relation directe avec la religion. Les dieux africains ont pour origine la tradition revue
par I’art. Parmi les arts particuliers, c’est la sculpture qui se préte avant tous les autres a
figurer le divin dans son existence simple a soi-méme, en laquelle doit se montrer
davantage le dieu universel que le caractére déterminé.

En tant qu’étre déterminé et particulier, la divinité devient forcément une diversité de
figures. Le polythéisme est essentiel au principe de I’art africain traditionnel. En ce qui
concerne la représentation extérieure de ces Dieux, la sculpture est le principal art qui suit
jusqu’au bout cette individualisation des dieux. Les statues africaines constituent cette
représentation de 1’idéal dans son extériorité ; elles sont les idéaux en soi et pour soi, les
configurations immuables existant pour elles-mémes, le centre de la beauté africaine
plastique.

Aussi I’élément sacré se trouve-t-il curieusement réduit dans ’art. Le sacré a toujours
rencontré ’art : les symboles et les mythes améneraient & une expression visuelle. Les
origines et le destin de I’homme, les questions sur la création du monde, s’expliquent
désormais par rapport a la révélation du Dieu-Esprit. Tout est concentré dans cet Esprit.
L’Esprit africain se donne « esthétiquement » la réalité concréte des configurations
phénoménales de la subjectivité absolue. L’art africain traditionnel surgit de 1’ Absolu qui
découvre dans I’étre-1a de la subjectivité humaine sa réalité de savoir et d’agir. La figure
humaine est animée de cette possession subjective du divin.

Tout cela pour dire que ’art nous révele la religion ; il exprime une certaine vérité
religieuse. C’est cette révélation de la vérité religieuse qui est au fondement méme de
I’art. C’est cet aspect trés religieux de ’art africain traditionnel qui a aussi existé dans
I’art grec classique et dans I’art romantique qui a conduit beaucoup d’esthéticiens a se
précipiter dans D’interprétation des objets d’art africain & partir de codes esthétiques
propres a I’Occident, et qu’ignorent totalement les artistes africains. Or comment peut-on
exclure un objet de son contexte culturel ?

C’est la nature méme de D’art et de la religion en Afrique qui entraine nécessairement

une solidarité entre eux ; leurs affinités résultent elles-mémes de leur indifférenciation



originelle. Ces deux affinités jouent dans les deux sens : il y a de la religion dans I’art
africain traditionnel comme il y a de I’art dans la religion africaine.

Dans son cours sur I'Esthétique, Hegel fait ce constat a I'égard de I'évolution de I'esprit
et partant, de l'art : « avant de parcourir au concept vrai de son essence absolue, [’esprit
doit d’abord parcourir une succession de degrés qui a son fondement dans ce concept
lui-méme, et a cette gradation de contenu qu’il se donne correspond, en connexion
immédiate avec elle, une succession de configurations artistiques dans la forme
desquelles I’esprit, en tant qu’esprit artistique, se donne la conscience de lui-méme »%2,
De cette remarque, nous pouvons retenir que c'est au terme d'un processus que I'esprit
apparait pour ce qu'il est réellement : « A vrai dire, précise Hegel, [I'esprit] n'est jamais
congu en repos, mais dans un mouvement toujours en progrés »%. Ce qui revient a dire
que l'esprit s'est regardé sur autant de miroirs jusqu'au moment ou il atteint la vérité, le
réel. En d'autres termes, il est toujours 1a, mais cette présence n'est possible que sous la
forme d'un résultat. Cette évolution de l'esprit s'est effectuée dans tous les domaines, y
compris celui de l'art. La véritable beauté est une création de l'esprit. L'art est une
expression du penser, de l'esprit ; il fait partie de l'auto-déploiement de I'esprit dans toute
sa spécificité. Sans doute, comme 1'esprit, 1'ceuvre d'art nous est apparue aussi comme «
un progreés de I'imparfait vers le parfait »®; c'est-a-dire comme un progrés vers le mieux,
le plus parfait. Le caractére de I'ceuvre, c'est ce qui donne a l'ccuvre son originalité. C'est
la marque distinctive de I'ceuvre, son état ou sa qualité.

Le symbole, nous dit Hegel, est « une existence extérieure qui est immédiatement
présente ou donnée pour le regard de celui qui la contemple et qui cependant n’est pas
prise pour elle-méme, telle qu’elle se présente immédiatement, mais doit étre comprise en
un sens plus large et plus universel. Par conséquent, il faut distinguer, s’agissant du
symbole, deux choses différentes : premiérement, la signification, et ensuite I’expression

de cette signification »%.

8]bid., pp.101-102

8Hegel G. W. F., Préface de la Phénoménologie de I’esprit, Paris, Gallimard, 1993, p. 75
#1bid. p. 62

%Hegel G. W. F., Cours d esthétique, Paris, Aubier, 1995, p. 406.



Les conceptions objectives et originelles qui sont offertes a nos regards, sont en
général abstraites et indéterminées dans l'esprit des peuples. Et pour se les rendre
manifeste, I'hnomme s'empare de ce qui est abstrait, le matériel, la matiére, mais non de ce
qui est véritablement concret, vivant. Un tel art, ne peut étre que symbolique, nous dit
Hegel. Car « I'idée cherche encore sa véritable expression artistique ; encore abstraite et
indéterminée, elle ne porte pas en elle-méme les éléments de sa manifestation extérieure,
mais se trouve en présence de la nature et des faits humains qui lui sont extérieurs »%.

Dans le symbole, l'idée ne parvient pas a réaliser son union avec le sensible ; le
symbole est le commencement de ’art. Il essaye de signifier quelque chose, mais n'y
parvient pas. Ce premier moment de l'art se caractérise par I'étre-soi de I'esprit : c'est la
phase de I'immédiateté de I'esprit. Il est en cela une enveloppe insuffisante du vrai. L'idée
de ruse, par exemple, ne se reconnait qu'a moitié dans le renard, de méme que l'idée de
force par rapport au lion ou celle de la balance par rapport a la justice. Toutes ces idées
révelent une idée générale : dans un lion, il y a autre chose que la force, de méme que le
renard pour la ruse et la balance pour la justice. Le lion comme le renard est avant tout un
animal et la balance une chose.

L'art symbolique se caractérise par un combat incessant entre le contenu et la forme
qui cherchent en vain a se mettre d'accord. Le symbole ne peut en effet accéder a I'idée en
elle-méme, qui est en dehors de toute forme extérieure. Il part du réel et veut I'exprimer
en idées générales par des associations qui n'ont pas une tres grande importance. Ces
idées générales ou «représentations » ne peuvent donc pas convenir adéquatement a
I'esprit, parce qu'ici la pensée n'est pas explicite ni I'esprit indépendant. Les symboles ont
un sens mystérieux ; ils font souvent allusion au divin non pas par un caractére qui lui est
propre, mais par ses qualités qui ont quelque ressemblance avec I'idée.

L'art symbolique se propose donc comme fonction le décryptage de I'esprit par lui-
méme, mais il n'y parvient pas réellement. L'esprit, au moyen de l'art, tient lieu

d’exprimer sa pensée au-dehors par des phénoménes naturels.

%Hegel G. W. F., Esthétique, tome 111, « L’art symbolique », Paris, Aubier, 1964, p. 9.



L’exemple du masque Kanaga que nous décrit Marcel Griaule dans son article « Les
symboles des arts africains »% est trés significatif. Ce masque dogon est « fait d’une
hampe montant du vertex et sur laquelle sont rapportées deux branches transversales
formant croix de Lorraine. Ces branches sont elles-mémes munies en leurs extrémités de
quatre courtes planchettes de direction paralléle & la hampe, dirigées vers le haut en ce
qui concerne la branche supérieure, vers le bas pour l'autre. Le haut de la hampe est
souvent terminé par des figures d’hommes ou d’animaux »%,

L’objet symbolise un oiseau qui aurait été sculpté en remplacement d’un oiseau tué par
un chasseur et sa création aurait donné lieu a des sacrifices de purification et de
consécration. Selon Marcel Griaule, ces mythes d’origine et ces interprétations cachent
des idées beaucoup plus profondes. La forme actuelle est dérivée d’une série d’autres
dont la premiére, une branche verticale de svastika, exalte aussi « le premier geste du
démiurge aprés qu’il eut créé le monde »* : en voulant montrer son ceuvre, il tendit un
bras vers le haut, paume en 1’air pour montrer le ciel, tandis que 1’autre paume, au bout du
bras baissé, montrait la terre.

Mais le désordre s’étant infiltré dans la création, le démiurge s’est déplacé pour la
refaire. Il tourne la téte sur lui-méme, et ce geste fut concrétisé par un masque en svastika
issu du premier par jonction d’une branche horizontale. C’est ce dernier type qui a donné
I’objet actuel, a la différence prés que les « mains », sur chaque branche horizontale,
étaient disposées en sens contraire®. Cette forme actuelle qui porte le nom de « main de
Dieu », a une nouvelle interprétation, complémentaire du premier : « A [’origine était un
infiniment petit dont le symbole est la graine de Digitaria exilis, graminée qui,
mythiquement, fut la premiére plante cultivée. Cet organisme était pourtant un monde a
Uintérieur duquel un noyau central éjectait des germes [...]. L'un de ceux-ci, crevant

I’enveloppe, s’allongea selon une ligne verticale [...] en travers de laquelle vint se placer

8Griaule M., « Les symboles des arts africains », in L’art négre, Présence Africaine, n°10-11, Seuil,
1951, pp. 12-24.

bid., p. 16.

®\bidem

Dybid., p. 17.



un second germe. Ce carrefour marqua les quatre points cardinaux délimitant [’espace
total ou devait se développer la création [ ...]. Puis un troisiéme germe, prenant la place
du premier, le poussa et le tordit en boucle dont il enveloppa sa base [...]. Ainsi fut
tracée l'image du monde et par la méme celle de [’homme qui en est a la fois le résumé,
lacteur et la fin »%,

L’histoire de ’art africain traditionnel s'explique donc dans I’histoire religieuse de
I’Esprit africain. Mais comment 1’Esprit réalise-t-il la glaise de I’histoire ? S’il est vrai,
comme le pense Hegel, que les origines de I’art sont en relation directe avec la religion,
nous pouvons aussi, d’une certaine maniére et a partir de cette proposition, tirer la
conclusion inverse et dire que les origines de la religion sont en relation directe avec
I’art : ce qui peut aussi se justifier si des aspects esthétiques se mélent dans la religion.
Or, le symbole, dans la signification ot Hegel emploie ce mot, constitue, selon le concept
tout comme selon la manifestation historique, « le commencement de I’art »%. Et il ajoute
que la ou le symbole se développe de fagon libre dans sa conformation particuliere, il a
souvent la caractéristique du sublime. En effet, la premiére rupture manifeste de ce qui est
en soi et pour soi d’avec I'existence sensible, ¢’est dans la sublimité qu’il faut la chercher
puisqu’elle hausse 1’absolu au-dessus de toute présence immédiate, et par 1a méme établit
la délivrance d’abord abstraite qui est a tout le moins le fondement du spirituel. Le
sublime essaye d’exprimer 1’infini, sans trouver dans le domaine des apparences un objet
qui conviendrait pour cette image. L’infini est, selon son infinité, extraordinaire et
sublimement supérieur a toute expression du fini. C’est ce dépassement de la déterminité
de la représentation phénoménale qui constitue le caractére général du sublime.

Ce qui nous améne a analyser ce que Hegel appelle la « symbolique inconsciente » et la
« symbolique de la sublimité » en tant qu’elles peuvent constituer des stades de la forme
artistique symbolique. Il désigne par « symbolique inconsciente » la forme symbolique
dans sa configuration encore immédiate, une configuration non encore sue et posée

comme simple représentation et comparaison. Du point de vue de la «symbolique

9
Ibid.
9Hegel G. W. F., Cours d esthétique, Paris, Aubier, Tome 1, 1995, p. 405.



inconsciente », la mythologie devrait étre examinée seulement « historiquement », dans la
mesure ou, d’une part, elle se suffit a elle-méme par son coté artistique, ses figurations,
ses images, ses dieux avec leurs actions et leurs aventures, et d’autre part, elle s’est
progressivement formée, du point de vue de sa constitution historique, a partir des
premiers rudiments locaux, de I'imagination des prétres, des artistes et des poetes, de faits
historiques, de contes et de traditions étrangéres. Pour cette raison, la mythologie
exigerait d’étre comprise symboliquement. Symboliquement signifie ici seulement, selon
Hegel, que les mythes, en ce qu’ils sont créés a partir de 1’esprit, renferment en eux « des
pensées universelles sur la nature de Dieu »%,

Les mythes et histoires imaginaires ont, en effet, leur origine dans 1’esprit humain,
lequel peut certes jouer avec les représentations qu’il se fait des dieux, mais pénétre avec
I’esprit religieux dans un domaine supérieur ou la raison devient le créateur des figures.
La religion tout comme I’art trouvent leur figure dans I’esprit, qui est en quéte de sa
vérité, la découvre et I’apporte a la conscience dans une configuration quelconque qui a
avec ce contenu de vérité un rapport plus ou moins étroit.

Mais nous avons beau approuver ’idée selon laquelle la mythologie, avec ses histoires
sur les dieux, contient en elle-méme un contenu de profondes représentations religieuses,
la question se pose toutefois de savoir, s’agissant de la forme artistique symbolique, si
toute mythologie et tout art sont forcément & prendre symboliquement.

Mais a c6té de cette « symbolique inconsciente », il y a aussi ce que Hegel appelle « la
symbolique de la sublimité » ; car, comme il le dit lui-méme, la ou le symbole se déploie
de facon autonome dans sa configuration particuliére, « il a généralement le caractere du
sublime ». La sublimité devient ainsi le deuxiéme stade de la forme artistique symbolique.

Pour Hegel, le contenu que la signification acquiert ici est celui qui fait qu’elle est,
face a la phénoménalité effective, « [’Un substantiel en soi-méme »*, qui n’est lui-méme
en tant que conscience que pour la pure conscience. Dés lors, cette substance ne peut plus

avoir sa forme en quelque chose d’extérieur, et dans ce cas, c’est le caracteére symbolique

%lpid., p. 415.
%|bid., p.485



proprement dit qui disparait. Toutefois, cette unicité en soi-méme ne peut étre identifiable
que si cette substance est aussi prise comme le pouvoir créateur de toutes choses, en
I’espéce desquelles elle se révéle et apparait comme phénomeéne, et envers lesquelles, elle
a un rapport positif. Mais, en méme temps, sa détermination est telle que 1’expression de
la substance doit étre au-dessus des phénomenes singuliers en tant que tels ainsi que de
leur effectivité, ce par quoi ensuite, dans un déploiement plus cohérent, le rapport positif
se transforme en rapport négatif, qui consiste a se débarrasser du phénoménal en ce qu’il
est quelque chose de particulier, et donc également de non adéquat a la substance et
périssant en elle.

« Cette affiguration réanéantie par cela méme qu’elle expose, en sorte que [’exposition
du contenu s’avere en méme temps abolition de [’exposition », c’est donc cela la
sublimité, que Hegel ne place pas dans la pure individualité du psychisme et de ses idées
de la raison, mais qu’il considére comme produite dans « la substance une et absolue »%,
en ce que cette substance est le contenu a symboliser. La forme artistique du sublime est
donc produite par la substance comme perception au monde dans son apparition

immédiate.

8§ 2. Beauté fonctionnelle et beauté esthétique

Dans le paragraphe 16 de la Critique de la faculté de juger, Kant fait une comparaison
entre ce qu’il appelle de la beauté libre (pulchritudo vaga), qui plait par elle-méme, et la
beauté adhérente (pulchritudo adhaerens). La beauté libre, écrit-il, « ne présuppose
aucun concept de ce que I'objet doit étre » ; alors que la beauté adhérente « suppose un
tel concept et la perfection de I'objet d'aprés lui »%. La beauté libre résulte en fait de la

perfection de I'objet et suppose une fin interne, une finalité vers laquelle tend I'objet. Une

%1bid., p. 486
%Kant, op. cit., §16.



belle fleur, par exemple, est une libre beauté naturelle. Car en tant que telle, la fleur ne
signifie rien en elle-méme, elle ne symbolise rien ; elle n'exprime aucun objet sous un
concept bien défini : elle plait uniqguement par elle-méme. De méme, une musique sans
texte ou simplement une musique improvisée, des animaux, des tableaux de peinture, sont
dits « beaux » non pas parce qu'ils se raménent & un concept déterminé, mais parce qu'ils
plaisent librement et pour eux-mémes. Tandis que la beauté adhérente (que nous pouvons
retrouver chez les étres vivants et sur des édifices) est conditionnée par le concept de ce
que l'objet doit étre pour bien remplir sa fonction et par conséquent un concept de sa
perfection. Dans un jugement de beauté adhérente, nous rapprochons I'objet de ce que
nous savons déja de lui ; c'est-a-dire de ce qu'il doit étre pour étre esthétiquement valable.

C'est dire alors que la beauté charnelle que nous contemplons dans un individu, et qui
se réalise sur I’éclatante perception du rapport qui relie la composition de l'organe a sa
fonction (finalité interne), n'est par conséquent qu'un cas spécifique, mais
particuliérement important, de beauté adhérente, produite sur 1’intention en général. Ce
qui nous améne a nous poser la question de savoir si la beauté organique peut réellement
nous donner la vraie définition du beau. Répondre a une telle question, serait répondre
aussi a la question de savoir, dans le cadre d'un jugement de la perception de I'objet, ce
qui nous permet de mettre en relief la conformité entre la structure de I'objet et sa finalité.

La réponse a cette question, Jean Lacoste ’a trouvée dans I'Eloge de la main d'Henri
Focillon. 11 le cite en ces termes : « la main est action : elle prend, elle crée, et parfois on
dirait qu'elle pense ». La main, méme si elle est dotée d'un « génie énergétique et libre »,
comme l'a souligné Focillon, n'est cependant, selon Jean Lacoste, que I'allongement et
I'instrument du corps. Et nul ne peut affirmer qu'un bel homme est celui dont les membres
tendent de la maniére la plus profitable a I'exécution de leurs fonctions.

Dans ce sens, le jugement esthétique ne résulte plus de la satisfaction immédiate que
nous procure la représentation de 1'objet, mais plutdt, d’un plaisir intellectuel mystérieux,
qui se réalise, quant a lui, sur I’idée d'un contentement de 'homme. Dé¢s lors, réduire la
définition de la beauté a la beauté organique, et donc a la finalité interne, est a la limite

méme irrecevable. Car il peut toujours y avoir une discordance entre le jugement



esthétique immédiat et la convenance fonctionnelle. Mais pour Kant, « [’art des artistes »
est distinct d’un simple savoir-faire, fOt-il celui de I’artisan le plus doué, car le génie
artistique, pense-t-il, n’a rien de commun avec le talent technique. L’art de I’artisanat est
compleétement différent de la création esthétique ; il n’est qu’une production d’objets
fonctionnels.

En Afrique traditionnelle, les arts sont en général au service de fins religieuses et
sociales : le sentiment du beau est inséparable de sentiments religieux, éthiques et
collectifs. L’ceuvre d’art tend a renvoyer I’Européen a son moi en proie a la jouissance
esthétique. L’objet traditionnel dont I’aspect artistique n’est qu’un aspect parmi tant
d’autres, conduit 1’Africain a I’ordre du monde, a la puissance de la vie et a la
communauté a laquelle il rattache son utilisateur et son spectateur. On ne peut analyser
’art africain traditionnel sans faire la différence entre « la beauté fonctionnelle » et « la
beauté esthétique » : pour la premicre, les choses ne sont belles que parce qu’elles
remplissent leur fonction ; alors que la seconde prétend s’adresser « immédiatement &
’eeil et a [’esprit dans un spectacle bien proportionné »”.

Le beau dans I’art africain traditionnel est une beauté adhérente qui équivaut en fait a
ce que Jean Lacoste appelle la « beauté fonctionnelle » (ou convenance fonctionnelle), et
qui a été bien décrite par Socrate dans Hippias Majeur®. Il est tout & fait possible de
considérer la beauté comme une fin, comme « la forme optima d’adaptation a une fin ».
La fin — ¢’est-a-dire ce pour quoi I’objet a été créé — répond & une question qui porte sur
la finalité de I’objet. Le mot « art » vient du mot latin ars et du terme grec techné, qui
révéle un savoir-faire, la maitrise accomplie d’une technique, en particulier celle des
artisans. C’est en ce sens qu’il faut comprendre la définition de Socrate selon laquelle « le
beau, c'est ce qui nous est utile »*. Est « beau », par conséquent, ce qui s'adapte bien a sa
fonction, ce qui fait bien son ceuvre. Une chose est belle par rapport aux propriétés qu'elle

« tient ou de la nature, ou de I'art, ou de sa position, appelant beau ce qui est utile, en

9_acoste J., L idée de beau, Paris, Bordas, 1986, p.19.
98platon, Hippias Majeur, Paris, Flammarion, 289, 290dcde, 291abcd
®Ibid., 295c.



tant qu'il est utile, en tant qu'il sert a une certaine fin, et autant de temps qu'il est utile ; et
laid, ce qui est inutile & tous égards »'%.

Une chose est belle si elle remplit bien sa fonction. C'est ainsi que la beauté d'un
masque africain, par exemple, proviendra de la parfaite adaptation de ses formes a ses
fonctions. La beauté du masque est liée a son utilité par rapport & un rite ou une
cerémonie bien précise. L'expérience esthétique, en ce sens, est liée a l'acquisition d'un
savoir ; pour dire d'un objet, d'une statue ou d'un tableau qu'il est beau, il faudrait se faire
d'abord une idée de la fin poursuivie et décoder par quel moyen cette fin est atteinte.
Toutefois, faudrait-il connaitre la finalité de 1’objet d’art pour juger qu’il est beau ? Peut-
on considérer I'utilité comme fondement du jugement esthétique ? L’accepter, c’est
renoncer & donner & la théorie de la beauté une autre définition que fonctionnelle.

Sous ce rapport, chaque objet peut étre beau, pour autant qu’il remplisse bien sa
fonction. Mais dire qu’un couteau est beau quand il remplit sa fonction, qui est de couper,
est-ce encore formuler un jugement esthétique ? Peut-étre faut-il, pour analyser la
convenance fonctionnelle, distinguer, a la maniere de Kant, la finalité externe ou « utilité
» et la finalité interne ou « perfection ». Il convient en effet de distinguer la relation qui
unit un objet & son utilité : « Comme [’on ne peut juger de l'utilité d’un objet que dans la
mesure ou [’on reconnait sa fonction, et donc le besoin qu’il doit satisfaire, le jugement
esthétique demeure suspendu a la connaissance que nous avons de la fin de l’objet, donc
a un concept, ce qui interdit cette satisfaction immédiate qui est, au moins dans bien des
cas, la condition d’'un jugement sur la beauté »°,

On ne peut assimiler la beauté a la satisfaction d’un besoin actuel ; dans bien des cas, le
plaisir qui détermine notre jugement n’est pas li¢ a I’existence méme de la chose. En
réalité, ce qui fait la beauté d’une chose utile, c’est plus la satisfaction d’un besoin
éventuel que la satisfaction d’un besoin réel. Devant une belle calebasse bien adaptée a sa

fonction — servant de récipient pour de la nourriture —, je pense moins & la satisfaction

1001hid., 295€.
101 acoste J., op. cit., p.22.



d’un besoin réel qu’aux besoins des utilisateurs. En ce sens, le jugement esthétique, méme
s’il est fondé sur la considération de ’utilité, demeure « désintéressé » au sens kantien du
terme, dans la mesure ou je songe a I’utilité de 1’objet pour autrui et non pour moi-méme.

Sous ce rapport, on peut se demander s’il est vraiment juste d’opposer, comme 1’a fait
Kant, la libre beauté de I'embellissement et la beauté adhérente de ’utile. Car on sait trés
bien que I’homme ne soumet jamais 1’objet aux seules exigences de l’utile et que la
décoration, la peinture a toujours eu droit de cité : les habitations, les ustensiles, les
armes, les masques, les statues, sont toujours peintes et ornées de décorations, de dessins
géomeétriques.

L’art africain traditionnel semble strictement fonctionnel, et toujours lié a des
applications pratiques, a des rituels, a des cérémonies, ou des actes marquants de la vie
sociale. On s’est basé sur cet aspect de I’expression artistique pour souligner la différence
entre I’art africain traditionnel et celui de 1’art occidental. Mais 1’art africain traditionnel
n’est pas seulement fonctionnel : il vise aussi le beau.

Avant de délaisser ce genre de considérations pour nous tourner vers notre objet
proprement dit, il nous faut donc d’abord discuter briévement ces ambiguités et les doutes
que pourrait éveiller une entreprise comme la nétre. Dire que I’art africain traditionnel est
uniquement fonctionnel, c’est dire que les artistes africains qui ont sculpté des masques,
des statuettes et d’autres créations, ne connaissaient pas la notion du beau. On ne saurait
nier en effet que I’art africain puisse étre fonctionnel, lié a la société et a la religion. Sous
cette forme, on pense souvent que I’art africain ne vise pas le beau mais I’utile. Mais ce
gue nous entendons nous-mémes examiner est le beau dans I’art africain. Car nous
pensons que I’art africain - ainsi que tout art - ne commence & remplir sa véritable
mission que lorsqu’il se place dans la sphére commune qu’il partage avec la religion et la
société. Hegel n’avait-il pas souligné que « c’est dans des ceuvres d’art que les peuples
ont déposé leurs conceptions et leurs représentations intérieures les plus substantielles, et
le bel art constitue bien souvent la clef, voire chez certains peuples ['unique clef,

permettant de comprendre leur sagesse et leur religion » ?



De cette remarque, nous pouvons tirer avec Hegel une conséquence immédiate et
relative, a savoir que le beau artistique n’est ni I’idée logique ni /’idée naturelle. Il releve
du domaine spirituel, mais il ne reste pas aux connaissances et aux actes de ’esprit
absolu. Dans cette perspective, nous disons, avec Hegel, que I’art dans sa grandeur ultime
et réelle partage avec la religion et la philosophie un seul et méme domaine. Sous ce
rapport, I’art africain traditionnel, méme s’il est lié a la religion ou s’il est utilitaire, peut
donc se préter a un examen scientifique.

De ce point de vue, rien ne nous empéche donc de nous orienter par la pensée dans
I’immensité des ceuvres et des formes artistiques africaines. Nous aurions donc a présent
indiqué le contenu auquel nous entendons nous restreindre pour notre conception de 1’art
africain traditionnel qui, a notre avis, est digne d’un traitement scientifique, et un examen
philosophique permet de révéler une philosophie de I’art africain. Dans toutes les
cultures, ’art exprime, a des degrés divers, des caractéristiques utilitaires ; ce n’est
qu’avec I’émergence du romantisme en Occident qu’est apparu le concept d’ « art pur ».
L’art grec classique, on le sait, avait d’une certaine maniére un but utilitaire.

L’art africain traditionnel est en général fonctionnel ; il n’est ni plaisir ni décoration
s’ajoutant a I’objet ; il donne a I’objet sa valeur, il le réalise ; lorsque 1’objet assure
exactement sa fonction et répond a son objectif, c’est-a-dire au but pour lequel il a été
produit, alors il est efficace et beau. La beauté elle-méme est efficacité, réussite,
adéquation de I’objet a son but. L. S. Senghor note a ce propos qu’ « il n’est pas question
de I’« art pour I'art », poursuivant une fin indépendante ; il s’agit d’un art engagé dans
la vie de tous les jours : d’un art utilitaire, ... pas anti-esthétique, tout au contraire »102,

En d’autres termes, ’art africain traditionnel n’est pas un agrément ni un passe-temps,
encore moins une ornementation. C’est pourquoi, il parle du paradoxe de ’art africain.
Celui-Ci « n’est réellement esthétique qu’a la mesure de son utilité : de son caractére

fonctionnel »*%, Autrement dit, la beauté de 1’ceuvre ou de I’objet d’art africain

1925enghor L. S., Liberté 5, « Le dialogue des cultures », Paris, Seuil, 1993, p.19-20.
1981hjid., p.20.



traditionnel n’est telle qu’en fonction de son efficace, de son utilité et de sa fonctionnalité
sociales, vitales ou magiques et religieuses.

Dans le Moyen Age européen, dont descendent les sociétés contemporaines du monde
occidental, trés peu d’objets étaient faits uniquement pour étre regardés. Il suffit d’ouvrir
un livre d’histoire de I’art médiéval et de regarder les illustrations. Beaucoup de ces
objets étaient liés soit a un rite religieux, a I’exercice du pouvoir souverain, ou & la
hiérarchie aristocrate, soit a la vie quotidienne des palais et des cités fortifiées. Si certains
de ces objets n’avaient qu’un rdle visuel - comme les broderies accrochées aux murs
retracant des scenes de chasse - ils étaient peu nombreux.

L’antiquité classique, qui recouvre un autre ensemble de la culture occidentale, n’a pas
non plus produit beaucoup d’objets strictement visuels. Certes le livre d’histoire de ’art
illustré nous montre des objets créés pour étre vus, par exemple les élégantes petites
statuettes tanagra en argile et les statuettes en bronze, mais ne prendre en compte que
cette sorte d’objets, c’est passer a cOté des créations artistiques religieuses les plus
significatives de la Grece et de Rome comme les statues des dieux, les temples, les
monuments publics et les récipients décorés pour des usages cérémoniels ou domestiques.

En Chine, la vocation esthétique n’est pas premiére dans la création. La sculpture
chinoise est profondément religieuse. Elle s’affirme comme un courant original de 1’art
bouddhique, héritier d’une riche tradition mais indépendant et répondant aux attentes
d’une culture particuliére : attente d’images et d’explication pour les nouveaux fideles,
mais aussi volonté d’honorer la divinité, voire de s’en attirer les faveurs. Elle reste fidéle
aux particularités physiques du Bouddha : chaque détail iconographique refléte ainsi une
croyance ou un aspect des textes sacrés. La statuaire bouddhique chinoise dérivée d’une
foi religieuse profonde et son apparence formelle était faite pour engendrer ou exprimer
les émotions religieuses propres au bouddhisme chinois. Le propos n’était ni le réalisme
ni une quelconque vocation décorative. Il s’agit d’une icone, d’un support pour un
message religieux. De la méme maniére, en Afrique traditionnelle beaucoup des figurines
et des masques sont fabriqués pour satisfaire des besoins qui sont de I’ordre du religieux.

Mais malgré cet aspect religieux, on sait aussi que les motifs décoratifs autour d’un



masque n’ajoutent en rien a la fonction de I’objet. De la méme maniére que les Chinois,
les Grecs et les Romains, les Africains ont aussi ajouté a leurs objets des motifs décoratifs
ou géométriques qui ne sont pas utiles a la fonction de 1’objet.

On pense souvent que I’ Afrique traditionnelle ne connait pas « I’art pour I’art », et que
’art africain traditionnel est profondément religieux. Ceux qui parlent d’ « art pour I’art»,
veulent dire par la que lartiste fabrique un objet «sans fonction didactique ou

moralisatrice »%

, qu’il s’intéresse uniquement a la composition, la couleur ou la forme
de I’ceuvre et non a son contenu. Son ceuvre sert a décorer. Certes I’art africain
traditionnel a ses réles socio-religieux, mais il existe des objets qui n’ont aucune fonction.
Frank Willet (1994 : 164-165) nous rappelle que chez les Fons du Dahomey (actuel
Bénin), par exemple, les moulages en laiton d’animaux et de personnages n’ont pas de
finalité religieuse ou moralisante. Ces objets sont réalisés « pour le pur plaisir de I’ceil »
(1994 : 165). Ils n’ont pas de fonction sociale ou religieuse, indépendante du sujet figuré :
ils sont exposés dans les maisons comme objets de décoration et de prestige. Ce sont donc
des exemples d’« art pour I’art » en Afrique. Les Dans créent aussi des objets en cuivre
(animaux, figure humaine, fusil, panier, pipe...) «pour le seul plaisir esthétique »,
puisqu’ils sont exposés pour qu’on puisse les contempler. Il n’est donc pas exact que tout

art africain traditionnel soit religieux. 1l existe aussi dans cet art, des objets purement

esthétiques, qui n’ont aucune fonction religieuse.

§ 3. Formation et « anonymat » de ’artiste

En s’intéressant a 1’art africain traditionnel, I’Occident se montre fort peu curieux de la
formation de I’artiste, de sa personnalité, des conditions de son travail, de sa situation
dans la société. Or, il convient de rechercher dans quelles conditions il apprend son
meétier d’artiste et comment il I’exerce, pour quelle clientéle et a quelles fins il travaille, et

de quelle facon il est jugé par son entourage.

104willet F., L art africain (1971), Paris, Thames & Hudson 1994, p. 164.



En Afrique traditionnelle, 1’éducation des enfants se fait d’une maniére collective et
par « classes d'age ». Le jeune garcon, au moment du passage de l'adolescence a I'age
adulte, (circoncision), sera en principe éduqué par les adultes, selon ses dons, vers
différents secteurs de la vie sociale : la chasse, la parole, le chant ou la musique, la
sculpture sur bois ou le travail de la forge [ la jeune fille aussi, de son coté, apprend les
arts décoratifs, les métiers du tissage, de la poterie, ’art culinaire. Alors il recevra un
enseignement sur les techniques et les mythes correspondants. On trouve en Afrique
traditionnelle des familles ou des villages entiers soumis a l'enseignement de maitres
sculpteurs. Le choix qualitatif démontre I'existence d'un sentiment critique.

Le jeune artiste va entrer en formation chez un maitre. Il va commencer par balayer,
passer les outils, actionner le soufflet de la forge ; il devra apprendre et connaitre le
langage profane qui correspond aux objets d'usage domestique, qu'il pourra fabriquer
pendant ses années de formation et le langage sacré, réservé aux objets rituels. Lorsqu'il
atteindra un degré suffisant de connaissance des mythes, il produira des objets que son
degré d'initiation lui permettra de réaliser. Par exemple, il aura la possibilité de fabriquer
un masque de passage de grade en suivant un modéle. Selon la personnalité du maitre et
la variabilité du mythe, le jeune sculpteur pourra s'exprimer plus ou moins librement,
s'écarter ou non du modele proposé. Son esprit de compétition, son sens critique, ses
dispositions techniques et créatrices seront encouragés a cette occasion. Le jeune artiste
est préparé aux interdits, avantages, dangers, charges et droits inhérents a son métier.

Le travail du sculpteur, par exemple, ne se fait qu’apres apprentissage. Son ceuvre n’est
donc pas une production instinctive, ni le résultat de cette ceuvre délirante ou irrationnelle
que certains spécialistes mal informés ont considéré longtemps comme un des caractéres
de I’art africain traditionnel. Il est aberrant de considérer I’art africain comme « CeS SOi-
disant « primitifs » de [’art des enfants et des fous pour en faire une catégorie spéciale et
vaguement pathologique de la création artistique »'% quand on sait que I’artiste africain a
appris un métier, selon des régles esthétiques et sociales tres précises. Il est devenu artiste

par « vocation » par ou « cooptation ». Il a appris son métier et il est agréé selon ses

195 aude J., Les arts de I'Afrique noire, Librairie Générale Francaise, 1966, p. 130.



capacités a produire des ceuvres originales. C’est d’ailleurs dans le cas ou son métier
d’artiste correspond a un choix personnel, qu’il bénéficie de l’estime et de la
considération de ses concitoyens. Quand son métier lui est transmis héréditairement, il est
plutdt considéré, de par son statut et sa situation sociale, comme un artisan. En Cote
d’Ivoire, par exemple, chez les Dan et les Guéré, le fils remplace le pére qui lui enseigne
son métier, mais, méme dans ce cas, le néophyte doit se spécialiser dans le genre de
création qu’il exécute le mieux (Jean Laude, 1966 : 130).

L’artiste africain traditionnel travaille a I’intérieur de « cadres réglementaires » qui
définissent 1’objectif des sculptures et fixent les « conventions stylistiques ». Par
conséquent, il peut se focaliser sur son travail en ne se posant que «des problémes
d’ordre plastique ». 1l fait appel a son talent artistique. C’est dire que « [’art africain est
un art conscient, intellectuel méme, le contraire de ce délire instinctif, de cette création
immédiate, de ce primitivisme hystérique que Vlaminck et les expressionnistes allemands
ont cru découvrir en lui »*%,

Le Professeur Roy Sieber dans son article « The aesthetics of traditional african art »,
reconnait que I’art africain a un pouvoir esthétique certain. Le savoir-faire technique est
le critére d’évaluation majeure. La création artistique reléve d’un talent. Le talent procéde
d’un acte unique, I’acte de création. L’artiste est ainsi vu comme un étre a part. Comme le
talent est une variable et que 1’artiste est jugé selon le style et la fonction de 1’objet, une
évaluation critique est possible. En tant que base de 1’évaluation critique, le talent et
I’aptitude deviennent I’aspect dominant de I’esthétique africaine. Comme le talent
différencie ’artiste de ses compagnons de vie, il représente aussi la base du concept de
spécialité et de spécialisation. En effet, la reconnaissance sociale dont bénéficie 1’artiste
se base sur son rdle de spécialiste ; ses compagnons respectent et craignent un peu son
talent. Sieber a une fois questionné quelqu’un qui habitait dans I’enceinte d’un fondeur de
cuivre sur les techniques de ce dernier ; il lui a indiqué « avec un geste d’étonnement et
de résignation que tout cela était bien trop compliqué et complexe & comprendre pour

quelqu’un qui n’était pas fondeur de cuivre ».

1061 hidem.



Dans les livres sur les arts d’Afrique noire, on évoque aussi rarement les noms des
artistes que les dates des ceuvres. Beaucoup d’ouvrages ou de catalogues de ventes parlent
encore de I’anonymat de Iartiste africain traditionnel. Le nom en cause est le nom propre
de I’artiste. Dans la société occidentale, le nom propre n’est pas seulement dit mais écrit,
et lorsqu’il est écrit de la main par I’auteur, on I’appelle « signature » ; en ce sens est
anonyme une ceuvre sans signature. Mais la pratique de la signature n’est pas une
constante dans I’histoire. L’anonymat dont on parle dans les arts traditionnels d’Afrique
résulte tout simplement d’une méconnaissance. Ceux qui parlent d’anonymat, entendent
que « [’artiste, en tant qu’individu, ou plus précisément, son individualité artistique se
manifestant par celle de ses ceuvres est inassignable et que, par suite, a ['artiste et a son
ceuvre ne peut étre imputée aucune renommée dans le cadre méme de son groupe
social »'%7,

Ainsi, ils n’ont fait que décrire le négatif de la personnalité artistique telle que la
comprennent les occidentaux depuis la Renaissance. Recherchant dans les arts d’Afrique
noire des individualités artistiques et observant des formes différentes de production
artistique, ils ont transformé, encore une fois, ces différences en négation. Des chercheurs
comme William Fagg ont rejeté ces représentations et pensent qu’il faut abandonner le
préjugé de I’anonymat et rechercher des ceuvres individuelles pour en découvrir. On peut
mentionner des exemples de « signature », mais sous une autre forme que 1’écriture
alphabétique. William Fagg nous apprend que le sculpteur Olowe a coutume de « signer »
son ceuvre par un motif rectangulaire en sautoir®,

Dans la ville yoruba d’Abeokuta, les ibéji (images de jumeaux) sculptés par Akinyode
sont marqués a la base de trois carrés coaxiaux, tandis que Ayo « signait » la grande

109 Au musée

majorité de ses ibéji d’un triangle incisé sur la face inférieure de la base
Dundo, Crowley a trouvé une piéce portant la marque Sakachiga 30 (« Sakachiga, prix :

30 francs »). Sa signature se découpe en lettres capitales grossiéres sur le haut du

107Kerchache, J., Paudrat J.-L., Stephan L., L 47t aficain, Mazenod, 1988, p.35.
108Fagg W., 1981, pp. 102 et 106.
10%Fagg W., 1982, p.37.



mulondo. De plus, ’objet artistique, masque le plus souvent, ne doit pas étre pris comme
la représentation ou I’image d’une entité sacrée, mais pour celle-ci méme. Ce n’est pas
une représentation, mais une présentification. Et si le masque incarne ’esprit ou la
divinité, il n’y a pas a savoir qui I’a créé ; il ne peut étre assignable a un artiste individuel.
Les Nyonyosi — peuple mossi — expliquent 1’origine de leurs masques par un mythe :
alors qu’une catastrophe menagcait, un esprit, un animal ou Dieu lui-méme, fit don du
masque a un ancétre. lls se refusent absolument a parler de la création des masques et de
I’identité de leur créateur. Les hommes ne participent pas, selon eux, dans la création de
ces étres sacres ou mythiques. Frank Willet, dans L art africain mentionne que « dans les
sociétés a tradition professionnelle, les artistes ont la possibilité de créer un style
personnel dans le cadre de la tradition sculpturale »'°,

Ces styles sont, dit-il, « identifiables » et I’on peut « reconnaitre I’artiste d’aprés son
ceuvre ». Au fil des années, le degré de connaissance de la sculpture africaine, par
exemple, est passé de 1’identification de configurations tribales a celles qui sont propres a
certains villages ou villes. On est méme arrivé a distinguer, a I’intérieur d’un méme
atelier, le travail du maitre de celui de ses apprentis, et a suivre le style de 1’artiste depuis
son initiation jusqu’a I’habileté, voire le déclin. Aujourd’hui, des centaines de noms
d’artistes sont cités dans les publications. Roy Sieber dans « Sculpture of northern
Nigeria » (1961) mentionne le nom de vingt-cing sculpteurs. Chez les Montol, le nom du
sculpteur est tenu secret aussi longtemps que ses masques sont en usage, mais il peut étre
révélé par la suite. William Fagg, dans ses travaux, donne de nombreux noms de
sculpteurs accompagnés de reproductions de leurs ceuvres. Fischer dans son étude sur les
« Dans du nord-est du Libéria » (1963) a observé les techniques et les personnalités des
sculpteurs Tame, Si, Tompienne et Son et d’autres sculpteurs. Chacun utilise les outils a
sa fagon®!t,

Le pere Kevin Carroll a écrit les bibliographies des sculpteurs Yoroubas Arowogun,

Bandele et Lamidi. Tous les trois travaillaient dans le style de la ville Yorouba d’Osi

Y0Willet F., L art africain, Paris, Thames & Hudson, 1994, p. 222.
Hbid., p. 223-226.



llorin. Les masques de Lamidi et ses poteaux sont identifiables'!?. Frank Willet I’a
rencontré au début de 1960. L’artiste avait réalisé une figue de jumeaux pour que ses
quatre apprentis la copient et ils en avaient une bonne cinquantaine. Frank Willet
demanda a chacun de lui montrer celles qu’il avait sculptées. Puis il examina chaque
groupe pour voir s’il pouvait détecter un style individuel chez les apprentis. Les deux
premiers débutaient dans le métier et n’avaient pas encore de style propre. Mais les deux
derniers étaient parvenus a un style personnel, et Frank Willet a réussi « a repérer une ou
deux statuettes qu’ils avaient réparties de facon erronée »3. Le style d’Arowogun se
caractérise par un relief assez peu marqué et des formes douces ; la bouche est placée tres
bas et la ligne de la méachoire inférieure forme approximativement un angle droit avec le
profit des lévres et du nez ; cette ligne s’efface doucement pour former le front ; le yeux
sont trés « plats et grands ouverts », alors que le style de Bandele est « audacieux »,
« ambidextre ».

Ces quelques exemples suffisent a montrer 1’insuffisance du concept négatif
d’anonymat qui est attribué aux arts traditionnels de 1’ Afrique noire : il ne sert qu’a faire
sous-estimer la riche diversité de la production artistique africaine d’autant plus qu’une
ceuvre peinte ou sculptée n’est pas moins belle ou émouvante parce qu’on n’en connait
pas ’auteur. On ne saurait trop insister sur le fait qu’aux yeux des Africains les sculptures
ne sont pas anonymes. Michel Leiris cite, chez les Dogons, ’artiste Anségué qui avait la
réputation d’étre un bon sculpteur. Un artiste dahoméen qui tardait a exécuter la
commande d’un roi répliqua a quelqu’un qui lui avait demandé si, a la belle époque, cela
ne lui aurait pas codté la téte : « Quel bien ma téte aurait-elle fait au roi ? On ne trouve
pas des artistes partout »'4,

Prendre donc en compte I’anonymat dans les créations artistiques africaines, c’est
ignorer le contexte culturel des ceuvres. Dans les villages, on conserve pendant longtemps

le souvenir des artistes et de leurs ceuvres.

12y oruba religious carving, Londres, 1967, p. 79-115.
131pid., p. 235.
Y41 aude J., Les arts de I'Afrique noire, Librairie Générale Francaise, 1966, p.144.



CHAPITRE IV : LES ARTS CONTEMPORAINS DE L’AFRIQUE NOIRE

La notion d' « art contemporain africain » est au moins aussi problématique que celle
d'«art traditionnel ». Selon Sidney Littlefield Kasfir dans son ouvrage L’ Art
contemporain africain (2000), elle correspond, sans distinction, aux formes d'art produites
a la fin des années 1950 au carrefour des grandes meétropoles, lieux d'une culture
populaire bouillonnante, des ateliers mis en place par des Européens, de la politique
culturelle et patrimoniale des jeunes FEtats indépendants. L’auteur analyse « les
transformations majeures de la pratique artistique africaine que l'invasion coloniale a
induites, en privilégiant la période débutant dans les années 50, qui voit la fin du
colonialisme et la proclamation d’Etats indépendants. [...] C’est en effet a cette époque
[...] qu’est apparue I’extraordinaires euphorie intellectuelle et créative qui a en découlé.
En termes de datation, [’art afiicain « contemporain » est donc fondamentalement
postcolonial mais, tout comme [’art occidental « contemporain », il ne peut étre expliqué
ni méme décrit correctement sans une analyse de son contexte historique » (2000 : 9).

Cette histoire comprend bien entendu la période coloniale mais aussi les pratiques
artistiques beaucoup plus anciennes qui, en de multiples endroits du continent, ont résisté
au colonialisme et qui continuent d’exister — masques, statuettes, armes, outils, objets
décoratifs, poteries, textiles, menuiserie et architecture, pour ne citer que celles-1a. Cet art
nouveau est apparu, a de quelques exceptions pres, dans des pays ou il n’a pas a rivaliser
avec un art traditionnel déja en place. En effet, si en Afrique occidentale et centrale,
connues pour leurs sculptures, les artistes continuent a reproduire ou a transformer des
formes traditionnelles, c’est ailleurs que sont apparues de nouvelles formes d’art africain
contemporain. Si les arts anciens sont nés dans un ordre social qui reposait sur des
schémas d’autorité traditionnels, les arts contemporains « tendent a apparaitre dans des
contextes urbains et a s’inscrire dans une nouvelle structure de classe » (Sydney L.
Kasfir, 2000 : 16).

Les lieux de production de cet art nouveau sont souvent les villes et les régions qui

n’ont pas été des foyers importants de production artistique précoloniale. Des pays



comme le Zimbabwe, le Sénégal, I’ Afrique du Sud, le Kenya et ’Ouganda, rarement cités
dans les collections de sculpture traditionnelle, sont les principaux lieux de production de
I’art africain contemporain. En revanche, une grande partie des artistes du Mali, du
Nigeria, de la Sierra Leone, de la Cote d’Ivoire et de la République démocratique du
Congo créent toujours des formes traditionnelles telles que des masques et des statuettes
destinés & une utilisation locale et au marché international.

Mais I’art africain contemporain ne peut étre expliqué sans que soient rappelées les
formes et les pratiques artistiques anciennes et traditionnelles qui I’ont précédé et qui ont
subi aussi des changements profonds du fait de la colonisation, de la postmodernité et de
la mondialisation. C’est pourquoi, nous tenterons d’étudier dans ce chapitre comment les
artistes africains ont pu instaurer une forme de continuité tout en voulant adopter, comme
source d’inspiration, le registre de 1'art traditionnel. Ce sera le moment de redéfinir ou de
déplacer les concepts esthétiques pour rendre compte des nouvelles pratiques et des
nouveaux processus des arts de I’ Afrique noire. Il sera question de méler considérations
conceptuelles et considérations historiques pour tenir compte a la fois de la cohérence des

concepts et de leur évolution.



SECTION 1 : APERCU HISTORIQUE

§ 1. De P’art traditionnel a I’art contemporain de ’Afrique noire : rupture et/ou

continuité

L’art africain n’est pas exclusivement « précolonial » ou « colonial » : c’est aussi les
nouvelles formes artistiques du présent et du passé récent de 1’ Afrique, qui remontent a la
deuxiéme moitié du XX° siécle. Mais comment instaurer une forme de continuité tout en
voulant adopter, comme source d’inspiration, le registre de I'art traditionnel ?

Pour répondre a cette question, nous nous sommes permis de présenter avec autant de
détails le point de vue d’Abdou Sylla (1994) pour montrer que, sur ce point, il a vu juste.
Si ’on considére, dit-il, comme traditionnel tout ce qui vient du passé de I’Afrique et
comme moderne tout ce qui vient de I’Occident, et tout ce que les Africains ont pris a
I’Occident, la rupture entre les arts traditionnels du passé et les arts modernes et
contemporains serait radicale. Elle semble méme définitive si on considére les
différences dans les deux formes d’art.

Les artistes traditionnels réalisent leurs ceuvres a partir de systemes de pensée religieux
et magiques ; alors que leurs homologues contemporains, méme s’ils peuvent créer a
partir de leurs idées et de leurs croyances personnelles, ne reproduisent pas a partir d’un
systéme collectif de pensée. Les productions artistiques traditionnelles ont des fonctions
magico-religieuses, politiques et historiques, pédagogiques et psychothérapeutiques,
sociales et esthétiques. Elles sont donc destinées a des cérémonies sociales ou religieuses
dans lesquelles toute la population est mobilisée. Alors que les arts contemporains, qui
ont pour principale fonction de produire des ceuvres de beauté, des objets destinés
uniguement au plaisir et & la contemplation esthétiques, sont réservés a des minorités.

Les artistes traditionnels appartiennent souvent a une caste (les forgerons, les
cordonniers, les tisserands ou les griots) : ils ne sont artistes ou artisans par choix délibéré

mais par statut. Ils sont formés dans ces castes. L’accés dans les écoles modernes de



formation académique en revanche, est libre et gratuit: quelqu’un qui satisfait aux
exigences requises (compétence, succeés a 1’examen d’entrée ou aux tests) peut y accéder
librement. Les artistes traditionnels utilisent le plus souvent des matériaux de la nature
pour produire des objets d’art ; avec les feuilles et les racines des arbres et des plantes, du
charbon et de I’huile, du sang et de la pierre, ils arrivent a fabriquer eux-mémes leurs
couleurs. Les artistes modernes, recourent certes a ces techniques traditionnelles, mais
utilisent aussi des matériaux et des supports nouveaux le plus souvent importés ou
fabriqués selon des procédés industriels (Ibid. : 286-287).

Toutefois et malgré toutes ces différences, la rupture n’est pas radicale dans les arts

africains contemporains, tout comme la continuité n’est pas absolue : « [’attachement et
la fidélité au passé n’excluent pas le renouvellement et I’enrichissement » (Ibid. : 291).
Et ce qui s’est passé en réalité au Sénégal, au Zimbabwe, en Afrique du Sud, au Kenya,
en Ouganda, au Nigeria et en Tanzanie en fournit en preuve : dans ces pays les artistes se
sont toujours approprié les éléments culturels traditionnels en méme temps que les
apports de la modernité et des autres peuples.
Au Sénégal, par exemple, la peinture sur verre «se modernise » ; le verre est non
seulement peint, mais il est aussi gratté. Cette peinture, qui n’est pas enseignée a I’école
des Beaux-Arts de Dakar, est résolument contemporaine en ce sens qu’elle investit les
nouveaux circuits, utilise les mémes modes de vente et de diffusion que les arts
contemporains (lbid.: 288). Elle se renouvelle dans ses techniques, ses modes
d’expression et ses orientations.

La lecture des suweer (ou la peinture sur verre) ainsi que celle des nombreuses
sculptures représentant Lat Dior, Alboury Ndiaye, Yassine Boubou, Cheikh Ahmadou
Bamba, El-hadji Malick Sy, etc., resteront incomplétes sans référence a la culture et a
I’histoire nationales du Sénégal ou diverses causes et facteurs ont pu maintenir, dans les
arts, le dialogue entre la tradition et la modernité.

Ainsi selon Abdou Sylla (Ibid. : 349), la prise en compte de cette dialectique entre
tradition et modernité permet de comprendre les changements en cours et la continuité

entre D’art africain traditionnel et D’art africain moderne et contemporain. Ces



changements et l'apparition de I’artiste moderne ne signifient pas donc que I’artiste
traditionnel ait disparu ; car, méme si les finalités et la demande ne sont pas les mémes
entre les deux formes d’art, 1’artiste traditionnel s’est reconverti et s’adapte a la
modernité. Il exerce aujourd’hui divers types d’artisanat dont :

- « lartisanat d’art : bijouterie, sculpture, maroquinerie, broderie, teinturerie, poterie,
tissage, tricotage, tressage, vannerie, peinture d’art, reluire, menuiserie d’art, haute
couture, etc.

- Dartisanat de production: menuiserie-ébénisterie, menuiserie de batiment,
charpenterie métallique, maconnerie, moulage, cordonnerie, couture, serrurerie,
imprimerie, corderie, forgeage, tapisserie, etc.

- L artisanat de service : mécanique, électricité, souderie, plomberie, carrelage, tolerie,
carrosserie, tannage, coiffure, photographie, chaudronnerie, horlogerie, boulangerie,
charbonnage, boucherie, etc. » (Abdou Sylla, 1994 : 350).

Avec des métiers issus de la modernité, cette classification dépasse le cadre de ’art
africain traditionnel. C’est pourquoi, il est aujourd’hui difficile de dissocier artisanat et art
dans des activités créatives telles que la bijouterie, la peinture, le tissage, la vannerie ou la
sculpture. Dans la société traditionnelle sénégalaise, ceux qu’on appelle « artisans »,

correspondent surtout aux fieefios**®

— ces artistes-artisans qui ont fabriqué les statues, les
masques, les sceptres ou les objets de parure conservés aujourd’hui dans les plus grands
musées du monde et considérés comme des ceuvres d’art.

Les mutations de I’artiste traditionnel s’expliquent par plusieurs raisons. Dans les
villes comme dans les villages, les activités artisanales sont de plus en plus menacées par
la grande industrie qui fait une concurrence inégale a 1’artisanat traditionnel. C’est ainsi

que I’école moderne, de type occidental, va étre un moyen, pour les membres des artistes-

artisans, de s’affranchir de leur milieu culturel et professionnel. Beaucoup d’entre eux

15 3 classe des fieefios, opposée a celle des guers, comprend plusieurs groupes appelés castes, qui
fournissent la totalité des artisans spécialisés dans les divers métiers: tégg (forgerons), uude
(cordonniers), rabb (tisserand), guewel (griot).



trouvent une possibilité de libération dans 1’école et la formation modernes, ou les critéres
d’acces et d’exercice d’une profession sont la qualification et la compétence, et non plus
’origine sociale.

Mais malgré I’importance des changements survenus dans les sociétés africaines, grace
a 1’Occident, sur le plan économique, politique, culturel, etc., provoquant des
changements dans les modes de vie, les artistes-artisans n’ont pas disparu, « méme si
leurs poids et impact sont fortement réduits de nos jours » (Abdou Sylla, ibid. : 359). lls
sont désormais peu nombreux, dans les villes comme dans les villages.

Au Sénégal, dans les villages, Abdou Sylla nous rappelle que les paysans font toujours
appel au forgeron pour la fabrication de leurs outils agricoles (houes, daba, hiléer,
kanjando, etc.) que ’industrie ne fabrique pas encore, les pécheurs et les ménagéres
s’adressent aux sculptures ; les pécheurs pour tailler leurs pirogues et leurs pagaies et les
ménageres pour la fabrication de leurs ustensiles en bois (mortiers, pilons, louches, bancs,
etc.). Les cordonniers fabriquent des sandales et des babouches et les bijoutiers réalisent
toujours des bijoux. Le tissage et la teinture existent encore chez certaines ethnies comme
les maabo, les mankaafi et manjak (ibid. : 359-360).

Dans les villes, Abdou Sylla observe trés justement deux catégories d’artistes : les
artisans d’origine rurale, qui s’installent dans les marchés, aux coins des rues, utilisent
leurs outils traditionnels, font des taches de réparation, confectionnent des sandales, des
gris-gris, et les artisans urbains parmi lesquels on retrouve des bijoutiers, des cordonniers,
des tisserands et des sculpteurs qui, produisent des masques, statues, tam-tams et koras
qu’Abdou Sylla et d’autres critiques appellent injustement « art d’aéroport » — nous y
reviendrons. Tous ces différents corps de métiers et leurs artisans «s’adaptent, se
reconvertissent et se recyclent, aussi bien en matiere d’équipement que dans les matieres
d’eeuvres utilisées et dans les produits finis qu’ils proposent aux divers clientéles. Par ces
biais, la tradition artisanale se maintient et méme se renouvelle en se modernisant »
(Abdou Sylla, ibid. : 365-366).

L’exemple du Sénégal est donc la preuve que la rupture n’est pas radicale dans les arts

contemporains d’Afrique, comme la continuité n’est pas absolue. L’adaptation,



I’intégration et 1’appropriation, qui ont toujours été pratiquées par les artistes Sénégalais
contemporains, constituent des axes fondamentaux de la politique culturelle du Sénégal.

Aprés les indépendances et sous la présidence de Senghor, la politique culturelle du
Sénégal a été fondée sur la Négritude comme idéologie politique, en méme temps que
défense et illustration des valeurs de civilisation africaine, donc conservation du
patrimoine culturel traditionnel et enracinement dans ses valeurs, mais aussi ouverture au
monde. La Négritude comportait une théorie de I’art africain, dont les principaux axes
étaient de recenser les apports artistiques du monde noir a la Civilisation de 1’Universel :
le rythme et la danse, 1’émotivité et la sensibilité, I’image analogique et le parallélisme
asymétrique — nous reviendrons sur ce dernier axe voulu et imposé par Senghor —, valeurs
culturelles qui sont restées des constantes de la pensée esthétique de Senghor et sur
lesquelles il a voulu batir un art africain moderne, & I’image du Grand Art aftricain,
magnifié au début du siécle dernier.

La culture est en méme temps fondement et finalité, condition et moyen du
développement politique, économique et social. Chez Senghor, tout est bati autour de la
Négritude, idéologie-fondement des arts mais aussi de la politique, de 1’économie, de
I’éducation, etc., et dont les deux axes principaux, 1’enracinement et I’ouverture, sont les
concepts autour desquels les arts sont créés, comme I’action politique et économique est
organisée.

Comme [’art africain traditionnel, les arts plastiques modernes doivent s’enraciner,
s’ancrer dans les valeurs de civilisation authentiques et propres a 1’Afrique. Ils doivent
exprimer et refléter ces valeurs, magnifier I’ Afrique traditionnelle et pure. Et donc rester
fideles a I’ Afrique et a ses valeurs.

L’ouverture s’opére par I’initiation d’abord, puis par la maitrise des techniques
modernes de création, techniques d’origine et d’essence occidentales, afin que par ce
moyen, par ce langage universel, 1’artiste soit capable d’exprimer tout ce qu’il veut et de
réaliser des ceuvres d’art de haute facture.

C’est ainsi que la fonction de Iartiste dans les sociétés africaines a beaucoup évolué.

Dans la société traditionnelle aux temps des royaumes, ’artiste crée des objets qui avaient



pour fonction de servir la religion ou le pouvoir politique. Avec I’époque coloniale et les
changements qu’elle a introduits (déstructuration des pouvoir traditionnels, urbanisation),
s’est opérée une distinction entre I’art comme expression de la haute culture et 1’art
populaire associée & I’artisanat. Avec les indépendances, vont naitre de nouveaux Etats et
certains comme le Sénégal vont exprimer leur volonté de participer & une Civilisation de
I’Universel.

La découverte d’autres horizons culturels et les échanges culturels internationaux
permettent une ouverture de l’artiste sur le monde. Son travail sort ainsi d’un but
fonctionnel et s’inscrit dans un but esthétique : « la modernité de cette approche se
ressent dans la volonté des nouveaux artistes de rompre avec les formes d’expression
traditionnelles qui vont trouver une autre vie dans [’artisanat et dans la culture
populaire. Le pouvoir de I’Etat moderne n’a plus besoin du travail de I’artiste comme
dans le passé, et |'expression n’a plus besoin d’étre fonctionnelle »1°.

L’artiste africain contemporain cherche a exprimer le beau d’une maniére authentique.
Les flux et les échanges entre 1I’Afrique et I’Europe se renforgant, les artistes africains
vont interroger la société dans ses traditions et son devenir. L’ceuvre de 1’artiste s’inscrit
désormais dans un double mouvement : elle est destinée au monde entier mais s'enracine
aussi et en méme temps dans un contexte local. C’est a travers ce double mouvement que
’artiste africain contemporain construit son identité.

En 1948, dans un numéro spécial du Musée vivant, I’historien Sénégalais Cheikh Anta
Diop, un des intellectuels les plus estimés de 1’Afrique, écrivait: «la sculpture ne
consiste pas seulement dans [’expression littéraire, elle comprend aussi I’expression
plastique. A ce point de vue, que trouvons-nous en Afrique ? Presque rien de semblable &
ce que nous voyons dans le domaine littéraire, c’est a peine si quelques Noirs se révélent

de dociles imitateurs de formes occidentales. En peinture, il n’y a rien pour le moment.

1650w H., « De Iart du pouvoir au pouvoir de I’art », article publié le 01/10/2002 sur le site
http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronigue=7&id_chronigue=13



http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id_chronique=13

En sculpture, en dehors des formes révolues de nos arts, il n’y a presque rien non
plus»t?’,

Le contexte a beaucoup changé depuis sa déclaration — et ’art contemporain qui n’est
qu’une continuité de 1’art traditionnel, en est une preuve éclatante —, mais déja a I’époque
de cette analyse, ce n’était point cette situation évoquée de néant total. L’ignorance de
I’essor artistique de la zone anglophone est en partie responsable de ce scepticisme de
I’historien.

Déja en 1957, Georges Balandier, dans Afrique ambigué, signalait la métamorphose
de la création artistique africaine en ces termes : « sa lente mutation en annonce d’autres,
plus profondes ». Pendant ce temps, ce nouvel art est collectionné en Belgique, en
Allemagne, en Grande-Bretagne et aux Etats-Unis. Des expositions se tenaient en
Allemagne, & Hambourg et Berlin (1964), mais aussi en Angleterre, & Londres :
« Contemporary Art in Africa» (1964), et « Contemporary African Art » (1969). Alors
qu’en France, il a fallu attendre 1970 pour que Philip Fry et Jacqueline Delange
présentent au musée de I’Homme I’exposition « (Euvres africaines nouvelles », avec des
peintures provenant dans leur majeure partie de la collection d’Ulli Beir. L’exposition a
Anvers « Art sénégalais d’aujourd’hui » de 1974 a connu un tres grand succes.

L’art sénégalais bénéficiera aussi de deux grandes expositions en France, d’abord en
1974, puis en 1990 a la Grande Arche de la Défense. Peu & peu, des galeries spécialisées
dans cet art nouveau voient le jour en Hollande, Suisse, Allemagne, a Londres ou a New
York. Finalement, cet art apparu dés les années 1920 et 1930 a d{ attendre la période de
1960-1980 pour étre reconnu et mériter une attention particuliere des collectionneurs, des
conservateurs et des critiques d’art. Aujourd’hui des enseignements universitaires traitent
de cet art africain contemporain a Paris, et Jean-Louis Paudrat, qui a succédé a Jean
Laude, a dirigé de nombreux travaux qui lui sont consacrés a la Sorbonne.

Les différents styles d’art populaire de I’ Afrique noire n’éveillérent donc jusque dans

les années 80 que peu d’intérét en Occident. C’est lorsqu’on se mit a étudier certaines de

1Djop C. A., « Quand pour-t-on parler d’une reconnaissance africaine ? », in Le Musée vivant, n°36-37,
novembre 1948.



leurs formes que surgirent des débats sur 1’aptitude de la culture populaire a créer des
formes d’expression artistiques autonomes qu’il conviendrait de prendre au sérieux.
Tandis qu’aux Etats-Unis, on s’intéressa de plus en plus a I’art populaire de 1’Afrique
noire, « le monde de l’art et des musées européens resta jusqu’a la fin des années 80 trés
réticent a cet art, prisonnier qu’il était des vieilles catégories d’art "majeur” ou
"mineur"»*8,

Les employés de formation ethnologique des musées connaissaient fort peu I’art
contemporain et ne le considéraient souvent que de facon limitée. En témoigne
I’exposition d’art académique et populaire sénégalais au Musée Royal de 1’Afrique
Centrale de Tervuren a Bruxelles en novembre 1990 : «le choix des ceuvres, leur
arrangement dans les salles et le contenu des étiquettes des piéces importantes révélérent
un incroyable manque de conception globale »**,

Cependant, et depuis 1’exposition « Magiciens de la terre » du Centre Georges Pompidou
a Paris en 1989, on note en Europe un regain d’intérét pour I’art populaire de I’ Afrique
noire. Cette exposition a permis a certains artistes populaires comme Chéri Samba d’étre
exposés. Ce peintre populaire de Kinshasa s’est tracé une fulgurante carriére. Ses scénes
de la vie quotidienne, « au format impressionnant et brillamment travaillées, trouvent
leur origine dans la peinture populaire des enseignes. Elles transcendent cependant
largement et apparaissent comme des représentations surréalistes autant que profondes
de 'amour et de la jalousie, de [’argent, de la politique et du combat pour la survie dans
les rues de la métropole. L évolution de Chéri Samba, qui est en passe de devenir ['un des
plus importants peintres africains actuels, témoigne du potentiel créateur de ['art
populaire qui, loin des cursus académiques et des débats sur les influences
"occidentales”, s affirmera sans aucun doute durant ces prochaines années plus

saisissant encore, ouvrant de nouvelles perspectives »*2, Cet art populaire méle a la fois

Y8stroter-Bender J., Lart contemporain africain, Paris, ’'Harmattan, 1995, p.34.
119

Ibid., p.35.
1201hid., p. 36.



le passé et le présent. Il est certes considéré comme contemporain mais il utilise des
méthodes et des conditions trés proches de I’art classique.

Aprés avoir indiqué ces perspectives, nous allons maintenant définir ce qu’est un art
africain contemporain.

§ 2. De ’expression « art africain contemporain »

L’un des sens de contemporain, au Sens étymologique, ¢’est con-temporain, c’est a dire
« ce qui va avec le temps actuel ». Selon le sens commun, 1’art contemporain trouverait
ses origines dans les créations artistiques occidentales des années 60. Les artistes
inventaient de nouvelles créations en utilisant des matériaux hétéroclites, naturels et
périssables. On parlait ainsi de pop art, d’art conceptuel, de body art, de land art.

La réglementation douaniére considére comme contemporaines, dans le cadre de la
procédure d’importation et d’exportation, les ccuvres d’artistes vivants ou décédés, datant
de moins de vingt ans.

Pour les historiens de I’art, les arts contemporains désignent les arts du présent et du
passé récent réalisé aprés 1945 et correspondant a I’expressionnisme abstrait des années
1950.

La célebre maison de vente aux enchéres anglaise Christie’s fondée & Londres en 1766
par James Christie, vient d’introduire deux catégories : « post war sales » qui désignent
les ceuvres produites entre 1945 et 1970 et « contemporaines », qui désignent celles
produites aprés 19702, Pour Sotheby’s, qui, toujours a Londres, est la plus ancienne
société de vente aux enchéres d'objets d'art au monde créée en 1744, est contemporaine

une ceuvre produite ces vingt derniéres années'?2,

121Quemin A., « Le marché de I’art contemporain en France », in Encyclopedia Universalis, Paris, 2001,
p. 209-213.

22Moulin R., Le marché de I'art. Mondialisation et nouvelles technologies, Paris, Flammarion, 2000, p.
32.



Pour les conservateurs des musées, I’art moderne s’étend jusqu’a 1960 : ainsi ne sont
pas contemporaines les ceuvres d’artistes vivants qui empruntent des codes au passé. Ils
ne dissocient pas la périodisation de la catégorisation des ceuvres.

Catherine Millet, qui a effectué une étude auprés d’une centaine de musées d’art
moderne et contemporain a travers le monde, a posé a leur conservateur la question
suivante : « considérez-vous que tout [’art produit aujourd’hui est contemporain ? ».
C’est ainsi que pour le Philadelphia Museum, I’art d’aujourd’hui est contemporain mais il
arrive qu’il s’intéresse a des ceuvres traditionnelles produites récemment qui constituent
un « art contemporain dans un style traditionnel ».

Au Centro per I’arte contemporanea de Luigi de Pecci a Prato en Italie, ’art
contemporain peut aussi bien renvoyer a des formes artistiques traditionnelles telles que la
peinture, la sculpture, les installations fixes, mais aussi a des formes expérimentales
comme les performances, I’art conceptuel ou I’art électronique!?®. Pour le Musée de
Montréal, est contemporain « tout art qui se fait aujourd’hui ».

On a souvent considéré I’art contemporain comme ce qui est marquant, fort,
transgressif, ou d’avant-garde. Selon Yves Michaud, tout dépend de la référence qu’on
adopte pour déterminer le sens de «contemporain». Ceux qui se situent dans la
perspective de ’art du XX° siécle et de la tradition moderne, qui est une tradition des
avant-gardes, des ruptures et des avancées, donnent a 1’art contemporain un sens restrictif,
distinct de ’art populaire, et ’on peut par-la méme parler d’art d’¢élite. En revanche ceux
qui considérent que ce régime de ’art du XX°® siécle est révolu, considéreront que 1’art
contemporain réunit toutes les productions artistiques d’un moment présent jusqu’aux
actions encore avant-gardistes et catégorisées élitistes. Mais selon Yves Michaud, est
contemporain ce qui se fait aujourd’hui et dans un passé proche, qu’il situe entre cing et
huit ans. En quelque sorte, sa définition privilégie la notion d’actualité et inclut aussi bien
des pratiques élitistes ou élitaires que des pratiques populaires.

Nous remarquons donc que méme si chacun de ces spécialistes propose une définition

différente, ils sont tous d’accord sur le fait que I’art contemporain ne renvoie pas

123Millet C., L art contemporain, Paris, Flammarion, 1997.



uniquement a la production d’artistes vivants. Selon Raymonde Moulin et Alain Quemin,
la rupture majeure s’opére dans les années 1960 avec une « internationalisation du champ
artistique »24, Ainsi, une production artistique est dite contemporaine non seulement par
rapport a sa valeur temporelle mais aussi par rapport a sa valeur spatiale avec le marché
international de I’art. On voit bien donc que cette définition, qui s’applique a I’art
occidental contemporain, est constituée en référence a un contexte : celui des acteurs du
monde de I’art. Elle est construite par des spécialistes, critiques, conservateurs, historiens
d’art occidentaux. L’histoire de I’art s’écrit en Occident et souffre du manque de visibilité
des critiques d’art africains.

Comment considérer I’art africain & partir de ces criteres? Comment 1’Afrique
participe-t-elle de cette définition ? A le définir a partir de I’Occident, ne risque-t-on pas
d’aboutir a une forme d’occidentalocentrisme ? En d’autres termes, peut-on définir 1’art
africain contemporain par rapport & des critéres esthétiques occidentaux, alors que les
Africains ont leurs propres systemes de références artistiques ? Mais avant de répondre a
toutes ces questions, afin de mieux cerner les représentations autour du concept art
africain contemporain, faisons tout d’abord un détour sur la nouvelle cartographie
artistique africaine. On ne peut avoir une vision unitaire de I’art tel qu’il est pratiqué
aujourd’hui en Afrique. Les expériences artistiques individuelles des artistes africains
sont trés différentes, de méme que les niveaux de développement de ces arts, les
conditions et les possibilités matérielles. Partout en Afrique noire la dépendance a 1’égard
de I’Occident est restée permanente en plusieurs domaines. L’émancipation et la prise de
conscience ont réellement commencé a s’opérer a partir des indépendances des différents
pays. Depuis lors, les orientations et les tendances se sont diversifiées. Des productions
artistiques contemporaines authentiques sont apparues et des artistes s’affirment tant au
niveau national sur le plan international.

Pour tenter d’établir la chronologie de ces arts nouveaux et de leur lieu de production et

de formation artistiques, nous nous contenterons des informations puisées dans 1’ouvrage

24Moulin R. et Quemin A., « La certification de la valeur d’art. Experts et expertises », in Annales ESC,
n°6, spécial « Mondes de I’art », novembre-décembre 1993, p.1434..



de Pierre Gaudibert, Art Africain contemporain (1994) et dans un article d’Abdou Sylla
intitulé « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », publié dans le numéro 184
de la Revue Diogeéne.

Dé¢s les années 20 et jusqu’aux années 50, plusieurs Européens missionnaires, artistes
ou amateurs d’art, ont conduit des expériences de pratique artistique dans plusieurs
colonies d’Afrique. Ces expériences ont pris, dés le début, « la forme des beaux-arts de
[’Occident, puisque leurs initiateurs ont reproduit plus ou moins fideélement en Afrique les
formules et modéles qu’ils connaissaient en Occident »5.

Dés 1923, le sculpteur francais Charles Combes (1891-1968) met en place un atelier de
sculpture a Bingerville en Céte d’Ivoire, qui deviendra plus tard école de sculpture et sera
rattaché en 1962 a I’Ecole normale supérieure des Beaux-Arts, avant d’étre transformé en
musée régional en 1987.

En 1927, Kenneth Murray, professeur d’art, commence & exercer une grande influence
dans I’enseignement et la formation artistiques au Nigeria et suscite la création de la
« Murray School ».

En 1937, le sculpteur allemand H. V. Meyerowitz se voir confier le département du
collége d’art d’Achimota au Ghana. Dans la méme année, il introduit I’enseignement
artistique au Winneha Teacher Training College. Ce collége d’ Achimoto fut transféré en
1946 a I’Université de science et de technologie de Kumasi, avant d’étre transformé en
école des Beaux-Arts Kwame Nkrumah. Toujours en 1937, le College Makerere ouvre a
Kampala, en Ouganda, une école d’art, confiée a Margaret Trowell, pour la formation en
sculpture et dans les arts appliqués. Cette école deviendra plus tard une université, et aura
une grande influence sur toute I’ Afrique centrale et australe, du Soudan au Zimbabwe.

En 1939, la mission de Cyrene, en Rhodésie du Sud (Zimbabwe), installe un centre

d’art pour toute I’ Afrique australe sous 1’impulsion du révérend Edward Paterson.

25gylla A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogéne, numéro 184,
Gallimard, 1998, p. 49.



En 1942, le frere Marc Wallenda, a la fois peintre et sculpture, ouvre le centre de Saint-
Luc de Combe-Matadi au Moyen-Congo. Ce centre fut transféré dans la capitale
Léopoldville (Kinshasa) ou il deviendra Académie des Beaux-Arts avant d’étre intégré
finalement a I’Université nationale du Zaire.

En 1945, Jean-Pierre Greenlaw crée la School of Design du Golden Memorial College
de Khartoum (Soudan), qui deviendra en 1951 le College of Fine and Applied Arts de
Khartoum.

En 1947, Pierre-Romain Desfossés, officier de marine francais et peintre amateur
installe a Elisabethville un atelier libre de peinture ou il recoit de jeunes artistes
Congolais. Ce centre deviendra la future Académie de 1’art populaire congolais, a
I’origine de 1’école de Lumumbashi. A la mort de Pierre-Romain Desfossés en 1954,
I’ Académie est prise en charge par Laurent Moonens.

En 1948, Laurent Moonens crée 1’Ecole de Stanley-Pool (Pool Malbo) dans le méme
Congo belge (Zaire), qui deviendra en 1951 Académie des Beaux-Arts et des Métiers
d’Elisabethville d’abord, puis Académie des Beaux-Arts de Lumumbashi. Dans la méme
inspiration, a Yaba, au Nigeria, sont ouverts des cours a I’Institut technique des arts
graphiques.

En 1951, Pierre Lods, peintre frangais, installe un Centre d’art africain dans un quartier
de Brazzaville, qui deviendra plus tard la célébre Ecole de Poto-Poto. Cette école exercera
une grande influence dans toute I’Afrique occidentale et centrale. Pierre Lods quitte le
centre en 1961 pour aller poursuivre son expérience pédagogique au Sénégal, et I’Ecole
est alors reprise par un artiste congolais, Nicolas Ondogo.

En 1952, des missionnaires italiens fondent de ’Ecole de céramique de Gieteta au
Burundi, devenue en 1966, I’Ecole technique secondaire d’art.

En 1955, le département des Beaux-Arts de I’Université de Zaria est ouvert au Nigeria.
Ce département est fusionné avec celui d’art et de gravure du Yaba College of
Technology (1953) et de celui d’Ibadan (1953), pour former le département des Beaux-
Arts de I’Institut nigérian des arts, des sciences et de la technologie. Ce département

rattaché aujourd’hui a I’ Ahmadu Bello University de Zaria.



En 1956, la Maison des arts du Sénégal devient Ecole des Beaux-Arts avant d’étre
Institut National des Arts du Sénégal (INAS) en 1972,

En 1957, Mac Ewen installe un atelier de sculpture a Salisbury (Harare), en Rhodésie
(Zimbabwe) pour initier les Shonas, en méme temps qu’il institue une formation en
peinture. La méme année, la Fine Arts School d’Addis-Abeba est ouverte en Ethiopie et
inaugurée par ’Empereur Hailé Sélassié.

En 1959, la section artisanale du lycée technique de Libreville au Gabon devient le
Centre national d’art de la manufacture de Libreville.

En 1960, les départements d’art du collége technique de Yaba & Lagos et du college
d’Ibadan au Nigeria sont ouverts. Ce dernier deviendra en 1962 faculté des arts de
I’Université d’Ibadan.

En 1961, est crée le College of Fine Arts de Nsukka au Nigeria. 1l deviendra plus tard
University of Nigeria.

En 1962, I’Ecole normale supérieure des Beaux-Arts d’Abidjan en Cote d’Ivoire est
créée ; elle sera transformée d’abord en 1967 en Institut national des arts, puis en Institut
national des arts et de 1’action culturelle.

En 1963, Ulli et Georgina Beier, avec le soutien de Suzanne Wenger, reprennent
I’ Atelier-club de Mbari Mbayo & Oshogbo au Nigeria; ils y dispensent des cours
artistiques jusqu’en 1967, année de leur départ pour la Nouvelle-Guinée. C’est cet atelier
qui donnera naissance a la célébre école des artistes d’Oshogbo. Dans la méme année, la
Maison des artisans de Bamako au Mali devient Institut national des arts, et le Centre
d’art et d’artisanat Mailikazi est ouvert a Bulawayo au Zimbabwe.

En 1966, est créée la Manufacture nationale de tapisseries de Thiés au Sénégal.

En 1968, est créée I’ Académie de Kananga au Zaire.

En 1969, est ouvert le Collége d’art Ghanatta fondé par I’illustrateur et cartooniste du

méme nom au Ghana.

On le voit, cette énumération illustre a la fois I’importance de 1’enseignement artistique

en Afrique noire, et I’avancée historique des colonies anglaises sur les colonies frangaises



et belges. Mais toutes ces expériences relévent de deux catégories bien distinctes : celle
de la formation académique ou universitaire, selon le modele occidental d’écoles des
Beaux-Arts, et celle de la formation privée due a des artistes européens qui s’efforcent
d’intervenir le moins possible dans la création des artistes.

Dans tous les deux cas, 1’occidentalité de ces expériences demeure permanente par la
formule (école des Beaux-Arts, Académie), les techniques et les outils (peinture sur
chevalet, peinture a I’huile, a la gouache, pinceaux, etc.), les matiéres et les matériaux
(toiles, papier, couleurs, tissus, etc.) Méme aprés les indépendances, les créations
artistiques africaines n’ont pas perdu ce caractére occidental : « aujourd hui encore, tout
ou presque, vient de 1’Occident : les outils, les matiéres d’ceuvres, les matériaux, les
accessoires ; ¢’est-a-dire la toile et le papier, les pinceaux et les brosses, les crayons et
les couleurs, etc. »'%°.

En outre, les productions artistiques sont généralement achetées par des Occidentaux,
méme si de nos jours, de plus en plus de nationaux africains commencent a acquérir des
ceuvres d’art. Mais 1’essentiel est occupé par des Occidentaux résidents ou de passage en
Afrique.

C’est que I’art africain contemporain concerne encore trés peu les sociétés africaines
parce qu’il est destiné a la contemplation et au plaisir esthétique et sans fonction utilitaire,
alors que Dl’art traditionnel était destiné prioritairement aux cérémonies culturelles. C’est
pourquoi, en initiant ces pratiques artistiques un peu partout en Afrique, les Occidentaux
inauguraient une nouvelle tradition plastique, inconnue jusque-la en Afrique.

Toutefois, il faudra bien distinguer un «art traditionnel contemporain », entendu
comme des pratiques artistiques anciennes qui ont résisté au colonialisme et qui résistent
a la modernit¢ comme les statues, les masques, les objets décoratifs, d’un art
contemporain a proprement parler. Les arts africains contemporains fonctionnent sur

plusieurs régimes esthétiques.

1265ylla A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogéne, numéro 184,
Gallimard, 1998, p.53.



Dans ce qui suit, nous allons réexaminer tous les changements qui affectent 1’art
africain contemporain. C’est en partie cette mise en perspective qui est présente dans les
termes de «colonialisme », de « postcolonialisme », de «contemporanéité », de
« postmoderne » de « post-postmoderne », d’ « engagement », et de
« mondialisation », utilisés pour qualifier I’art africain contemporain. Il s’agit d’analyser
les concepts qui permettent la description de 1’art africain contemporain, et les relations

plus ou moins cohérentes qu’ils entretiennent entre eux.

*k*k

Au sens chronologique du terme, est « contemporain » tout art d’aujourd’hui. On
désigne trés souvent par « contemporain » « un art qu’on ne peut assimiler totalement a

aucun des mouvements et courants antérieurs a la modernité »*?’

, OU aux productions
artistiques traditionnelles.

Conformément a cette définition, les ceuvres africaines actuelles produites dans un
cadre rituel et destinées aux cérémonies religicuses sont sans aucun doute de l’art
contemporain. Cet art qui s’impose désormais ne peut donc se définir sans référence au
passé, a la tradition. Les artistes contemporains s’inspirent aussi de leurs homologues de
I’art classique. Ils poursuivent des démarches, utilisent des matériaux selon des
procédures des artistes traditionnels, adoptent des themes, des figures et des styles de I’art
traditionnel. Ainsi un artiste qui utilise des matériaux naturels avec des couleurs
importées ou avec une recherche de nouvelles couleurs fabriquées a partir des produits de
la nature trouvés dans son milieu, est considéré comme un artiste contemporain.

Ousmane Sow, par exemple, qui utilise de 1’argile dans ses sculptures et des produits
importés est un artiste contemporain au vrai sens du terme. Il s’inscrit dans des recherches
contemporaines au niveau mondial, mais utilise trés souvent des matériaux naturels de
son Sénégal natal. Ancien kinésithérapeute, il « sculpte comme autrefois il prodiguait des

soins. En palpant, en pansant, en massant longuement, jusqu'a faire venir et revenir la

27Jimenez M., La querelle de I’art contemporain, Paris, Gallimard, 2005, p. 71.



vie»'?®, Ousmane Sow invente sa matiére. Il malaxe longuement la pate « qu'il applique
a l'aide de tissus barbouillés sur une armature de fer recouverte de paille synthétique

»'2° Avec lui, le mouvement devient forme et le quotidien devient intemporel.

Dans la série sur Little Big Horn, il utilise la technique du "brdlé". 1l brile, crée des
figures et modeéle des formes définitives. 1l se détourne des canons académiques. Pour lui,
I’émotion est « le commencement de ’art » : « il manquerait quelque chose & un art qui
ne pourrait pas procurer d'émotion ». Cette émotion est d’abord « causée par la création,

puis par l'ceuvre accomplie ». L'art est, pour lui, une sensibilité.

Dans son interview accordée a Marie-Odile Briot'®, il affirme qu’il n’y a pas de
logique dans sa démarche créative. Seule sa sensibilité le guide. Les Nouba, les Masai,
les Peulh, les Zoulou ne représentent pas toute I'Afrique mais lui-méme ne peut
expliquer pourquoi les Zoulou et non les Wolof. Il essaie de rester fidéle a I'histoire de
chaque peuple. L’art est pour lui un mode d'expression. Quand on parle, c'est pour étre
compris. De méme, il pense que s’il fait de I’art ¢’est pour que les gens le comprennent ;
sinon ils ne peuvent pas s'y intéresser. Il a toujours une vision précise de ce qu’il veut
obtenir ; autrement, dit-il, il hésiterait dans sa création. Et c’est pour cela qu’il ne
dessine pas car dans le dessin, I’ceuvre est déja terminée ; alors qu’en sculptant

directement il lui laisse une liberté.

Ousmane Sow est un artiste engagé. Il raconte l'injustice, I’histoire, la souffrance, la
guerre. Son art ne peut donc se définir sans référence au passé et a la tradition des
peuples qu’il sculpte. Pour créer ses ceuvres, il utilise de 1’argile mais aussi des produits

industriels locaux ou importés.

28Emmanuel Daydé, dans son article «Un chant de lutte et de victoire », publié sur le site
http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm

29 bidem

130¢f. Le texte a été établi  partir d'entretiens entre Ousmane Sow et Marie-Odile Briot, commissaire de
I'exposition, qui se sont déroulés les 17, 18 et 19 juin 1998 sur le site
http://www.ousmanesow.com/mac/fr/index.htm?mid=0&sid=0



http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm
http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm

Ce qui reléve d’une certaine forme d’art traditionnel peut bien étre contemporain. C’est
en ce sens qu’il faut aussi comprendre les sculptures de Séni Awa Camara, la potiére de
Bignona, est née en 1945 a Diouwent prés d’Oussouye en Casamance au Sénégal. Depuis
sa participation a I’exposition les « Magiciens de la terre » au Centre Pompidou et la
Grande Halle de la Villette de Paris en 1989 et au Centro atlantico de Arte moderno & Las
Palmas en 1991, ses ceuvres ont fait le tour du monde. Elle s’inspire de son histoire, de
ses songes. Dés I’age de 12 ans, elle commence a imité les gestes de sa mére potiére. La
tradition casamangaise veut qu’on faconne des objets utilitaires, elle fabrique des
personnages excentriques, moqueurs et inquiétants ; ce qui lui a valu, a ses débuts, d’étre
exclue par la société.

Son art est considéré comme contemporain, mais elle travaille avec des moyens et des
conditions proches de I’art traditionnel. Elle modéle la terre et donne formes & des
histoires, des faits et des réves. Pour fabriquer ses statuettes, elle malaxe d’abord la pate.
Puis elle fagonne des formes pour créer des ceuvres : elle commence par les pieds, puis le
tronc, suivi de la téte et procede au collage des différents éléments. Elle utilise du bois
mort pour la cuisson. Apres avoir enlevé les statuettes jugées bien cuites, elle les plonge a
chaud dans un liquide obtenu a partir des gousses d’arbres et qui sert a rendre les
statuettes solides. Loin du marché international de ’art, elle expose ses ceuvres au marché
de Bignona ou les observateurs apprécient, choisissent et marchandent ses statuettes.

C’est une artiste engagée socialement et politiquement : ses ceuvres racontent a la fois
la pauvreté, la guerre et les conflits, ou la fertilité. Elle travaille avec des moyens et dans
conditions proches de [D’art traditionnel, mais ses ceuvres sont véritablement
contemporaines dans la mesure ou le passé et le présent se mélent dans ses créations
plastiques.

Pour analyser la « contemporanéité » des créations artistiques africaines, il faudra donc
tenir compte du mélange des genres et des époques. Aujourd’hui, il est fréquent de voir
en Afrique un paysan labourer son champ avec des instruments trés rudimentaires et en
méme temps communiquer avec des urbains a 1’aide de son téléphone portable. On assiste

donc ici a une sorte de rencontre entre des temps différents, alors que les gens



appartiennent en principe a la méme société. C’est dans ce sens qu’il faut comprendre les
arts africains contemporains dans la mesure ou ils appartiennent aussi a des temps
différents. Finalement, il y a quelque chose dans le travail de ’artiste qui dépasse son
origine puisqu’il vit dans une temporalité plurielle.

Sous ce rapport, nous pouvons donc affirmer que la notion de « contemporanéité »
peut couvrir aussi bien des formes artistiques qui relévent de ’art le plus contemporain
que des formes de I’art traditionnel. Certains artistes sculptent des masques traditionnels
en y incluant des éléments contemporains : leurs ceuvres sont faites avec des matériaux
contemporains comme les couleurs industrielles ou des produits importés. Ce qui donne
une certaine contemporanéité a ces créations artistiques traditionnelles vient donc des
matériaux qui les composent et de I’engagement de 1’artiste.

Nombreux sont ceux qui considerent les arts contemporains de I’ Afrique noire comme
une réaction face aux formes culturelles étrangéres présentes sur le continent, ou une
conséquence du colonialisme. Mais c’est dans le sens des habitudes et des attitudes des
artistes africains par rapport a la création artistique, et non a un quelconque attachement
a un style, a une technique ou a une thématique, que cet art est naturellement africain —
nous y reviendrons.

Dans I’histoire de I’art occidental, le terme « contemporain » désigne 1’art du présent et
du passé récent et qui remonte le plus souvent a I’expressionnisme abstrait dans années
50. Le terme « moderne », plus large, désigne quant a lui la rupture idéologique avec la
pratique académique artistique qui a eu lieu en France a la fin du XIX® siecle et
l'apparition, en Europe et en Amérique, d’un art d’avant-garde. Pour I’art africain, il est
toutefois nécessaire de réinterpréter ce terme en fonction de I’expérience historique
propre & I’Afrique. A la fin du XIX® siécle, une rupture majeure s’est produite dans la
pratique artistique africaine. Ce changement survenu en Afrique subsaharienne est le fait
de la colonisation par les puissances européennes suite a la conférence de Berlin (1884-
1885) sur le partage de I’ Afrique.

A partir des années 1960, les jeunes pouvoirs africains créent des écoles académiques

de beaux-arts. De nombreux artistes, considérés comme les premiers acteurs de l'art



africain contemporain, y ont débuté, tel EI Anatsui ou Abdoulaye Konaté. Parallélement,
des artistes autodidactes, comme Chéri Samba, se faisaient connaitre. Les indépendances
s‘accompagnent aussi d'un grand mouvement philosophique et artistique : la
« Négritude ». Léopold Sédar Senghor, poete et président du Sénégal, en fut le chantre
pour I'Afrique. Ce mouvement représentait un élan formidable pour de nombreux
créateurs africains, qui se retrouverent & Dakar en 1966 lors du ler Festival Mondial des
Arts Neégres.

Parler donc de la création plastique africaine contemporaine, c'est exposer des artistes
aux formations et aux univers trés différents. Sculpteurs, vidéastes, designers ou
plasticiens, certains sont autodidactes, d'autres ont suivi une formation artistique, parfois
en Occident, et tous ne vivent pas forcément sur le sol africain.

Depuis les années 80, et les nombreuses crises économiques et politiques que I'Afrique
connait, les artistes africains travaillent de maniere plus individuelle que leurs ainés.
Beaucoup vivent en Occident ou sont nés dans la diaspora africaine en Europe. Pourtant,
ces jeunes artistes partagent avec leurs ainés les mémes préoccupations : la question de
I'identité, notion devenue complexe dans un monde meétisse, la violence qui secoue
I'Afrique, la globalisation des échanges ou les rites religieux. Les artistes africains
contemporains ont réussi a se défaire de I’héritage ethnographique. Ils se situent plutdt
dans la déconstruction d’une identité africaine revendiquée face au colonialisme, refusant
ainsi de s’enfermer dans I’authenticité et I’exotisme. L’art africain contemporain est entré
dans une nouvelle ére, apres les périodes de revendications de leurs racines puis de
dénégation.

Entre la mondialisation et ses standards et entre le repli sur soi et I'héritage colonial
d'une vision falsifiée de la « tradition », les artistes contemporains d'Afrique proposent
une déconstruction ironique des exotismes et tentent une décolonisation des criteres
artistiques. La force critique des ceuvres, qui tendent de nouveaux miroirs a 1'Occident,
promet I'émergence de pbles de définition de l'art aptes & opérer un nécessaire
renversement de valeurs. Le contexte actuel, ancré dans la mondialisation et

I’immigration, incite certains artistes africains a se situer dans une nouvelle quéte



identitaire et a réfléchir sur le phénoméne du métissage, de I’hybridité. Il en résulte une
formidable énergie créatrice, « une étonnante vitalité, une grande dose d’humour et de
parodie, un engagement politique, un esprit de révolte et de transgression, qui ne peuvent
que susciter [’enthousiasme » (Marie-Laure Bernadac, commissaire pour le Centre
Pompidou).

L’artiste africain contemporain projette dans son ceuvre sa conscience esthétique, sa
conscience artistique individuelle. Il assigne une destination esthétique a 1’ceuvre qu’il
produit. Son ceuvre est destinée a étre vue, exposée, exhibée ou montrée. Bref, a étre
accrochée sur les cimaises des expositions ou des galeries d’une part, et a étre vendue ou
commercialisée d’autre part. A la gratuité du travail artistique de Dartiste traditionnel
s’oppose désormais la visée rémunératrice de ’artiste moderne et se greffe surtout la
notion de reconnaissance du public. A I’anonymat de D’artiste ancien s’oppose la
signature de I’artiste contemporain.

Le «moderne» en Afrique est étroitement assimilé a 1’imposition d’une
transformation sociale et économique fondée sur les théories colonialistes visant a
« améliorer » les Africains. Mais pour les Africains, la modernité est un mélange de
bonnes choses (éducation, soins médicaux, biens de consommation) et de mauvaises
(cupidité, corruption et abus de pouvoir, qui ont tous ébranlé les valeurs traditionnelles).
En ce sens, la modernité est «quelque chose qu’il faut expérimenter, mais pas
nécessairement adopter »*3,

De la méme facon, si la théorie occidentale soutient que la mondialisation a créé un
univers dans lequel sont reliés de vastes territoires, qui comprennent a la fois I’Europe et
ses anciennes colonies, il existe encore en Afrique de grands artistes qui peuvent passer
leur vie entiére a produire sans avoir le moindre contact avec le marché international de
I’art. Les identités locales, nationales et internationales des artistes sont définies par les
mécénes. L’artiste africain qui travaille & Paris ou & New-York vit une réalité quotidienne
trés différente de celle de I’artiste vivant a Dakar ou dans un village reculé du Sénégal.

Mais, parce que les livres d’art, les revues et catalogues sont, en général, écrits et lus dans

18lKasfir S. L., L’art contemporain africain, Paris, Thames & Hudson, 2000, p. 10.



les grandes villes occidentales, la critique se consacre de plus en plus a ces artistes
africains transnationaux. A propos des Africains loin de chez eux, Sidney L. Kasfir cite le
cas du Nigérian Okwui Enwezor vivant a New-York et qui « parle de tension qui existe
entre ici et la-bas, entre « ['eil qui voit » et « [’esprit qui se souvient ». Cette double
vision ne fait pas partie de l’expérience artistique des artistes qui n’ont pas émigré, pour
lesquels le probléme le plus pressant est celui de la marginalisation dans leur propre
pays » (2000 : 13).

Le régime colonial et postcolonial a affecté, de maniére profonde, la plupart des
artistes africains, en raison de leur dépendance vis-a-vis du mécénat européen ou local*®,
L’art contemporain de 1’ Afrique noire renvoie aux périodes postcoloniale et précoloniale.
Le réseau — D’atelier, I’apprentissage, I’expérience — dans lequel s’insére la création
artistique est semblable a celui mis en place avant le colonialisme, auquel s’est ajouté le
modele colonial d’enseignement de 1’art, qui accorde de nouveau une grande
considération aux pratiques précoloniales. Le post-colonialisme correspond donc a une
période ou 1’Occident avait encore du mal a concilier les rapports entre « universalité en
devenir et maintien des singularités ». Mais ’avénement du fameux « village planétaire »
et I’'usage de I’Internet ont totalement bouleversé ce rapport. Aujourd’hui, un autre récit,
celui de la postmodernité, est en train de s’écrire a propos des arts de 1’ Afrique noire. En
quoi ces arts contemporains sont-ils « postmodernes » ?  Qu’est-ce  que le
postmodernisme ?

C’est I’historien et économiste Arnold Toynbee (1889-1975) qui a utilisé pour la
premiére fois en 1954 le terme « postmoderne ». Il désignait par-1a 1’époque dans laquelle
entrait, selon lui, «la société industrielle »*3, Mais pour Marc Jimenez, le mot est
réellement connu du grand public lors d’une exposition de la Biennale de Venise de 1980
consacrée au postmodernisme ou plusieurs themes tels que la « pluralité des styles », la
« multiplicité des langues et des codes », le « retour au passé » sont associés au concept.

La postmodernité désigne donc, selon lui, un phénoméne auquel rien ne peut échapper :

32)pid., p. 13.
1333imenez M., La querelle de I’art contemporain, Paris, Gallimard, p. 138.



« nous vivons dans une époque postmoderne quand bien méme le qualificatif moderne
désigne simplement, dans le langage courant, «ce qui est de notre temps» sans référence
particuliere a une modernité congue comme processus dynamique vers un avenir
meilleur »*4,

Dans le domaine des arts, tout ou presque est possible aujourd’hui. Et les spécialistes
cherchent a unifier cette diversité en créant ainsi un concept d’art contemporain qui se
définit par son caractére composite méme. Ainsi, et selon le mot de Yves Michaud, « le
concept d’un art sans définition est devenu le point central de sa définition »¥. Qu’on
dénonce ce non étre de 1’art contemporain, qu’on I’expose ou qu’on le commercialise, on

emploie tous le concept d’art contemporain pour unifier cette disparité !

34bid., p. 141.
135Michaud Y., Critéres esthétiques et jugement de go(it, Jacqueline Chambon, 1999, p. 28.



SECTION 2: LES DIFFERENTES TENDANCES DANS LA CREATION
ARTISTIQUE CONTEMPORAINE DE L’AFRIQUE NOIRE

L’histoire de I’art contemporain en Afrique est aussi celle de la confrontation de modes
de vie traditionnels en constante transformation avec les représentations occidentales.
Cette histoire est si diverse et si riche que je ne peux pas tout dire dans ce travail. Je
prendrai certains pays d’Afrique comme exemples pour I’évolution artistique moderne et
contemporaine. Ne pouvant couvrir un champ d’étude aussi vaste, il m’a fallu introduire
des limites et des résumés.

La diversité des évolutions artistiques est liée aux spécificités historiques sociales et
culturelles de chacun des pays africains. On peut cependant dégager certaines relations
dans lesquelles naissent aujourd’hui d’importants courants de I’art contemporain en
Afrique. C’est ainsi que les artistes que nous aurons 1’occasion de présenter dans ce
travail évoluent dans la mouvance soit de I’art populaire soit de 1’art académique.

Avec les indépendances, les artistes devaient s’attacher aux données de la culture du
pays et produire un art contemporain pour les populations locales et les jeunes
gouvernements, avec leurs écoles de Beaux-Arts, formaient des artistes aptes a donner a
leur population ainsi qu’a la scéne internationale 1’image d’un pays libéré. Des pays
comme le Nigeria, I’Ethiopie et le Sénégal ont connu des artistes célébres ayant débuté
leur carriere dans les écoles des Beaux-Arts. Ailleurs, comme en Tanzanie avec I’art
makondé et la peinture sur carré, ce sont plutdt des autodidactes qui ont marqué les
formes de 1’art contemporain. Critiquant ce nouvel art, Gunter Peus écrivait : « Les
artistes africains formés dans les écoles des Beaux-Arts n 'influencent pratiquement pas la
population et I’évolution artistique en Afrique ; ils ne jouent presqu’aucun roéle, leurs

ceuvres paraissent pdles, académiques et européennes »*.

1385troter-Bender J., L’art contemporain africain, Paris, L’Harmattan, 1995, p. 22.



Si tel est le cas dans certains pays, on ne porte cependant pas de semblables jugements
dans des pays comme le Nigeria ou le Sénégal, ou on débat de fagon plus nuancée de I’art
contemporain académique.

Les nouveaux modeles de techniques artistiques africains furent d’abord des portraits
naturalistes. Des paysages a I’huile, a la peinture a l'eau, sont également traités dans un
style naturaliste conventionnel, souvent décoratifs. Certains artistes, dans un style
naturaliste détaillé et minutieux, créent méme des compositions historiques, telles celles
tres connues du peintre Sénégalais Alpha Waly Diallo, né en 1927. Dans la sculpture, on
assiste a des adaptations de la tradition, d’un réalisme stylisé dans des représentations
souvent trés habiles et séduisantes d’animaux, ou d’un naturalisme parfois idéalisé
souvent caricatural et expressionniste. Les artistes trouvent leur inspiration dans la
lumiere, les couleurs, les signes et les cultures de cette Afrique subsaharienne. On assiste
un peu partout en Afrique noire a la naissance d’un art nouveau, moderne et contemporain
avec deux catégories d’artistes : celle de la formation académique ou universitaire d’une
part, et d’autre part celle dite autodidacte, ou la majeure partie des artistes n’ont pas été a

I’école ou suivi une formation en atelier.

§ 1. L’enseignement colonial ou I’art naif

La création d’un atelier d’art a prévalu dans la plupart des expériences artistiques
initiées dans les colonies. Le maitre était seul devant ses éleves. Il leur accordait une
grande liberté de création, car il intervenait rarement ou pas du tout : il « se contentait de
fournir un local, du papier ou de la toile, des pinceaux et des brosses, des couleurs, etc.,
et donner quelques conseils pratiques »'%’. Cette pédagogie avait un présupposé : « le
Noir n’a besoin ni d’encadrement ni de maitre. Et donc pas d’enseignement : les

« éléves » sont laissés & eux-mémes »'%.

137sylla A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle » in revue Diogéne, numéro 184,
Gallimard, 1998, p.54.
1%81bidem.



Les conséquences sont multiples : les artistes ne maitrisaient ni les techniques, ni la
composition des couleurs. Et lorsque le maitre était absent, le travail artistique était
inexistant car les éleves attendaient son retour. Ils ne produisent rien sans que le maitre ne
trouve dans une revue ou autre chose une reproduction qu’il leur colle dans le nez et leur
dise de le faire'®. Cet art naif a fait croire, pendant longtemps, que c¢’était la seule forme
possible d’art africain contemporain. Pour certains critiques occidentaux, si I’art africain
ne pouvait étre que cela, on peut dire qu’il n’y a pas en réalité un art contemporain en
Afrique — le seul véritable art africain étant, pour eux, I’art ancien, celui destiné aux
religions traditionnelles africaines.

Cet art est naif tant par la thématique que par le traitement plastique. Car pour stimuler
leur imagination, le maitre entourait ses éléves d’objets sculptés, c’est-a-dire de modéles
de I’art ancien ; d’ou la tendance, chez plusieurs d’entre eux, « & reproduire ou a créer la
troisiéme dimension dans leurs peintures ; ce qui a produit le « géométrisme » de cette
forme de peinture; d’ou le schématisme et [’approximation, les formes carrées et
rectangulaires, [’abondance de lignes, de signes et de traits (cf. Mbaye Diop, Ibou Diouf,
Modou Niang, Philippe Séne, Chérif Thiam, Baba Dia, Khalifa Guéye, etc.) »*4°,

Ces artistes ne semblent pas s’étre affranchis de leurs prototypes. Les ressemblances
stylistiques dans leurs ceuvres n’étaient en réalit¢ que le reflet d’une dépendance
technique ; il fallait toujours que le maitre soit présent pendant le travail de ses éléves
pour les stimuler, critiquer ou leur donner des conseils. C’est en cela que cet art est un art
immature.

C’est la raison pour laquelle nous pensons que ’art africain contemporain doit tenir
compte des expressions populaires. Ces derniéres expriment en effet ce qu’il y a de plus
africain dans la contemporanéité de I’art. La contemporanéité de 1’art africain réside dans

son originalité, sa spontanéité, sa différence. C’est un art porteur d’une identité culturelle.

1391bid, p. 55.
1401 hidem.



Tout art contient une personnalité, une revendication identitaire qui renvoie a la culture

qui le produit.

§ 2. L’Ecole de Dakar ?

Deés les années 60, est apparu au Sénégal, un style artistique appelé « art négrifiant »,
inspiré et promu par le poéte-président Léopold Sédar Senghor. Ce dernier voulait faire
surgir un art africain contemporain authentique, a 1’image de I’art africain traditionnel,
celui qui avait conquis le monde et influencé le cubisme.

L’esthétique de Senghor comporte des idées fortes relatives a la nature de 1’homme
noir et a sa créativité, a la nature de 1’art et de la beauté, a la fonction de I’art. Senghor a
toujours, et particuliérement, insisté sur la spécificité du Negre!4,

Au fondement de I’art neégre, Senghor place 1’émotion et la sensibilité, I’instinct et la
spontanéité, le rythme et la danse, I’image rythmée et I’image analogique. Grace a quoi le
Noir serait un créateur inné ; son don de création est naturel ; il n’a besoin, pour créer, ni
d’encadrement, ni d’enseignant ; sa créativité est spontanée et toute naturelle.

C’est pourquoi Senghor rencontre les conceptions de Pierre Lods, peintre frangais
installé a Brazzaville (Congo) et créateur de 1’Ecole de Poto-Poto, qui avait fait créer des
«arts africains modernes » selon les techniques et avec les matériaux modernes de
I’Occident (cf. pinceaux, brosses, crayons, toile, papier, couleurs industrielles, etc.).

Entre 1970 et 1980, Senghor a exposé et fait exposer de nombreux artistes sénégalais,
mais également européens ; parmi lesquels: Marc Chagall, Pablo Picasso, Pierre
Soulages, Iba Ndiaye, Fritz Hunderwater, André Masson, etc. C’était une maniére, pour
lui, de confirmer la validité de sa pensée esthétique, mais aussi et surtout de sa Négritude.
Il se plaisait a déceler et a dégager les constantes de sa pensée : I’enracinement et
I’ouverture, mais également I’humanisme et le dialogue des cultures et des civilisations,

que véhiculaient les ceuvres des artistes en question.

141genghor L. S. , Liberté I, Négritude et Humanisme, Paris, Seuil, 1964, pp. 202-203.



L’ambition globale et profonde de Senghor était en définitive de créer une nouvelle
civilisation négre, et sénégalaise, qui soit I’expression et I’incarnation de son esthétique et
de ses théories, c’est-a-dire de sa Négritude, et qui englobe tous les aspects et domaines
de la vie des peuples noirs contemporains (politique, économie, éducation, arts plastiques,
musique, danse, etc.)

A-t-il réussi dans son projet et son programme ?

Nous ne pouvons pas nier que c’est grace a sa volonté que de nouveaux arts plastiques
modernes (peinture et tapisserie, sculpture et architecture) ont été créés au Sénégal et
avec eux, des styles particuliers. Selon Abdou Sylla, « [’Ecole de Dakar a bien créé un
style en peinture, méme si ce style est considéré comme naif, populaire et « négrifiant » ;
dans la sculpture, il y a bien eu, entre 1960 et 1980, des créations sculpturales, imitations
de ’art négre ancien et ceuvres de jeunes sculpteurs sénégalais qui s inspiraient souvent
des théories et poésies de Senghor ; et dans [’architecture sénégalaise moderne, le style
soudano sahélien est reconnaissable, parce que matérialisé dans des constructions
encore prégnantes dans le paysage bati sénégalais et dont les auteurs se réclamaient de
Senghor ou étaient influencés par lui »*2,

Ainsi, pour lui, pertinente ou non, une esthétique senghorienne existe bien et témoigne
d’une pensée originale sur les arts africains contemporains. Si Senghor a institué, pendant
vingt ans, un mécénat d’Etat résolu, c’est parce qu’il était, en son ame et conscience, un
mécéne. Il a, en effet, développé un mécénat personnel, grace auquel il a constitué une
collection d’art personnelle, mais aussi a entretenu et cultivé des rapports réguliers avec
des étudiants des Beaux-arts, des artistes, des enseignants et des hommes de culture. Il a
toujours été attentif, pendant toutes ces années, aux besoins et aux préoccupations, non
seulement des artistes plasticiens, mais également des créateurs et intellectuels sénégalais,
confortant ainsi la réputation de mécéne qui lui était reconnue.

Pendant vingt ans, Senghor a fait régner au Sénégal une ambiance et une atmosphére
culturelles dominées par la Négritude. Sur le plan des arts, son influence était si présente

et si coercitive que tous les jeunes artistes créaient en référence aux théories et impératifs

142g5y11a A., « Senghor et les arts plastiques », in Ethiopiques, n°69.



de la Négritude, magnifiaient 1I’Afrique originelle et pure, célébraient les valeurs
ancestrales, s’inspiraient de I’art négre ancien, exprimaient 1’identité culturelle negre.

Toutefois, une des étapes les plus contestées de 1’histoire artistique du Sénégal est sans
doute ce qu’il est convenu d’appeler aujourd’hui I’Ecole de Dakar. Est-elle une
institution précise, avec des Maitres et un enseignement soumis & un programme au profit
d’¢éleves ou d’étudiants ? Ou est-elle simplement sous la forme d’un atelier libre ? Ou est-
elle, a I'image de I’Ecole de Paris, un simple regroupement d’artistes partageant un style
d’expression ou une doctrine ? Ou n’est-elle, comme le pensent certains observateurs,
qu’une tricherie intellectuelle ?

Sidy Seck, dans un article publié dans le numéro 70 de la Revue Ethiopiques, tente de
répondre & ces questions en se demandant si I’école de Dakar est une « réalité historique
ou une escroquerie intellectuelle »*3, Si les avis sont trés partagés sur la question de
I’existence ou non de I’Ecole de Dakar, une chose est sire, nous dit-il, ¢’est I’usage que
beaucoup dartistes, de critiques, d’intellectuels font du concept Ecole de Dakar.

Dés 1948, et pendant la période coloniale, est créé le Conservatoire de Dakar sous la
direction du francais Paul Richez pour former des musiciens et des comédiens. Ce
conservatoire deviendra plus tard, au moment de I’indépendance du Mali (féderation
regroupant le Sénégal et I’ancien Soudan frangais), Maison des Arts du Mali, la premiére
structure de formation académique introduisant 1’enseignement des arts plastiques. Iba
Ndiaye (peintre sénégalais) y dispensa un enseignement académique de la peinture dans
les ateliers de la section Arts plastiques.

Parmi les pensionnaires de cette section on peut citer : Mballo Kébé, Mamadou Niang,
Silmon Faye, Ousseynou Ly alias Fidéle Artiste, Ablaye Ndiaye Thiossane, etc.'*4. Papa
Ibra Tall, de retour de France, crée la section recherches plastiques négres et assure la
formation ; il sera aidé en 1961 par le frangais Pierre André Lods. Ce dernier deviendra,
apres le départ de Tall en 1966, le maitre incontesté.

1435eck S., « L’école de Dakar : réalité historique ou escroquerie intellectuelle ? », in Ethiopiques n° 70
1443eck S., ibid.



Mais c’est réellement aprés le Festival mondial des Arts négres de 1966 qu’est apparu
le concept « Ecole de Dakar » et des créateurs se sont identifiés a travers cette structure.
Ainsi, & Uinstar de 'Ecole de Poto-Poto et de I’Ecole de Paris dans une certaine mesure,
Dakar aurait aussi connu son mouvement artistique selon les principes de la Négritude,
traduits par le « parallélisme asymétrique » : Senghor voulait que ce soit « perceptible
sur les statuettes de I’art africain traditionnel, sur les tableaux de peinture moderne et
sur l’architecture, un axe vertical au centre du tableau ou au milieu de la statuette, le
(la) partage généralement en deux parties jugées habituellement identiques, c’est-a-dire
égales et exactement symétrigques »*4,

Cette conception procéde du réalisme classique selon lequel 1’art imite la nature. C’est
d’abord Platon qui développe I’idée de ’art comme une imitation. A travers le mythe de
la caverne, l'auteur de la République nous révele que tout ce qui tombe sous nos sens
appartient au monde sensible et correspond non pas a une réalité véritable, mais & une
copie susceptible d'étre infidele. Ainsi nos connaissances figurent seulement le Vrai, nos
actes le Bien et les choses le Beau. En ayant la prétention de créer le beau, I'art apparait
comme la maniére de rendre disponible une copie de celui-ci. Selon Platon, tous les arts
et leur production n'épuisent pas le Beau qui consiste a étre une idée intelligible c'est-a-
dire éternelle et de nature & sans cesse varier ses possibilités du rayonnement.

En l'absence de I'art, I'idée de beau existe, puisqu'elle est nécessaire a la création d'une
ceuvre. Cette idée du beau est ce qui permet de reconnaitre une réalité¢ esthétique d'une
autre. Les belles choses sont copies changeantes du Beau immuable et sans doute la
nature recéle-t-elle de belles choses. La beauté qui se manifeste dans 1’art ne subsiste
qu'en étant imitation de celle du monde intelligible et en se référant a la nature ou en
I'imitant, I'art se donne comme modéle une copie.

Le célebre exemple du livre X compare trois sortes de lit : celle qui existe dans la
nature des choses, celle du menuisier et enfin celle du peintre (596e-597d). Le premier

145sylla A., « Le parallélisme asymétrique dans I’art africain », in Ethiopiques, n°46-47, 1987.



est I'unique lit qui existe "par nature”, le lit en lui-méme, I'essence du lit : c'est le lit
véritable, I'ldée méme de lit. Dieu en est le seul créateur possible. Le second est fabriqué
par le menuisier qui, produit un lit particulier plutdt que la Forme de ce qui est le lit. Ce
lit est en cela supérieur a celui de l'artiste en ce sens qu'il est un lit réellement produit : le
menuisier, c'est I'ouvrier du lit "naturel”. Le troisiéme lit est celui fabriqué par le peintre.
Ce dernier, ne pouvant étre ni le créateur naturel du lit, ni son ouvrier, va se contenter
d'imiter tout simplement ce dont les autres sont les ouvriers : c'est un simple « créateur
d'images » (600c-601c). Il ne représente pas ce qui est, tel qu'il est, ni ce qui parait, tel
qu'il parait. La peinture est une simple imitation de lI'apparence et non de la réalité ; elle
est en cela éloignée du « troisieme degré du réel » (598¢c-599c) — la représentation du réel
se présente successivement comme suit : Dieu, l'ouvrier, I'imitateur. Ainsi Platon veut
suggérer que le beau n'est pas une réalité palpable ou qui tombe sous les sens mais une
Idée. L'artiste réalise quelque chose de I'ldée du Beau qu'il a en lui et chacune de ses
ceuvres n'est qu'une figuration de cette idée 1a. Or le modéle doit exister avant sa copie.
Autrement dit, I'ldée de Beau est antérieure a ce que l'artiste peut nous proposer.

Dans son Cours d’Esthétique, Hegel, réfute cette conception selon laquelle 1’art serait
une imitation. Il affirme, en effet, que le but essentiel de 1’art ne saurait étre réduit a
I’imitation ¢’est-a-dire a la reproduction habile de 1’objet tel qu’il existe dans la nature.
Le plaisir esthétique ne pourrait naitre d’une telle répétition. Il ne sert a rien de faire
exactement ce qui existe déja. Imiter la nature révele dans 1’art une intention de rivaliser
avec elle. Selon Hegel, une telle entreprise est dépourvue de sens puisqu’elle n’est pas en
mesure de donner 1’expression d’une vie réelle. L’imitation aussi parfaite ou adroite soit-
elle n’est pas le but de I’art. Hegel évoque 1’exemple de Zeuxis qui peignait des raisins
qui avaient une apparence tellement que les pigeons se trompaient. 1l faut étre aussi bétes
que ces pigeons pour croire que le but de la peinture est de donner une apparence réelle a
des objets produits par imitation. Ce n’est certes pas pour étre mangés que ces raisins ont

été peints, mais ils sont peints pour étre regardés.



«... le beau artistique est la beauté née de [’esprit et renaissant toujours a partir de
Iesprit, et dans la mesure ou méme [’esprit et ses productions sont supérieurs a la
nature et & ses manifestations, le beau artistique est lui aussi supérieur a la nature. »46

L’esprit est supérieur a la nature. La véritable beauté est une création de 1’esprit. L art
est une expression de 1’esprit. Si le beau dans I’art est supérieur au beau dans la nature, il
n’y a aucune raison de prendre ’art pour une imitation de la nature ; une telle entreprise
n’a aucun sens. Pourquoi donc Pierre Goudiaby reproduirait-il exactement des modeles
naturels ?

Il existe un préjugé trés répandu, d’aprés lequel cet architecte sénégalais incarne le
plus dans ses créations architecturales cette conception voulue et imposée par Senghor.
Certes il s’en inspire pour illustrer I’esprit et la pensée négro-africaine en participant a la
diffusion et a la modélisation de ce style, mais dans le fond, et comme le dit tres
justement Abdou Sylla, il cherche a créer « une autre architecture, en rupture avec
I’école et les canons de ’architecture occidentale » (Sylla A., Ethiopiques, n°46-47,
1987).

Abdou Sylla qui a visité certaines de ses créations nous apprend qu’il y a trés peu ou
pas du tout d’angles droits dans les réalisations de Pierre Goudiaby. Ses constructions a
faible hauteur, comme les maisons d’habitation, les villas, I’'Ecole Supérieure de Gestion
des Entreprises de Dakar, ou I’Agence de la SGBS, ont une structure pyramidale. Ses
ceuvres sous forme de tour (des formes rondes qui, dans certains cas, se combinent aux
formes géométriques) comme celle de I’'immeuble de la Caisse nationale d’épargne a
Pointe-Noire (République du Congo), ont aussi une base pyramidale. Ses constructions
sont trés souvent en « couleurs claires et tendre, dans lesquelles ’ocre domine, suivi du
beige et de couleurs vivantes (vert, bleu notamment), au lieu du blanc et du jaune
habituels » (ibid.,). Dans ses réalisations, il intégre la dimension écologique & larchitecture et
établit ainsi « une harmonie entre I’ceuvre architecturale et son environnement naturel » : il «a

su créer un style architectural original et «africain» et dont les caractéres propres le

146Hegel, Introduction au Cours d’Esthétique, trad. de Jean-Pierre Lefebvre et Veronika von Schenck,
Aubier/Bibliotheque philosophique, 1995, p.6.



rapprochent des styles dits déformateurs et géométrisants de ’art africain traditionnel » (Abdou
Sylla, op, cit).». En dehors du Sénégal, il a aussi construit des ceuvres architecturales qui ont fait
I'unanimité a Banjul, a Bissau, a Niamey, a Pointe- Noire, a Conakry, a Lomé, au Congo et au
Cameroun.

Aujourd’hui et ce depuis le départ de Senghor, hormis les anciennes créations
architecturales, ce style est presque absent du paysage sénégalais. Le pays apparait
comme un terrain neuf. L’Ecole de Dakar n’était donc qu’une stratégie politico-culturelle
développée dans le domaine des arts plastiques en conformité avec les idéaux de la
Négritude. Elle a été un vaste mouvement doté d’importants moyens et clairement
planifié par Senghor. Elle est la manifestation plastique d’un langage poétique de
Senghor. Parmi les artistes qui ont fait et continuent de faire la fierté de cette Ecole, on
peut citer : Ibou Diouf, Amadou B4, Amadou Seck, Papa Ibra Tall, Modou Niang, feu
Bocar Pathé Diongue, Ousmane Faye, etc.

Selon Iba Ndiaye, dans les colonnes de Balafon, I’Ecole s’est prolongée jusqu’a Thiés
avec la Tapisserie nationale devenue ensuite Manufactures sénégalaises des Arts
décoratifs, tapisserie dont la presque totalité des cartonniers a été formée a I’Ecole de
Dakar. L’Ecole a pris alors non seulement les formes d’un centre de formation avec des
sections différentes et des démarches parfois opposées, mais a aussi contribué a
I’émergence de générations d’artistes avec des idéologies différentes. D’un c6té, Iba
Ndiaye développe avec ses étudiants dans la section des arts plastiques un académisme
pur. De I’autre, le duo « Tall-Lods » initie les artistes de la section recherches plastiques
négres a une peinture décorative, « construite sur des rythmes géométriques, lisibles et
simples, exécutée par grands aplats de couleurs et se prétant parfaitement a la
transposition en tapisseries »#'.

Le Festival mondial des Arts négres de 1966 de Dakar, la grande exposition de 1974
consacrée a « I’Art sénégalais d’ Aujourd’hui » au Grand Palais a Paris et le Festival des
Arts et de la Culture de Lagos en 1977 ont révélé des artistes de carrure internationale et
ont certainement été les symboles de maturation et de consécration de cette école

1475eck S., « L’école de Dakar : réalité historique ou escroquerie intellectuelle ? », in Ethiopiques n° 70.



caractérisée par I’expression figurative et souvent stylisée des thémes liés au vécu passé
ou présent des populations sénégalaises. L’incision du trait, la verve colorée et naive des
sous-verre, les belles formes déliées des tapisseries, la naiveté des peintures historiques,
la palette gaie et chaude des toiles constituent la marque des artistes qui se sont illustrés
dans ce style a I’époque'*®,

Mais les artistes n’étaient pas forcément capables de donner a leurs créations un
contenu théorique précis. Senghor s’est ainsi €rigé en penseur et a tracé les chemins de la
création négro-africaine. Voila pourquoi certains considérent I’Ecole de Dakar comme le
support d’un combat politique et idéologique de Senghor ; combat pour lequel beaucoup
d’artistes étaient embarqués sans comprendre les intentions de 1’homme politique. Il
accordait aux artistes de 1’Ecole des bourses, des subventions et beaucoup d’autres
faveurs pour montrer au monde entier les capacités créatrices des négro-africains. Avec
un entourage de coopérants occidentaux (Lods, Bonamy, Brillire, Bonnet, Blanchard,
etc.), «les résultats en termes d’investissements et d’organisation de grandes

149 On se demande méme si ’homme

manifestations étaient mondialement perceptibles »
politique n’a pas finalement pris le dessus sur I’homme de culture. L’Ecole de Dakar a
vécu a la maniére de Senghor : ce n’était pas « un mouvement senti, pensé, enclenché et
animé par les artistes eux-mémes »°C,

Il faut aussi dire que I’Ecole de Dakar n’a pas fait que des heureux. Selon
Mouhamadou Seck, « beaucoup d’artistes étaient mis a [’écart pendant cette période
parce que leurs préoccupations ne recoupaient pas les desseins fixés par la vogue
esthétique ayant en cours entre 1960 et 1981. La reconnaissance posthume du talent de
Mor Faye en fait foi »'°%. Des artistes étaient exclus de cette Ecole pour n’avoir pas eu les
mémes orientations que Senghor.

Papa Ibra Tall, le peintre le plus proche des idéaux de la Négritude, parle d’ailleurs de

cette école avec beaucoup de réserves. Pour lui, «si Ecole il y a, ¢’est peut-8tre pour

1481 bidem.
1491bidem.
1%0rhidem.
151pgmocraties n°10, mai 1996, p. 5.



désigner une dynamique, une mouvance, des styles différents, des personnalités
différentes, des recherches différentes marquant le début d’une autonomie des arts
plastiques sénégalais. Parlant de Senghor, Tall estime qu’il n’a été que le penseur de
I’Ecole, comme centre d’enseignement, et qu’il ne s’est jamais occupé de contenu
d’enseignement. Il n’y a, selon Tall, ni conscience d’école du coté des artistes, ni
conception théorique émanant de Senghor. Avec [’absence d’une unmité et d’une
communauté de références esthétiques et de pensée philosophique taillée sur mesure,
cette école ne peut étre alors qu’une aventure d’individualités, autonomes, regroupées
aprés coup autour du vocable Ecole de Dakar par des commentateurs, des critiques ou
autres journalistes. Cette Ecole ne saurait alors tenir lieu de structure organisée telles
que le dadaisme, le surréalisme ou le cubisme, etc., qui ont été d’une maniere ou d’une
autre une réponse d l’académisme en des voies de désorganisation du corps humain et du
paysage »*%2,

Ainsi, Papa Ibra Tall, qui est considéré comme acteur dans ce qu’on appelle
aujourd’hui Ecole de Dakar ne situe nullement son action dans le cadre d’une Ecole. Et
ceux qui ont fréquenté cette Ecole n’ont jamais entrepris de faire théoriquement quelque
chose en commun, allant dans le sens d’un mouvement partagé a I’image de 1’Ecole de
Paris ou de celle de Fontainebleau.

Selon le critique d’art Iba Ndiaye Diadji, il n’y a pas d’Ecole de Dakar. Pour lui,
méme si Senghor avait théorisé la Négritude vingt ans auparavant comme une arme de
guerre, il n’a jamais fait usage du concept d’Ecole ou de maitre et encore moins de téte de
file. Et I’expert francais Lods qu’il a engagé pour diriger cette structure n’avait pas cette
prétention.

Avec le recul, on voit bien de la part de Senghor une volonté nettement affichée de
créer une Ecole de Dakar. Seulement, méme si les germes d’une école ont existé
(environnement politique, éléves, infrastructures, moyens financiers, prétexte de la
Négritude, etc.), I’absence d’un environnement intellectuel local & la mesure du réve de

Senghor n’était pas de nature a favoriser sa germination. A proprement parler, il n’y a pas

1525eck S., op. cit.



eu d’école selon le critique d’art Iba Ndiaye. Pour lui, ceux qui ont voulu se réclamer
d’école ont tout simplement essayé de rétablir des faits et de placer des repéres aprés
coup. Ainsi le concept Ecole de Dakar n’est, selon lui, qu’une escroquerie intellectuelle.

Toutefois, cet art de la Négritude est perpétué encore aujourd’hui par des artistes
africains contemporains tels que Valente Malangatama (Mozambique), Twins Seven
Seven et Moke (Nigeria), Chéri Samba (Congo), Clemclem Lawson (Togo), Simba
(Mali), Alphadio (Sénégal), Georges Lilanga et Elias Elieza Jengo (Tanzanie) etc., qui
sont le plus souvent montrés dans les expositions en Occident. Au Sénégal, Abdou Sylla
nous apprend que des anciens disciples de Lods tels que Ibou Diouf, Amadou Seck et
Diatta Seck, Mbaye Diop, Seydou Barry, Khalifa Gueye, Amadou Wade Sarr, Chérif
Thiam, Baba Dia et d’autres encore, maintiennent toujours ce courant artistique de la
Négritude!®s.

D’ou la question que se pose Abdou Sylla : « Art africain ? Art-négre-pour-Blancs ? ».
Pour lui, ¢’est plutdt de I’« art colonial » en ce sens qu’il est « marginalisé par rapport a
I’Afrique qu’il ne sert pas et par rapport a ['Occident qui ne le recomnait pas ».
« Colonial » aussi « par ses promoteurs, qui l’organisent, l’animent, [’apprécient et
auxquels il est destiné »'>4. Finalement, cet art n’est ni africain, car il ignore sa tradition
plastique, ni occidental, dans la tradition plastique de laquelle ces artistes ne sont pas
formés.

Aujourd’hui, cette conception senghorienne de ’art s’est beaucoup estompée. De
nouvelles tendances ont vu le jour. La venue de coopérants dont les principes formateurs
étaient opposés a ceux de Lods (Paulo Paulouchi, Chaigneau, Philippe Salmon, Jean P.
Fatout, Bourgeois, Lio, Daniel Corvisy, Moréneau, etc.), les audaces de certains artistes

comme El Hadj Sy et le départ de Senghor ont sans doute participé au déclin de 1’Ecole

158gylla A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle » in revue Diogéne, numéro 184,
Gallimard, 1998, p.57.
%41bid., p. 57.



de Dakar. S’il est vrai que certains artistes s’en réclament encore'®®, d’

autres, comme
Amadou Sow, Mouhamadou Mbaye dit Zulu, Ibou Diouf, Iba Ndiaye, ont choisi d’autres
sphéres d’expression, rompant complétement avec les canons de la Négritude.

Ainsi des le début des années 80, les arts africains contemporains ont été marqués par
quelques phénomenes majeurs tels que la récupération et ’installation. Ce sera le

triomphe de 1’esthétique ! — nous y reviendrons.

§ 3. Les arts savants

Les écoles des Beaux-arts, départements d’art de colléges ou d’universités proposent
des enseignements et des diplomes avec des activités artistiques telle que la poterie, la
gravure sur calebasses, la calligraphie, le tissage, la peinture sur étoffes, le rabane, le
travail du cuir, etc. Ces formations sont parfois complétées par des études dans d’autres
établissements spécialisés en Europe ou aux Etats-Unis. On enseignait aux artistes ’art
occidental, son histoire, avec des références académiques, réalistes et naturalistes, le plus
souvent idéalisées ou décoratives. Il s’agit ici d’examiner les différentes générations qui
se sont succédé depuis les débuts de 1’art contemporain en Afrique.

Des écoles et des ateliers d’art se sont radicalement opposés a ce type d’enseignement
et de références essentiellement occidental. lls plaident pour la spécificité africaine et
« refusent les modéles étrangers importés, classiques ou modernistes, au profit
d’inspirations, de techniques et de matériaux locaux »**. C’est ainsi que la recherche de
nouveaux matériaux et de nouveaux thémes, avait déclenché, dans les années 70, le
mouvement Vohou-Vohou (« assemblage disparate de n’importe quoi ») dans I’Ecole des
Beaux-arts d’Abidjan en Céte d’Ivoire. Les artistes multiplient « des assemblages souvent

hétéroclites sur chassis, & partir de matériaux essentiellement locaux : écorces d’arbres

15v/oir le Catalogue « L’Ecole de Dakar, a I’occasion d’une exposition tenue & Hann Maristes du 26 au 30
avril 1998 dans le cadre des manifestations d’environnement de la biennale des arts de Dakar », édité par
Yassine Art Galerie.

16Gaudibert P., L art africain contemporain, Diagonales, 1994, p. 41.



battues (tapas), ficelles, filasses, raphia, toiles de sac en jute ou coton, fibres d osier,
argile, gravier, cendre, terres colorées, cola broyé, plumes d’oiseaux, écailles de poisson,
etc., en utilisant également des pigments naturels, végétaux ou matériaux, et obtenant
ainsi des coloris dans des gammes traditionnelles d’ocre, brun, rouge, noir et blanc »*'.

Mais peu de temps aprés le groupe a éclaté et chacun a suivi une voie personnelle.
Youssouf Bath crée dans un eéquilibre entre tradition et modernité, Théodore
Koudougnon, formé a Valence puis a Paris, mélange des papiers, emploie I’huile et des
incrustations et réussit également dans le pastel, N’Guessan Kra formé a Abidjan, Lyon et
Paris passe de 1’abstraction a la figuration et vice-versa.

Toujours en Cote d’Ivoire, Bakari Ouattara a travaillé et a exposé avec succés a New-
York. Le Congo-Brazaville connait une peinture décorative inspirée des inventions et des
effets de 1’école de Poto-Poto, tandis que le Gabon s’exprime a travers des artistes
confirmés. Au Ghana, Ablade Glover, qui étudia dans son pays, & Londres et aux U.S.A.,
crée des panoramas de maisons et de marchés traduits par un fourmillement de signes
colorés, Ato Delaquis traite de foules ou de maisons dans un éblouissement lumineux et
coloré de touches impressionnistes.

Au Libéria, Cietta Mensah traite des compositions abstraites vivement colorées. En
Ouganda, Francis Nnaggenda, né en 1936, qui a étudié a Munich, se montre soucieux des
agressions destructives venues de la société industrielle. Le Nigeria posséde de nombreux
artistes : Ego Uke Okeke, né en 1933, a étudié deux ans en Allemagne de ’Ouest et a
exploré toutes les traditions a la fois de I’art occidental et de I’art africain, avec une
personnalité mobile quant aux thémes, techniques et styles. Obiora Udechukwu, né en
1946, s’affirme dans les dessins, aquarelles et estampes, Demas Nwoko dans un
expressionnisme critique et tragique, a la limite caricatural. Toujours au Nigeria, Bruce
Onobrakpeya, né en 1932, a su associer art populaire et art académique ; « il s’exprime a
travers I’estampe et I’illustration » et traduit « le monde des esprits présents dans les

formes de la nature »*°8.

1571bid., p. 82.
1%8)hid., p. 86.



Yusuf Grillo, artiste abstrait, est a 1’aise avec la toile mais aussi avec la mosaique ou le
vitrail. Baba Tunde Banionko, artiste Nigérian, méle « hyperréalisme, juxtaposition
d’images et de narrations, emprunts a la bande dessinée, souvent pour dénoncer »**°, Uzo
Egonu, né en 1931 et fixé & Londres, crée des tableaux & la fois trés construits et trés
décoratifs.

En Afrique du Sud, en dehors de peintres en exil, se sont fait connaitre Peter Sibeko, et
Julian Motu avec ses dessins expressionnistes. D’autres artistes utilisent des eaux-fortes
et aquatintes : Lucky Sibiya, né en 1942, est trés remarqué par ses panneaux de bois
peints. En Tanzanie s’est fait connaitre Ruhi Hamid, au Mozambique Matias Ntundo, au
Kenya Hezbon Edward Owiti et Antonio dos Santos, au Soudan Mohamed Oma, qui s’est
formé & Khartoum et Florence et s’est fixé aux Etats-Unis, utilise des techniques mixtes
en créant un univers coloré de patchwork. L’artiste angolais Costa Andrade, né en 1936, a
pratiqué sa peinture sur de multiples supports : bois, toile, voile, feuilles d’aluminium,
écorces d’arbres, verre, plaques d’offset.

Le Sénégal est riche en artistes. Fixé a Paris, le Sénégalais Iba Ndiaye, né en 1928 a
Saint-Louis, et qui fut I’un des fondateurs de I’Ecole des Beaux-arts de Dakar, peint des
scenes de marché, de sacrifice de mouton dans le Sénégal islamisé (la féte de la Tabaski),
des femmes et des paysages du pays, sans oublier des évocations du jazz et de ses
musiciens, tout en exécutant des dessins, encres et lavis sensibles ainsi que des sculptures.
Il a exposé un peu partout, en France et a 1’étranger. Issa Samb, né en 1945 va de la
gouache, du grattage a I’installation et a la performance. Son compatriote Papa Ibra Tall,
né en 1935, qui a fait plusieurs stages a la Manufacture de tapisseries d’ Aubusson, rentre
au Sénégal en 1950 et se consacre a la peinture et a la tapisserie avec des rythmes
structurés, des coloris chauds et sensuels qui se démarquent peu a peu des références
occidentales de cette époque. Il a marqué toute une génération de cartonniers et de
peintres d’ou ont émergés Ousmane Faye, Seydou Barry, Ansoumana Diedhiou, Daouda

Diouk, Abdoulaye Ndiaye. Un autre artiste Sénégalais inventif dans des figures et des

159 pig.



compositions trés personnelles, est Assane Ndoye, né en 1952. Auteur de nombreuses
affiches pour 1’Unesco, la Francophonie et d’autres organisations, il est créateur
d’impression sur tissus. Souleymane Keita, né en 1947, méle avec « une sensibilité
délicate des zones colorées lumineuses et des assemblages de minuscules signes
géométriques pour traduire des paysages et I’atmosphére du désert, le ciel ou les fonds
sous-marins, autant de visions cosmiques et poétiques qu’il inscrit aujourd’hui dans des
toiles circulaires »*,

Philippe Sene, né en 1949 évoque les esprits protecteurs chez les Serere, les
« Pangols », tandis que Amadou Sow, né en 1951 et fixé en Vienne, superpose « des
bandes intensément colorées a des suites de pictogrammes inventées ». Mohamadou
Mbaye dit « Zulu » né en 1954, est parti de «signes puisés dans des réminiscences
égyptiennes pour aboutir a des inventions plastiques semi-abstraites de caractére
mystique ». Alioune Badiane, né en 1947 et formé en France, aprés avoir peint des
paysages dépouillés, a la limite de I’abstraction, s’est orienté vers des assemblages
figuratifs avec de beaux tissus traditionnels. Serigne Ndiaye (1953), collectionneur de
fixé de verres anciens, a introduit avec subtilité des myriades de signes modernes et
personnels sur le matériau verre. Abdoulaye Ndoye (1951) s’est attaché aux lumiéres du
Sahel et aux coloris des costumes féminins africains. Des artistes tels que Ibrahima
Guisse (1947) et Cheikh Diouf (1949), également sculpteur, ressortent de ce qui fut
appelé le courant dominant de la premiére école de Dakar, celle encouragée par le
président Senghor au nom d’une esthétique de 1’ Afrique noire, transportant masques et
totems et représentée entre autres par Amadou Seck. Moustapha Paye, né en 1947,
raconte la vie populaire par des collages de tissus sur papier. Mais ce sont surtout les
courants abstraits et surréalistes qui dominent : El Hadji, qui évolue vers une gestuelle
affirmée, Mbaye Diop, Serigne Mbaye Camara, Amedy Mbaye, Cherif Thiam, avec ses
totems et esprits, Khalipha Gueye, Bocar Pathe Diong, dont les ceuvres interprétent avec

rigueur des compositions de facture cubiste, Ismaila Manga avec ses étranges visions.

1601hid., p. 61.



Au Mozambique, le grand dessinateur et peintre Valente Malangatana, né en 1936, a
suscité une école nationale, dont fait partie par exemple le réalisme social de R. Mabata :
« Aprés des nus féminins, les thémes dominants de Malangatana montrent une humanité
en détresse tragique et angoissée, d’un réalisme visionnaire, avec des amas de corps
enchevétrés et des coloris violents. Ses dessins, a la fois dépouillés et d’un
expressionnisme intense, sont particuliérement remarquables »*6%,

Ces artistes africains rencontrent beaucoup de problémes: faiblesse du marché
intérieur et extérieur, isolement, co(t exorbitant des matériels importés qui est de « cinq a
six fois et jusqu’a huit fois le prix européen »*®2. Tout ceci s’accumule et rend « difficile
et douloureuse » leur invention plastique. C’est pour toutes ces raisons que certains
d’entre eux ont choisi de vivre a I’étranger — s’ils n’y sont pas contraints — dans les grands
centres actifs de I’Europe et des Etats-Unis — nous y reviendrons.

On a pensé que le continent africain si riche de sa tradition créatrice de masques et
statues traditionnelles ne suscite plus aujourd’hui de vocations de sculpteurs. Et certains
ont attribué cette carence actuelle & la colonisation, aux missions chrétiennes ou a
I’influence de I’islam ou les représentations d’idoles, de pierres levées, en rivalité avec
Dieu, sont interdites par le Prophéte. Mais, en réalité, certaines ethnies comme les Yoruba
ou les Bembe maintiennent une continuité créatrice évolutive dans la sculpture sur bois,
et un regard plus attentif sur la situation contemporaine dément ce pessimisme. Ainsi,
depuis les années 80, avec la création de ses Nouba, des athlétes d’une lutte traditionnelle
paysanne devenue un sport national trés populaire au Sénégal, qu’il représente nus, le
sexe évident, dans les moments d’affrontement ou de repos, le visage strié de peintures
corporelles en bandes colorées, les bras chargés de lourds bracelets et d’amulettes. Un
déni éclatant de ces affirmations est donné par Ousmane Sow, ce sculpteur Sénégalais
connu aujourd’hui du monde entier. Avec ses Massai et ses Zoulu, il met définitivement

en danger la mort annoncée de la sculpture africaine.

1611bid., p. 60.
1821 hidem.



Les sculptures d'Ousmane Sow disent la permanence de I'homme, de son corps, de ses
désirs et de ses réves. A travers ces présences si fortement terrestres et physiques, c'est
pourtant quelque chose de l'ordre du spirituel qui résonne et s'entend. Il exécute ses
sculptures fideles a la tradition africaine, sans modele ni esquisse préalable, mais sur des
fers de béton, enroulés de paille blanche de plastique puis de toile qu’il enrobe de
matériaux de son invention conservés et malaxés pendant des années. Ses derniéres
créations ont été faites sur des thémes aussi variés que les figures d’une esclave aux pieds
de Toussaint Louverture, une suite sur les Massai du Kenya, une autre enfin sur les
Zoulu. L’ensemble d’une force expressive étonnante avec de subtils modelés, témoigne
d’une énergie de vie transmise et d’une émotion qui semble héritée d’un trés lointain
passé africain. Il est I’'un des artistes africains les plus connus sur le plan international.

Ses sculptures majestueuses font vivre la sensualité des corps, du geste et du mouvement.

§ 4. Le triomphe de I’esthétique et des arts populaires

Selon Yves Michaud, I’art moderne et son régime spécifique sont terminés, ils ont
disparu avant la fin du XX€ siécle, plus précisément a la fin des années 1970. Ce régime a
commencé vers 1905-1906 et était caractérisé par un artiste démiurge, de grandes ceuvres
ouvrant des bréches, ainsi que des mouvements d’avant-garde avec des perspectives, des
visions globales, politiques et sociales. Cette tendance s’est essoufflée a 1’époque post-
moderne. Nous sommes alors entrés dans un nouveau régime de l’art, celui de
I’expérience esthétique, qui tend & se fondre avec le nouveau régime de notre expérience
sociale, celui du culte de la beauté et du design par exemple. Si I’art devient effectivement
vaporeux, cela signifie que les musées, les institutions, les centres d’art ne sont plus utiles,
or il y en a de plus en plus, nous dit-il.

Il s’interroge donc sur ces deux phénomeénes contradictoires, et pense que de méme
qu’il y a un changement d’expérience esthétique, il y a peut-étre aussi un changement du

concept de I’art. Il parle de virtuosité, comme connaissance et illumination ou comme



expression de ce qu’il y a de plus profond dans la subjectivité humaine. L’art est devenu,
pour lui, un moyen de signifier les identités. Ce changement d’expérience esthétique est
accompagné d’un retour de la notion d’art comme non expressif, non métaphysique ou
non démiurgique, mais comme la manifestation des identités.

« C’est fou ce que le monde est beau », écrit-il. Car la beauté régne partout : dans les
enseignes publicitaires, les vétements, les visages maquillés, les piercings et les tatouages,
les inventions du design, les comportements. Nous vivons « les temps du triomphe de
I’esthétique, de I’adoration de la beauté »!%, Le paradoxe est que cette beauté se célébre
« dans un monde vide d’ceuvres d’art, si [’'on entend par la ces objets précieux et rares,
qui naguere étaient investis d’'une aura, d’une auréole, de la qualité magique d’étre des
foyers de production d’expériences esthétiques uniques, élevées et raffinées. C’est comme
si, plus il y a de beauté, moins il y a d’art, ou encore comme si, moins il y a d’ceuvres
d’art, plus ’artistique se répand et colore tout... »*%,

Cette disparition des ceuvres d’art est née de plusicurs processus. D’une part, les
ceuvres sont devenues des dispositifs de moyens techniques, et des procédures qui
produisent la pure expérience de I’art. On assiste ainsi a «un processus de dés-
esthéticisation de 1’objet qui accompagne celui de la dé-définition de I’art »%°. L’artiste
est devenu progressivement un producteur d’expériences et les objets n’ont plus leurs
caractéristiques artistiques établies. Les tableaux accueillent des morceaux de papier
peint, des collages, des bouts d’objets et d’éléments de récupération. Des installations
d’objets ou des prouesses deviennent des ceuvres. Les projets, les comportements et les
idées deviennent des imitations d’ceuvres. C’est la fin du régime de I’objet d’art.

D’autre part, I’abondance des ceuvres fait qu’elles n’ont plus rien de leur intensité.

L’expérience esthétique devient un produit culturel accessible a la consommation « sous

1830\ ichaud Y., L ’Art a l'état gazeux. Essai sur le triomphe de [’esthétique, Paris, Stock, 2003, p. 8.
1%41bid. p. 9.
185)hid., p. 10.



des formes a peine différentes dans les multiples sanctuaires de l’art, devenus eux-mémes
des moyens de communication de masse »®.

A coté de ces deux processus, Yves Michaud ajoute ceux de la production industrielle
des biens culturels et ceux de la production industrielle des formes symboliques : le
monde de la pop culture, c’est-a-dire la culture commerciale populaire, le monde des
produits et des signes. Sans oublier le design, le monde des marques, les produits de
beauté, I’industrie de la mode et du godt.

L’ensemble de ces processus « engendre ce sentiment puissant et insidieux que la
beauté est partout, doit étre partout, alors méme que [’art n’est plus nulle part »’. Cela
ne veut pas dire que la dextérité artistique a disparu. Tout au contraire, elle s'active
partout avec une virtuosité étonnante. Il est temps de reconnaitre que I’ Afrique est entrée
dans un autre monde de 1’expérience esthétique et un autre monde de I’art — « celui ou
I’expérience esthétique tend a colorer la totalité des expériences, o les vécus sont tenus
de se présenter sur le mode de la beauté, celui ot I’art devient un parfum de parure »*%,

Le fait que tout et n’importe quoi peut étre de I’art est aussi le fait du triomphe de
I’esthétique. Si tout peut étre de 1’art alors « fout peut étre vu esthétiquement et [’art peut
s’écouler librement en dehors du monde de [l'art dont la défense anxieuse et
obsessionnelle devient aussi dispensable qu’elle est platonique et vouée a I'échec »*%.

L’art peut essaimer de partout. Il n’est plus limité par une convention. Un regard suffit,
qu’il soit d’artiste ou de spectateur, pour que tout s’esthétise. Selon les mots de Yves
Michaud, c’est cette « popularisation » et cette « vulgarisation » qui sont responsables de
la disparition de I’art du monde par vaporisation de sa substance : « Le monde est envahi
par une atmosphére esthétique. Simultanément, le monde de [’art ritualisé, sacralisé,
cramponné a sa précieuse rareté théatralisée, se vide peu a peu non seulement d’ceuvres
mais de participants. Seuls quelques initiés obstinés, fanatiques et conservateurs, sinon

franchement réactionnaires, s’obstinent a perpétuer le rite. Au-dehors, joyeusement et

1861hid, p. 12.
167)bid., p. 14.
1881hid. p. 18.
169bid. p. 54.



inconsciemment, tout le monde est artiste et baigne dans I’art. C’est fou, effectivement, ce
que le monde est maintenant devenu totalement beau. Tel est le triomphe de
Iesthétique »°.

Caricaturant la contemporanéité artistique africaine, Iba Ndiaye Diadji s’exclame : « Il
suffit de ramasser du bois mort ou de la ferraille au coin d’une rue, des chaussettes
trouées ou d’autres chiffons, de s’armer de cordes, de cauris et de queue de vache, de
tout placer dans un coin de galerie et d’appeler les gens & admirer la belle installation
mystique ! »7L,

L’art contemporain se définit par son caractére hétéroclite méme. Il est partout. Si
selon la définition de Kant, le beau est « ce qui plait universellement sans concept », ici,
on est servi en beauté. Elle est partout, « mais a I’état diffus et gazeux, a l’état de vapeur
ou de buée se déposant sur tous les visiteurs »'"2. L art n’est alors 1a que pour produire
une expeérience qui, par elle-méme, dans son indéfinition, est fonciérement esthétique.
Ainsi Iart se « dé-définit », se « dés-esthéticise », puisqu’il perd sa définition et ses
critéres esthétiques de plaisir et de beauté. Il devient indéfinissable, et ce que 1’on
présente comme de 1’art n’est plus une production d’expériences esthétiques consacrées a
la beauté, au sublime ou a 1’invention.

On regroupe dans la catégorie « art populaire » toutes les formes d’expression ayant
remplacé, complété ou développé I’art traditionnel. La culture populaire est
principalement a 1’origine de I’art actuel. On rencontre I’opposition entre la ville et la
campagne, entre les comportements culturels des classes supérieure et moyenne et ceux
de toutes les couches « inférieures ». Les membres des hautes classes de la société
dénigrent en général 1’art et la culture populaire.

Dans les grandes villes, leurs quartiers pauvres et leurs bidonvilles, 1’exode rural a
rapproché d’innombrables cultures rurales s’assimilant dans la vie urbaine en une culture

populaire de la musique et de la danse, de la littérature et du cinéma, de la sculpture, de la

0bid., pp. 55-56.
Djadji I. N., L impossible art africain, Dakar, Dékkando, 2002, p. 13.
2Michaud Y., op.cit., pp. 62-63.



peinture, de 1’architecture. Mais en revanche, nombre de ces phénoménes se voient aussi
a la campagne et se joignent alors a 1’expression culturelle de la région. La culture
populaire prend les diverses formes de la créativité et donne a la vie quotidienne plaisir
des sens et embellissement. Selon Jutta Stroter-Bender, elle « perpétue certaines
traditions dans leurs formes anciennes ou modifiées mais elle s ’ouvre aussi volontiers a
de nouvelles influences qu’elle saisit, intégre et développe »'’%. Dans chaque pays, en
effet, la culture populaire livre des productions artistiques tant surprenantes
qu'authentiques. Ces productions dépassent largement le cadre d’un simple artisanat.
C’est ainsi qu’en Afrique de 1’Ouest, les boutiques se couvrent d’enseignes peintes pour
indiquer qu’il s’agit d’un coiffeur, d’un tailleur, d’un guérisseur ou d’un bar, et il n’est
pas rare de voir ces peintures murales a I’intérieur des maisons.

Dans les villes du pays Igbo, au Nigeria, des sculptures colorées ornent les tombes des
disparus célebres. C’est aussi de la culture populaire que sont issus les autels élevés a la
déesse des eaux, Mami Wata, que I’on rencontre partout en Afrique de 1’Ouest. Presque
chaque bourg, chaque quartier des grandes villes a son « peintre-vedette » ; c’est lui
décore les discotheques, les bars ou les devantures des magasins.

Les artistes et artisans populaires ne s’intéressent pas aux mouvances du marché
international de 1’art ; ils réalisent des ceuvres pour leur propre population, sans se soucier
d’autre chose — contrairement aux artistes académiques qui se trouvent pris dans une sorte
de confrontation entre leur propre culture et celle de I’Occident. Les gouvernements
africains négligent d’ailleurs les ceuvres d’art populaires car elles évoquent, pensent-ils,
« un contexte social de pauvreté et de lutte pour la survie ». Ils dédaignent et méprisent
ces expressions culturelles.

Dans de nombreux pays africains, les artistes d’art traditionnel, pour survivre, vont
s’adapter a de nouvelles catégories d’acheteurs. La croissance des flux touristiques a

permis la naissance et le développement de petits ateliers fabriquant des objets

13stroter-Bender J., L art contemporain dans les pays du « Tiers-monde », Paris, L’Harmattan, 1995, p.
32.
bid., p. 34.



traditionnels, vendus comme souvenirs aux touristes. Des copies d’antiquités vendues
comme « authentiques » forment une partie de ce qu’il convenu d’appeler « I’art des
aéroports ».

On y trouve «peinture, sculpture, architecture, artisanat d’art, écrits, techniques
culturelles et culture de la vie quotidienne. Il englobe des retours a [ histoire culturelle
comme la sécularisation et la profanation de modéles religieux ou culturels ainsi que la
démythologisation de dieux, de héros et de symboles. Il permet en outre la stéréotypie,
des contenus, des themes et des sujets représentés. La représentation riche en clichés de
sa propre culture et d’une culture étrangere joue ici un réle extrémement important. (...)
C’est lorsque les objets stéréotypés de I’Airport Art correspondent aux clichés inscrits
dans les cultures qu’il répond aux attentes des intéressés. Et c’est ainsi que I’Airport art
trouve ses acheteurs »*".

Certes, on ne peut blamer des artistes de reproduire des images qui se vendent trés bien
quand on sait que c’est leur moyen de subsistance. Mais on ne peut plus les définir
comme des artistes, mais comme des « artistes-commergants ». Leur art est fait pour
vivre ; ¢’est de « I’art alimentaire ». Dans de nombreux pays africains la sculpture ne fait
pas partie de la tradition artistique. Mais puisque, pour les touristes, 1’art africain évoque
les masques, les artistes ont tenté de répondre a leurs attentes par une production
appropriée. La frontiére entre 1” « art des aéroports » et les ceuvres contemporaines reste
souvent floue. Les objets artisanaux que I’on classerait dans 1’ « art des aéroports » sont
de plus en plus appréciés par les Africains eux-mémes et sont accrochés a I’intérieur des
maisons. lls font ainsi partie de la culture populaire. Il serait donc complétement absurde
d’examiner 1’art contemporain de I’ Afrique noire et de minimiser 1’ « art des aéroports »
sous prétexte que c’est une imitation des modéles traditionnels et que c’est par ce biais
que sont apparues les notions de « faux » et de « vrai ». Mais qu’est-Ce qui peut nous
obliger & dire que ce que 1’on appelle « faux » n’est pas une véritable ceuvre d’art ? Ce «

faux » objet ne peut-il pas flatter notre sens de la beauté et nous procurer un sentiment de

5L ips J. cité par Stroter-Bender J., op. cit., pp. 36-37.



plaisir comme pourrait le faire un «vrai» objet? Si ces arts n’intéressent pas les
collectionneurs parce qu’ils seraient faux, pour nous, ils correspondent bien a ce que nous
appelons art populaire de I’ Afrique noire.

Considérés comme des autodidactes, les peintres populaires se sont multipliés dans
I’Afrique des années 60 et 70 jusqu’a nos jours. A coté des coloris des divers produits
industriels d’origine exclusivement européenne, ils utilisent aussi d’autres supports tels
que la pierre, la terre cuite, les écorces battues, les étoffes. Leurs peintures souvent
rituelles et symboliques, donnent lieu a des variations individuelles.

Certains ateliers et écoles d’art se réclament d’une non-directivité afin de ne point
corrompre les sensibilités « vierges » de I’artiste africain, de garder sa spontanéité ou
« les fraiches beautés de son ame » (P.R. Desfossés), par des modeles importés de
I’Occident. Le mot d’ordre est que I’inspiration leur vienne de la seule Afrique. Ils
recrutent non pas des dipldmés, mais des enfants, des adolescents et adultes issus du
milieu populaire, qui ont arrété tres tot leurs études et sont plus ou moins analphabétes.
Beaucoup sont issus de famille d’artisans. Dans leur quasi-totalité, les animateurs de ces
ateliers sont des admirateurs inconditionnels de 1’art africain traditionnel. Le phénoméne
concerne d’abord les quartiers populaires et les faubourgs des grandes villes africaines.
Chacun vient et s’occupe selon son désir et selon le temps qui lui convient.

L’apprentissage se fait généralement soit dans le milieu familial, soit dans un atelier ou
le jeune apprenti commence par assister le maitre. Certains de ces artistes proposent une
peinture ou une sculpture représentant des animaux de puissance, tel en pays Agni en
Cote d’Ivoire. D’autres exécutent des créations figuratives ou décoratives, voire
impressionnistes. Un certain nombre travaille dans les cours de leur concession, dans de
petites échoppes prés des marchés, exposent leurs ceuvres sur le sol, a I'intérieur et a
I’extérieur des boutiques, alignées sur les murs. IlIs travaillent a la commande, a 1’écoute
du désir du client. Ils peignent des enseignes publicitaires, réalisent des décorations
murales a ’extérieur ou a Dlintérieur des locaux, religieuses pour les sanctuaires,
publicitaires ou décoratifs pour les cafés, restaurants, hotels et boites de nuit. Ils peignent

aussi des motifs, des symboles et des aphorismes sur les camions et les bus, comme au



Nigeria. lls se disent « artistes naturels », étrangers & tout enseignement, ayant recu dons
et inspiration des dieux, des esprits, des ancétres, d’un fétiche ou de « forces »,
découvrant leurs ceuvres dans des visions et des réves: «lIs rejoignent alors, en
Occident, écrit Pierre Gaudibert, une partie des créateurs, surtout ceux de [’art brut et de
I’art médiumnique, disant au grand jour le sens devenu lointain de ce qui est toujours
nommé inspiration »*7S,

De ces écoles sont nés des artistes d’expression populaire « autodidactes », méme si ce
terme reste ambigu et varie selon les itinéraires individuels. Certains arrivent a occuper
une position artistique nationale et internationale, tels Twins Seven Seven au Nigeria ou
Chéri Samba au Congo, et deviennent méme des professionnels a part entiére et exercent
une grande influence sur les jeunes générations. Ils poursuivent une création dénommée a
tort « naive » selon des catégories occidentales. La peinture, dont celle du batik, les
reliefs sur cuivre, la sculpture en béton peint, les perles, I’usage des sables, des cauris, les
supports en peaux d’animaux, tout est matériel d’expression. Il existe presque toujours un
récit, une narration, des légendes, des proverbes, des contes, des mythes, inscrits dans les
tableaux, les sculptures et les gravures des artistes. Beaucoup d’expositions de ces
créations populaires ont eu lieu en Afrique méme, en Allemagne, en Belgique et dans
d’autres pays européens.

Un phénoméne particuliérement remarquable est constitué par les peintres de fixés
sous verre nombreux surtout au Sénégal, phénoméne non seulement présent a Dakar,
mais aussi dans d’autres villes : Saint-Louis, Rufisque, Diourbel, Kaolack, Ziguinchor.
Les themes les plus divers se représentent souvent comme des contes et histoires en
images : épisodes du Coran, de la vie de Mahomet et scénes bibliques, les lutteurs
traditionnels, des proverbes, des scénes de mceurs, des scénes de la vie quotidienne et
familiale, mais encore I’histoire épique et 1égendaire du passé du Sénégal, les fondateurs
et dignitaires des confréries islamiques. Ces fixés sous verre (les « souwéres ») « ont trés

souvent une extréme qualité par la justesse de I'observation, la liberté du traitement, le

176 Gaudibert P., L art africain contemporain, Diagonales, 1994, p. 53.



sens de la composition, la finesse des coloris, la subtilité des nuances, en particulier dans
les portraits féminins »*77.

Deux grandes figures se détachent : Gora Mbengue qui « inventait directement dans
une sorte de transe », vivait et travaillait dans le faubourg de Pikine prés de Dakar, et
Babacar L6 qui « peint simultanément des portraits de famille et des portraits individuels
a huile d’une grande netteté et force stylistique »'7®. Toutefois, sur le plan de la
reconnaissance artistique, les artistes populaires se heurtent a I’hostilit¢ des artistes
académiques, qui pensent qu’ils produisent un art « sous-developpé ». En Europe, ils
subissent le méme dédain que les naifs ou les singuliers de I’art de 1’Occident. Leurs
ceuvres sont le plus souvent cantonnées « dans des musées d’ethnographie, des galeries
marginales », et sont tenues éloignées de la légitimité des musées d’art'’®. Les
Occidentaux ont tendance & les nommer « naifs », un terme pourtant déja impropre en
Europe ou I’on désigne couramment ainsi des artistes auxquels le Douanier Rousseau sert
de figure fondatrice. On ose méme se demander si ces artistes sont inspirés ou s’ils sont
instinctifs. Mais pour Pierre Gaudibert, « ¢ ’est peut-&tre le terme de "Maitres populaires
de la réalité" qui conviendrait le mieux »*®°. Quoi qu’il en soit, des artistes comme Twins
Seven Seven ont acquis une notoriété internationale. Ses peintures sont faites « a la
gouache et a l’encre [...] recouvertes de vernis, parfois sur batik, et avec souvent des
assemblages de contre-plaqués découpés qui permettent une organisation singuliére de
l’espace, une démultiplication superposée des narrations les plus complexes et les plus
détaillés, ainsi que des effets de relief »,

Un autre artiste bien connu, Augustin Okoye, qui prit le pseudonyme de Middle Art, a
fait preuve d’une imagination sage dans toute son ceuvre, que ce soit sur des thémes
comme la guerre civile ou la religion. Au Congo, Chéri Samba, le plus connu

aujourd’hui, « plait beaucoup, comme nombre de prétendus "naifs" pour sa saveur

7 Ibid., p. 102.
178 1bid..

179 Ibid., p. 53.
180 1bid., p. 105.
181 Ihid., p. 106.



populaire, son sens de [’anecdote a la fois crue et moralisante, son goiit des images
publicitaires, de celles des magazines, des encyclopédies et des catalogues de la bande
dessinée qu’il a pratiqué... »®.

Au Sénégal, un artiste de trés grande valeur, Mbor Faye (1900-1984), « a utilisé de son
style dépouillé et éclatant la variété de la vie et des personnages de son village natal,

depuis les marabouts jusqu’aux arbres en fleurs »'&

. Alphadio, un des plus connus en
Europe, « a peint des scénes du néo-colonialisme, telle une vente d’armes clandestine au
ceeur de la forét »®*. Une femme, Younousse Séne, utilise les cauris dans ses peintures a
I’huile. Amadou B4 devient un artiste fort estimé avec des créations tres poétiques et trés
délicates sur de petits formats.

Mais le plus souvent, leurs créations sont vues, par les artistes académiques, comme
des peintures enfantines, des représentations élémentaires au dessin incertain et maladroit,
aux couleurs discordantes. La multiplicit¢ des commandes et I’engouement européen
grandissant peuvent, en effet, accroitre le risque de baisse de qualité. Mais comme le
souligne trés justement Pierre Gaudibert, « la peinture populaire fait partie intégrante de
la "nouvelle peinture africaine” et elle est souvent remarquable », Héléne Delprat a
d’ailleurs pu déclarer que ce qu’elle a vu en Afrique est beaucoup plus que de la
décoration. En parlant des Occidentaux, elle remarque que leur regard, leurs habitudes
« faussent » tout et qu’ils passent « facilement pour ceux dont on attend une lecon de
"vraie" peinture » alors qu’ils n’ont pas de lecon a leur donner. La peinture africaine, dit-
elle, la passionne bien davantage et lui apprend « quelque chose d’essentiel »'°.

Au Sénégal, la peinture sur verre existe depuis la fin du XX siécle. On peint avec
force couleurs et légendes et on reproduit des saints, des scenes de villages et des beautés
africaines. Plusieurs expositions a Paris furent consacrées a I’artiste Gora Mbengue

(1931-1988) : « ses ceuvres sont d’'une grande clarté et ses compositions saisissent

182 |hid., p. 108.

183 |bid., p. 110.

184 yoir Pillustration Pierre Gaudibert, op. cit., p.111.
185 |bid., p.118.

186 pid.



I’essentiel en quelques traits. Elles permettent de comprendre la vie sénégalaise, la vision
du monde véhiculée par une culture populaire marquée par la joie de vivre et la
sensualité mais aussi par un fort sentiment religieux »8". D’autres artistes sénégalais
comme Modou Fall, Mor Gueye et Alexis Ngom ont aussi fait des expositions de la
peinture sur verre en France et en Allemagne. Les années 60 furent caractérisées par des
ceuvres plastiques de grand format, hautes couleurs, souvent fantastiques, représentant des
scénes légendaires : « [’artiste se sent avant tout héritier et interpréte d’une culture,
d’une race, d’une ethnie ou d’'une lignée »188,

Des ceuvres comme celle de Mbor Faye (1900-1984) jettent un pont entre la peinture
populaire et 1’art moderne. Ses plus beaux tableaux rappellent, par leur composition
simple et franche et par la clarté de leurs couleurs, la tradition de la peinture sur verre.
Les ceuvres d’art modernes sénégalaises placent « [’homme au centre des motifs et des
thémes traditionnels ».

Les sculptures populaires accomplissent des parcours semblables aux peintures
populaires et bénéficient de statuts analogues. A coté d’une sculpture le plus souvent
prisée de certains Européens comme de quelques Africains, il existe aujourd’hui dans
toute 1’Afrique noire des expressions plastiques tout a fait inédites relevant d’artistes
populaires. On sculpte des masques funéraires, ainsi que de grandes statues majestueuses
d’un style naturaliste et d’une polychromie des plus vives a base de colorants industriels.

« La sculpture populaire sur ciment permet des expressions qui se rapprochent des
"singuliers de ’art" et de ’art brut »®°. Ainsi, les personnages, les animaux, les épopées,
les contes, les mythes et légendes, sont mis en sculpture. Ces sculptures en ciment
existent dans les maisons Mbari chez les Igbo du Nigeria depuis les années 30. C’est
aussi au Nigeria que I’artiste Dossou Amidou, né en 1965, crée des sculptures profanes,
personnages assis ou debout, couples de boxeurs ou religieuses, telles les représentations

de Mammy Wata. Le culte devenu trés populaire de Mammy Wata, divinité de I’eau, des

187 Striter-Bender J., L art contemporain dans les pays du « Tiers-monde », Paris, L’Harmattan, 1995, p.
112.

188 |bid., p. 114.

189 Gaudibert P., op. cit., p. 122.



lagunes et des fleuves, équivalente de la siréne ou de la vouivre d’autres régions du
monde, s’est répandu dans toute 1I’Afrique de I’Ouest et a donné lieu a d’innombrables
peintures et sculptures populaires. Les artistes Ibibio du Nigeria en ont sculpté de tres
belles, en buste, assises, debout dans des bateaux. Cet art appelé au Congo « watiste », du
nom de Mammy Wata, a donné parfois son nom & toutes les expressions artistiques

populaires®

. Mais I’essor de la religion vaudou au Bénin, au Togo et au Nigeria a aussi
suscité la création de nouvelles sculptures rituelles pour les cérémonies, ou les autels
privés avec les « autels personnels », sans oublier les statuettes faites pour fixer I’esprit
des morts. Au Togo, ’artiste Agbagli Kossi (1934-1992) témoigne d’un remarquable sens
syncrétique pour réunir traditions africaines et ses propres inventions personnelles.

Une autre innovation dans la sculpture populaire africaine a vu le jour chez les
Makondé. Ces derniers, trés connus dans D’art traditionnel, ont sculpté d’une manicre
réaliste des personnages et des types sociaux familiers. Des artistes comme Robert
Yacobo, Samak Clémence, Pajume Alaba, Reinaten Sadimba ont représenté en ébéne,
parfois en ivoire, les figures de la mére, de la porteuse d’eau, des fumeurs et autres
personnages de leur société, mais aussi des esprits d’animaux, des figures grotesques. 1ls
représentent « des sortes de totems, de personnages stylisés et déformés aux membres
effilés, a la limite de l’abstraction, d’ou émergent des tétes, des seins, des yeux, le tout a
travers des formes sinueuses et étirées qui se superposent et s entrelacent »°%. Selon
Pierre Gaudibert, cet étirement longiforme dans les peintures africaines contemporaines,
est une tendance fréquente « qui peut avoir une de ses origines dans les modeles de /’art
rupestre africain »,

L’Afrique du Sud est riche d’un grand nombre de sculpteurs populaires de valeur
inégale, parmi lesquels on peut citer : Phutuma Seoka (né en 1922), Jackson Hlungwani
(né en 1923), Noria Mabasa (1938-1987), Johannes Maswanganyi (né en 1949).

190 1hid., p. 124.
91 1bid., p. 127.
1921hidem



Comme les artistes peintres populaires, ils déclarent eux aussi recevoir leur inspiration
dans des songes ou des visions. Ce nouvel art se répandit trés vite et suscita une série
d’ateliers, de coopérations et de boutiques destinés a la fabrication et & la vente de ces
sculptures. Si cet art a été jugé trés séverement par certains africanistes tel que William
Fagg, qui y voit un «art postfreudien et contorsionné », il faut reconnaitre que la
sculpture populaire fait partie intégrante de la sculpture africaine et qu’elle est souvent

’objet de créations remarquables.

A. La récupération

Le début des années 80 voit surgir un nouveau phénomene artistique qui marque une
rupture décisive avec 1’enseignement colonial et la Négritude. Ce changement
interviendra a tous les niveaux, tant pour les supports que pour les couleurs. Il s’agit
d’intégrer des matériaux locaux dans la création artistique. Ainsi, la toile importée est
remplacée par le tissu local ou I’enveloppe tissée ou le sac de sisal ; ’huile par une
couleur obtenue grace a de la cola pilée et malaxée, la boite de conserve ou le fer ramassé
sont soudés et collés pour en faire une sculpture.

Au Sénégal, par exemple, les enseignants des Beaux-arts de Dakar, ont eu I’idée de
conseiller a leurs éléves de « fabriquer eux-mémes leurs couleurs & partir de pigments
locaux, de feuilles ou de racines au lieu des couleurs industrielles importées »'%. 11 s’agit
donc d’utiliser des colorations naturelles et donc moins onéreuses. Ce phénomeéne a
donné naissance au mouvement « VVohu-Vohu » en Céte d’Ivoire, alors qu’au Sénégal il
prend le nom de « récupération ». Il s’agit de ramasser des objets, de les recycler dans un

ensemble pour leur donner une « nouvelle vie ».

193 gylla A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogéne, numéro 184,
Gallimard, 1998p.58.



Tout est prétexte a la création. L’artiste sénégalais Ndary Lo, inventeur du

« daptaisme »'%

, principe philosophique et artistique pronant la faculté a s’adapter a tout
et en toute circonstance, il ramasse, entasse des objets récupérés qu’il recycle pour en
faire des ceuvres d’art. Pour lui, ces objets récupérés racontent des choses. Dans son
rapport aux matériaux, ce qui ’intéresse, c’est leur histoire. Il pense que I’objet a trois
vies : « sa premiere vie, la matiére premiére qui a servi a sa fabrication. La deuxiéme,
c’est I'objet fabriqué manufacturé en lui-méme. Dés lors qu’il n’est plus utilisable, [’objet
acquiere un potentiel créatif. Créer a partir de [’objet récupéré, c’est lui insuffler une
troisiéme vie »'%,

Ce qui intéresse Ndary Lo, c’est de donner un autre pouvoir, une autre utilité a un
matériau qui a déja servi. Sous ce rapport, la récupération est 1’essence méme de I’ceuvre
en ce sens que c’est elle qui la commande et révele la troisieme dimension d’un objet en
lui conférant un autre sens. Dis moi ce que tu jettes et je te dirai ce que j'en fais : tel est
son credo. C’est ainsi que dans une localité sans électricité, son regard vise les lampes
tempéte abandonnées. Il les ramasse, les travaille et les expose. 250 au total : un vrai
succés. A Rufisque, prés de Dakar, un des moyens de locomotion est le cheval qui
marche avec la caléche, le sculpteur repére les fers a cheval qui trainent, en fait des
hommes de fer. Sa maticre de prédilection est le fer. Il est omniprésent dans ses ceuvres. Il
donne sa forme a la charpente métallique. Ensuite, chauffés, tordus, soudés, martelés, fers
a cheval, fers & béton et autres viennent se fixer sur I'ossature. Outre le fer, il utilise divers
matériaux de récupération : os, bois, tissus, filets, plastique, pour les métamorphoser en
figures surprenantes, comme dans L'Incompris. Cette ceuvre est drapée de bouts de tissus.
Et elle donne I’impression de porter sa téte disproportionnée qui ramasse aussi d’autres
tétes de poupées.

On choisit un matériau parce qu’il correspond au meilleur traitement du concept de

I’ceuvre, parce qu’il est utile dans la perspective d’une esthétique. Il s’agit de visionner

194 v/oir son interview accordée & Virginie Andriamirado le 04/10/2002 et disponible en ligne sur le site
http://www.africultures.com/index.asp?no=2228&menu=revue_affiche_article
195 1

Ibid.



http://www.africultures.com/index.asp?no=2228&menu=revue_affiche_article

I’ceuvre dans son concret efficace. Le matériau est le support, I’humilité de I’ceuvre. En se
sens, I’art africain introduit dans le matériau I’impalpable, le concept. Cette utilisation des
matériaux favorise un art qui, désireux de s'adapter a un environnement mouvant,
parvient a se libérer des codes pour transcender les registres de I'abstraction et du
naturalisme. L’art africain contemporain use de tout, tout est mati¢re a faire une ceuvre
d’art.

La création se libére ainsi de la matiére noble et peut désormais s’exercer a volonté.
C’est sans doute ce qui explique le triomphe de I’esthétique en Afrique ; rares sont
aujourd’hui les artistes qui ne pratiquent pas la récupération. Elle constitue une aubaine
pour bon nombre d’artistes qui y voient un moyen de créer a moindre budget.

Aujourd’hui, la récupération est entrée dans les meeurs artistiques, en Afrique comme
en Europe et ailleurs dans le monde. Elle se généralise de plus en plus dans un nouveau
phénomene artistique appelé « installation » et avec lequel elle se confond, en ce sens que

dans beaucoup d’installations, les artistes utilisent souvent des objets récupérés.

B. L’installation

Le début des années 90 a été marqué en Afrique, dans les arts plastiques, par
I’apparition des « installations ». Au Sénégal, I’événement déterminant a été le
phénomene socio-plastique appelé « Set-Sétal ». Il a en effet mobilisé dans toutes les
villes les jeunes, aidés par les étudiants des Beaux-arts et parfois par les artistes eux-
mémes. Ce phénomeéne artistique et social a créé et introduit, nous dit Abdou Sylla, la
beauté dans les villes et leurs quartiers par la récupération et le recyclage des objets
usagés de tous ordres. Le « Set-Sétal » a été un « mouvement esthétique qui a consisté a

« rendre propre (set) » et & « embellir » (sétal) » 1%, Dans tous les quartiers des villes, les

1% gylla A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogéne, numéro 184,
Gallimard, 1998, p.60.



jeunes ont balayé, nettoyé et dessablé les rues ; ils ont ensuite badigeonnés les trottoirs
des rues et les murs et toutes ces surfaces ont été couvertes de peintures amusantes, tandis
que des monuments réalisés avec des sculptures, parfois des masques et autres matériaux
récupérés (pneus, bouts de bois, bouteilles, ferrailles, cartons, ficelles, cauris, etc.) sont
installés dans les places publiques, les carrefours et les divers espaces, et le tout peint de
couleurs vives.

C’est vrai : « c’est fou ce que le monde peut-étre beau ». L’art et la définition du beau
sont dans la rue, les jeunes établissent leurs propres criteres esthétiques et reproduisent le
paysage urbain. Récupérée par les politiciens pour attirer des militants, I'imagination des
jeunes s’amoindrit : les visites officielles des quartiers décorés, relayées par la télévision,
étouffent les jeunes. Dépossédés de leurs idées, ils ne balaient plus les trottoirs et
n’embellissent plus les rues. De nouveau, les places publiques et les rues reprennent vite
leur aspect d’antan : sales, nauséabondes et déstructurées. Ce mouvement collectif de
civisme s’est vite évanoui dés qu’il est devenu un enjeu politique et un faire-valoir
personnel pour les politiciens. Aujourd’hui, il ne reste plus rien de ’esprit de cette
période, plus aucune trace des artistes en herbe. Mais cette perception esthétique des
objets de rebut ne va pas échapper aux artistes sénégalais confirmés. Le sculpteur,
Moustapha Dimé (décédé en 1998) sera le premier a I’intégrer dans son art. Il a réalisé
des montages, des assemblages de plusieurs matériaux pour en faire des sculptures. Dans
L’Homme qui pleure (1990) par exemple, «tous les matériaux intégrés ont été
récupérés : un gros morceau de bois d’acajou légérement calciné représente la téte ; un
banc en bois, troué au milieu et noirci, fait office de corps (thorax, bassin, jambes) ; des
cordes fixées a ce banc en haut représentent les bras ; un autre banc perpendiculaire au
premier et fixé a lui permet & la sculpture de se maintenir autonome ».

Dans la sculpture Femme (1991), « deux mortiers, dont ['un est renversé sur [’autre,
forment les membres inférieurs et les fesses de la femme ; au-dessus du mortier renverse,
un pilon figure le reste du corps, le cou et la téte ; au niveau de la poitrine, c’est-a-dire

de la partie supérieure du pilon, deux calebasses en bois renversées représentent les gros



seins ; des morceaux d’ébéne sous forme de clous plantés a cette extrémité-téte du pilon
signifient les cheveux de la femme »%7,

Toutefois, I’installation, comme genre artistique nouveau, s’est réellement imposée
pendant I’édition de Dak’Art 1996. C’est, en effet, I’installation du Malien Abdoulaye
Konaté, intitulée Homme aux chasseurs du Mandé (1994), qui a obtenu le Grand Prix du
Président de la République : cette ceuvre est faite a ’aide d’un pagne traditionnel, teint en
rouge, sur lequel sont fixés divers objets : gris-gris, morceaux de tissus, etc., cousus ou
attachés'®®, Dans son ceuvre Gris-gris pour Israél et la Palestine, les symboles sont des
objets textiles. Dans « Naissance, Mort et Culture » ou encore « L’arbre a offrandes », il
s’approprie des éléments de la culture traditionnelle qu’il voit comme des éléments
portant une valeur esthétique, et il les utilise dans ce sens. Sa premiére grande exposition
a eu lieu en mars 1991, quand il a commencé & travailler les installations. Aprés cela,
I’exposition capitale a eu lieu a I’Institut du Monde Arabe a Paris, puis il y a eu celle de
Las Palmas, en Espagne, une autre a Amiens, et au Couvent des Cordeliers avec Suites
africaines.

Mais s’il y a un installateur par excellence, c’est certainement 1’artiste camerounais
Pascale Marthine Tayou. En effet, dans 1’exposition personnelle qui lui a été consacré au
Goethe Institut, il n’a présenté que des installations : Chaussettes universelles faites de
tissus, papiers, fil, chaussettes, matériaux divers ; Folie Tripale 11 et Folie Tripale 12
(1995) constituées de bois, terre, masques, bidons, plastique, tissu, etc. Il crée des
installations sur les lieux méme d'expositions, recyclant toutes formes de matériaux,
d'objets et d'images. Certains critiques qualifient de «crise » ce mouvement de I’art
contemporain et le déplorent. lls pensent que ces artistes superposent des productions
d’objets qui renvoient a n’importe quoi — parfois on rassemble des feuilles de papiers que
I’on ramasse ou des bouteilles qu’on a accumulées — sans que le contexte soit évident. Si
installer des objets d’une certaine maniére, c’est faire de I’art, rien ne nous empécherait,

par exemple, de lire les autels traditionnels comme des lieux de production artistique. On

97 1bid., p. 61.
198 |pidem



constate ainsi la mort de ’art au sens ou celui-Ci « se retrouve banalisé dans le tout-
venant de la culture commerciale »*°. Ceux qui font ces critiques ne savent pas que 1’art
est devenu un générateur d’expériences qui, par elles-mémes, dans sa définition et son
indéfinition, est fondamentalement esthétique.

Il'y eut trés peu de critiques contre ce nouvel espace de I’art en Afrique. Quelques
critiques et mémes des artistes se sont étonnés de voir exposer des « chaussettes », des
« gris-gris », des « morceaux de tissus», etc. Ces critiques sont d’un autre age et
montrent que leurs auteurs n’ont rien compris de I’art contemporain. Il est vrai que toutes
ces choses dans la rue peuvent n’avoir aucun sens, mais exposées, elles sont considérées
comme «lieu de I’art » par «la contradiction entre un aspect architectural extérieur
ordinaire et des espaces intérieurs déjantés »*°. lls ne savent pas que dans ce nouvel
régime de I’expérience esthétique, ce qui compte, ce n’est pas le contenu ni la forme de
I’expérience mais « [’expérience elle-méme comme série, ensemble, ou famille
d’expériences discontinues a caractére fluide et plaisant »*°1. Tous les contenus, toutes
les formes sont aujourd’hui acceptables pour le public, le marché et le milieu. De la
récupération a I’installation, 1’artiste peut désormais utiliser tous les moyens qu’il voudra.
« Tout peut convenir et tout peut aller », pour reprendre 1’expression de Yves Michaud.
Et ce « bazar » n’est pas du tout une crise de ’art : « il faut des expériences pour tous les
go(ts et toutes les prédilections individuelles »2°2,

La beauté n’a pas de limites : I’art est partout au point de n’étre nulle part. De cette
maniére, on a I’impression d’apercevoir la fin de ’art africain, mais il n’en est rien : il
existera toujours des lieux, des occasions et des rites spéciaux de création artistique. Il n’y
a aujourd’hui aucun signe d’épuisement ou de rejet de la production artistique. La
demande d’expérience esthétique, loin de se raréfier, progresse de plus en plus : on aura
toujours de besoin de I’art dans les musées qui se créent, pour embellir la vie quotidienng,

on aura toujours besoin de I’art a acheter dans les ventes aux enchéres. Du coté de 1’offre,

19 Michaud Y., L art a I'état gazeux. Essai sur le triomphe de [’esthétique, Paris, Stock, 2003, p. 102.
200 |pi
Ibid., p. 64.
201 |bid., p. 176.
202 |pid., p. 177.



il n’y a jamais eu autant d’artistes en Afrique. On peut donc toujours penser que 1’art
populaire, la récupération ou I’installation ne sont pas de I’art, que les artistes exposent
n’importe quoi, mais toutes ces critiques renvoient a « un monde défunt depuis un monde
défunt » alors que nous vivons une autre réalité : celle du triomphe de 1’esthétique et d’un

monde « de la vaporisation de I’art »**.

§ 5. Les arts numériques

C’est en 1998, a travers la biennale de Dakar, qu’on a commencé a sentir un intérét
pour I’outil numérique dans les arts africains. Et la biennale des arts de Dakar a intégré
depuis lors le développement de projets numériques. Cette biennale accorde maintenant
une place particuliére aux arts numériques et aux nouvelles technologies de 1I’information
et de la communication. Elle offre en effet une proportion importante d’ceuvres faisant
appel a un certain niveau de technicité, depuis ['usage de la vidéo jusqu’a la création
numérique. Elle s’est par ailleurs dotée d’un laboratoire des arts et technologies,
Dakar_Lab, visant a mettre en relation informaticiens et artistes. Il y a un impact
grandissant des nouvelles technologies dans la création contemporaine africaine. De plus
en plus d’artistes africains travaillent avec les outils numériques.

On appelle numérique toute image qui va étre codifiée, ¢’est-a-dire lisible a I’aide d’un
outil dit numérique. Pour la vidéo, il y a deux types de supports. Il y a évidemment la
VHS, mais il y a aussi les caméras numériques. Dés lors, les ceuvres ainsi réalisées
peuvent prétendre au label d’art numérique. Les artistes sont porteurs de projets qu’ils
vont développer. Avec le numérique, 1’artiste peut faire de la projection, mais il peut avoir
également du son. Les arts numériques permettent de créer des alliances entre des
plasticiens et des technologues, d’aller a la croisée des chemins artistiques, de susciter des

envies de création.

203 [pid., p. 184.



Le terme d’art numérique contient un large éventail de créations, qui va des
installations et sites Internet de nature artistique aux vidéos numériques. Mais, a cause du
manque de familiarité avec cette forme d’art en raison de 1’insuffisance des ressources et
du phénomeéne d’exclusion résultant de la fracture numérique, il convient d’étendre le
champ de sa définition. L’art numérique s’applique plus largement aux pratiques pouvant
allier numérique et art : conception assistée par ordinateur, vidéo, film, animation image
par image, photographie numérique et expériences sur des logiciels ou du matériel de
création numérique sont autant de possibilités utilisées dans I’art numérique en Afrique.
Le terme est donc utilisé pour classer et définir les formes d’art (plastique, textuel, sonore,
performance) qui nécessitent 1'emploi d’un ordinateur ou des technologies numériques
pour la production d’une ceuvre. Mais quelles sont les modalités d'émergence d'un art
africain centré sur I'Internet ? Quelles sont les formes d’exposition et de réception
imaginées en Afrique ?

Depuis les années 1990, Internet bouscule les formes de création et de diffusion de I'art
contemporain. Dans le méme temps, le « travail artistique », plus collectif et
interdisciplinaire, préfigure de nouveaux usages de I'Internet. Avec le Net art, on assiste a
une création collective ou artistes et informaticiens interviennent ensemble. Le suivi de
I’ceuvre, de la disposition et de I’exposition du Net art permet de voir la constitution de
projets a dimensions multiples — programmes, interfaces, images, dispositifs — dont les
enjeux relationnels renouvellent les rapports entre art, technique et société. 1l y a ainsi une
multiplication des fragments du travail artistique.

Les arts numériques sont devenus un champ trés fécond dans la création artistique
africaine contemporaine. Les arts africains contemporains sont aujourd’hui entourés de
toutes parts de I’autorité de la science et des nouvelles technologies de 1’information et de
la communication. Les artistes africains se tournent en effet de plus en plus vers un futur
artistique construit par les nouvelles technologies.

S’il y a un tel engouement vers les arts numériques, c’est parce que les innovations
technologiques sont aujourd’hui porteuses de progres. Dorénavant pour se développer, les

cultures doivent s’enrichir de leurs différences pour converger vers I'universel. Elles ne



peuvent plus étre séparées par des frontieres étanches. Les hommes communiquent leurs
idées, leurs sentiments, leurs techniques par des moyens qui ignorent les distances, et
Internet devient un outil favorable pour les échanges culturels.

Les artistes utilisent de plus en plus Internet comme lieu virtuel d’exposition de leur art
et comme mode de communication avec la communauté artistique internationale. C’est
qu’Internet, comme les autres médias, presse et télévision, constitue aussi un réservoir
d’images et d’informations disponibles. Il permet aux artistes internautes africains de
développer de nouveaux réseaux artistiques et de produire des projets aussi bien dans leur
conception que dans leur diffusion. De célebres artistes ont fait du numérique un support
et un outil de communication. La sénégalaise Anta Germaine Gaye (avec la recherche
d’effets a partir d’une tentative de domestication de 1’électricité), le marocain Mounir
Fatmi (dans son installation Liaisons et Déplacement), son compatriote Hassan Darsi
(avec la présentation d’un Cube fonctionnant a I’aide d’un dispositif électrique) et la Sud-
Africaine Bernadette Searle (avec son installation Sans titre ou 1’éclairage fait scintiller
les images), tous ont le mérite d’innover. On pourrait donner a leur ceuvre un nom
portugais, japonais, allemand ou chinois, et I’ceuvre aurait gardé le méme aspect. Ces
ceuvres ne sont pas créées « pour un seul public, mais pour tous les hommes qui voient le
symbole de la communication et des échanges transfrontiéres a travers ces cables de
plusieurs dimensions »2%. On peut aussi citer les créations du Camerounais Goddy Leye
avec ses productions de vidéos réalisées en home cinéma et aux effets spéciaux dus aux
possibilités du montage numérique, du Sénégalais Sidy Seck avec ses computers
obsolétes récupérés ou sa compatriote Fatou Kandé Senghor qui associe musique, Voix,
images numérisées, et documentaires vidéo.

I1'y a & des exemples édifiants sur les changements dans 1’identité des arts africains.
Iba Ndiaye Diadji, qui appelait d’ailleurs a une africanité des arts africains, reconnait que
les artistes du continent ne peuvent pas faire autrement puisque 1’art se conjugue de plus
en plus avec la science. On ne peut leur reprocher de n’avoir pas puisé dans le fond propre

de leurs pays et de leurs cultures les formes et les contenus qu’ils ont mis dans leurs

204 Diadji I. N., L impossible art africain, Dakar, Dékkando, 2002, p. 88.



ceuvres grace aux nouvelles technologies. Personne ne peut dire que ce qu’ils ont créé
n’est pas «leur é&tre réel » ou «D’expression de leur désir de communiquer
artistiquement ». La composition mixte en installation n’est pas une propriété exclusive
de I’Occident.

Selon Iba Ndiaye Diadji, les artistes africains doivent s’imprégner des arts numériques,
non pas pour devenir des artistes numériques, mais pour qu’ils scientisent leur création.
Pour étre hommes et africains de leur temps. Et la critique d’art devra utiliser une
conceptualisation approprié¢e. Car a I’heure « out les champs de la créativité s élargissent
autour du technologique, ou les supports deviennent virtuels, ou le discours classique est
infirme pour nommer ce qui est », le critique d’art ne peut plus continuer de parler vrai
avec les mots usés de Hegel, Kant, Nietzsche. En d’autres termes, 1’art du numérique
appelle une critique du numérique, une contemplation et une jouissance de 1’¢électronique,
un sublime technologique. Les arts numériques vont certainement obliger les Africains a
repenser les comportements et les théories de l'art en ce sens qu’ils offrent de nouvelles
formes de réception. Mais que I’on ne se trompe pas. Faire passer I’Afrique a I’ére des
nouvelles technologies « est une question fondamentalement politique. Moins les états
africains consentiront a faire des investissements dans ce domaine, plus [’écart se
creusera avec le monde moderne »2%.

Mais les artistes africains conserveront-ils leur africanité dans ce nouveau tournant de
I'art ? L'arrivée du numérique ne résulte-t-elle pas d'une nouvelle forme de colonisation de
I'art et des territoires africains ? Peut-on poser la question d'une éventuelle africanité
numérisée ?

Des manifestations comme la Biennale de Dakar posent d’importantes questions
d’ordre culturel. Tout d’abord, il faut dire que les nouvelles technologies posent a 1’art le
défi de nouveaux outils et de nouveaux discours. Certaines critiques insistent sur
I’aliénation culturelle qu’impliquerait 1'usage d’outils incarnant la domination
technologique occidentale. Mais au-dela de ces problémes techniques, esthétiques ou

identitaires, il faut aussi souligner que cette question des nouvelles technologies est posée

205 [pjd., p. 96.



sur un cadre ou se conjuguent mondialisation et développement. Des expressions comme
village global ou autoroutes de I’information montrent que I’information circule partout,
et que I’espace et le temps sont anéantis par la magie de I’¢électronique. Les nouvelles
technologies font de nous des acteurs universels. Les pratiques artistiques africaines
doivent donc évoluer vers de nouveaux territoires. Selon Iba Ndiaye Diadji, «l'art
numérique africain par les Africains pour les africains et pour I'Homme est bien du
domaine du possible si la question culturelle en Afrique n'est pas réduite a une copie de
ce qui se fait ailleurs, ou a un pur émerveillement face aux progres des sciences et des
technologies »2°%,

La volonté de I’Afrique de développer ses infrastructures et de produire ses propres
contenus est incontestablement légitime. Mais les effets de la mondialisation doivent
« étre réellement pris en charge, moins a partir du rappel de la présence quantifiée de
I’Afrique dans le commerce mondial, que de la conscience de la place qui doit étre la
sienne dans le phénomeéne de la mondialisation »?%7.

L’appel a des technologies avancées lors de cette biennale de Dakar ne fait qu’entrainer
un résultat inverse de celui initialement recherché. Car plutét que d’appréhender la place
réelle de I’ Afrique dans la mondialisation — et notamment dans le monde global de 1’art —,
on ne fait que réduire les artistes a de simples représentants de promotion des nouvelles
technologies en Afrique.

Dak’ Art est souvent considéré comme la vitrine de 1’art contemporain sur le continent.
Mais, compte tenu de son statut d’objet culturel gouvernemental et de I’action soutenue
par I’Etat, en faveur des nouvelles technologies, on peut se demander si cette vitrine n’est
pas réellement instrumentalisée pour servir d’autres fins qu’un simple rendez-vous des

artistes plasticiens négro-africains. On peut en effet se poser la question se savoir si les

206 Diadji I. N., « Mutations disciplinaires dans les arts et les champs de créativité : le cas des arts
africains », Actes du colloque ISEA, 2000.

27 Diaw A., citée par Eliard S. dans « DAK’ART 2004, vitrine des NTIC ? », article publié le 15/09/2004
sur le site

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche article&no=3553.



http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=3553

artistes ne sont pas utilisés pour montrer que I’Afrique est a la hauteur des défis que
posent la mondialisation et les nouvelles technologies.

Or la question n’est pas de savoir si I’Afrique peut ou non relever ce défi, mais si la
Biennale est le lieu le plus adapté pour relever le défi de la mondialisation des arts
africains. L’autre aspect du probléme qu’il faut noter, c’est que si la Biennale favorise une
création artistique réalisée avec I’usage de techniques onéreuses, elle ne fera qu’avantager
les artistes de la diaspora pour lesquels ’acces a ces outils est plus facile que pour leurs

homologues du continent.

§ 6. Rdle social et conditions de travail des artistes

Les artistes africains jouent un réle social, signe de leur participation au développement
de leur société. Selon Séa Diallo, « I'artiste doit se voir comme I'héritier de nos historiens,
en témoin de son temps tout en sachant qu'il ne pourra pas faire I'histoire des sociétés
sans les peuples. Nous ne sommes ni élément isolé, ni élément privilégié par rapport a
quoi que ce soit. L'artiste doit pouvoir tenir le challenge de dire dans le domaine qui est
le sien, qu'il va y exceller au bénéfice de sa société. Chaque membre de la société doit
essayer d'étre le meilleur pour élever sa profession et pour le développement
communautaire »2%8,

Babacar Diop rapproche ces propos du plasticien Séa Diallo de ceux de Djamilatou
Bikami, artiste et professeur d'éducation artistique : « En Afrique, nous avons nos réalités.
L'africain ne sait pas s'isoler. Il vit en communauté, dans sa famille, son entourage et
dans sa société. Pour l'artiste, la solitude n'est que temporaire. C'est juste au moment de

la création. Des que I'on termine son travail, on retrouve le groupe. L'Afrique et le

208 propos rapportés par Babacar Diop dans « Le réle social des artistes plasticiens »,
article publié le 04/10/2002 sur le site :
http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche article&no=2231&section=dossier



http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=2231&section=dossier

Sénégal, particulierement, ne connaissent pas la solitude et I'individualisme comme en
Occident. D'ailleurs, I'environnement social est pour nous source d'inspiration »2%.

La méme remarque est faite par Ibrahima Mbaye dit Tita. Pour cet artiste et professeur
d'éducation artistique, « le peintre africain ou sénégalais vit déja dans un milieu animé ou
I'on refuse que la personne s'isole des autres membres de la société ». Il ajoute : « chez
nous, ceux qui s'isolent, se marginalisent, sont considérés comme des fous. Je ne peux pas
peindre en dehors de mon environnement »?°,

Dans le méme ordre d’idées, Alpha Sow pense que l'artiste, plus que quiconque, a
besoin de se mouvoir dans une communauté. L’artiste doit porter des messages,
sensibiliser et adhérer a des associations pour défendre des causes communes. C’est
pourquoi, nous dit Cheikh Anta Diop, « un artiste qui posera le probléeme social dans son
art sans ambiguité, d'une facon propre a secouer la conscience léthargique ; I'artiste qui
se posera au ceeur du réel, pour aider son peuple a découvrir celui-Ci ; I'artiste qui saura
exécuter des ceuvres nobles dans le but d'inspirer un idéal de grandeur a son peuple, qu'il
soit poéte, musicien, sculpteur, peintre ou architecte, est I'homme qui répond, dans la
mesure de ses dons, aux nécessités de son époque et aux problémes qui se posent au sein
de son peuple »?11,

Séa Diallo et ses collégues du Village des Arts de Dakar revendiquent ainsi un réle
social. Ils animent des ateliers d'expression artistique, partagent leur savoir et leur savoir-
faire avec d’autres : « donner le meilleur de ce que je peux dans ce que je sais faire de
mieux. Un pouvoir, un savoir. Il ne s'agit pas seulement pour nous de peindre et de
vendre des tableaux. Nous ceuvrons beaucoup pour la communauté. Je dois étre un
modele. Je ne dois pas me faire prendre pour un acte répréhensible. Car, on jugera mes
pairs a partir de ma personne. Surtout que l'artiste est a la fois un élément de contact et

212

de rejet »=, révele Séa Diallo. Et Ismaila Manga ne dit pas autre chose quand il affirme :

« Une propre vision du monde qui I'entoure, c'est la le rdle social de I'artiste ». Ce rdle,

209 1pid.
21pidem
21 pjop C. A, Nations négres et culture, Présence Africaine, 4¢ édition, 1979, pp. 525-526.
212 i
Ibid.



selon Djamilatou Bikami, se trouve dans les « thémes comme le sida, la question des
réfugies, les messages livrés a travers les ceuvres et les actions sociales envers les
autres ».

L’art, stipule Séa Diallo, « ne doit pas étre seulement l'affaire de collectionneurs et
d'autres personnes ayant les moyens d'acheter des toiles »?'%. Les artistes contemporains
travaillent dans des conditions trés difficiles. Les fournitures sont beaucoup trop chéres et
les outils de travail a peine accessibles. Les établissements culturels exposant des ceuvres
d’art sont concentrés dans les capitales et en nombre limité. Ce sont, le plus souvent, les
instituts culturels de pays occidentaux qui réalisent des expositions ou qui servent
d’intermédiaire pour des achats ou des bourses.

Certains artistes, comme les peintres sur carré tanzaniens, voient les profits de leurs
commandes aller dans les poches des propriétaires de galeries et des médiateurs. Lorsque
les peintres sur carré Tinga Tinga et Linda virent la premiére exposition de leurs ceuvres
au Musée national de Tanzanie, ils étaient surpris de voir que « les prix de leurs ceuvres
avaient été multiplié par cing »*4. Le succés d’une ceuvre engage toujours des plagiats.
C’est ainsi que des ceuvres de Twins Seven Seven ont été copiées jusqu’en Jamaique et
dans d’autres pays. Les designers occidentaux se servent de motifs et d’images des
artistes africains, bien sdr sans honorer la source de leurs influences.

Les collectionneurs et musées occidentaux assurent certes l’existence de certains
artistes, mais ils sont également les principaux responsables d’une liquidation de la
création artistique africaine. C’est réjouissant et nécessaire que I’art africain contemporain
soit estimé par les Occidentaux, mais cela peut avoir de conséquences pour les artistes
africains et pour I’Afrique toute entiére. Aujourd’hui, pour des raisons économiques,
certains artistes ne possédent plus aucune ceuvre de leurs phases les plus créatives ; ils ont
di les vendre a des prix dérisoires. Ainsi, ni eux ni I’Afrique ne profitent de leurs

créations.

213 i
Ibid.

214 strter-Bender J., L’art contemporain dans les pays du « Tiers-monde », Paris, L’Harmattan, 1995, p.

45,



Par manque de fonds publics et d’intérét, de nombreux pays n’ont pas de stock ni de
collection d’art contemporain. On assiste & une évolution identique a ce que l’art
traditionnel a connu début au XX€ siecle : les petits-enfants des artistes contemporains ne
pourront découvrir les ceuvres de leurs ancétres que dans les collections occidentales.
Pour tout dire, le succés grandissant des artistes africains profite davantage aux
propriétaires de galeries, aux collectionneurs et aux musées occidentaux, qu’aux artistes

africains eux-mémes, qui ont créé leurs ceuvres dans des conditions difficiles.



Conclusion de la premiére partie

Au terme de ce parcours qui vient d’étre effectué, dont ’ambition était de retracer une
histoire des arts de 1’ Afrique noire, plusieurs points méritent d’étre soulignés :

1. Les différentes similitudes que nous avons pu relever entre les arts traditionnels de
I’ Afrique noire et ceux de I’Egypte antique, nous autorisent & soutenir que les deux formes
d’art ont une origine commune. L’extréme ressemblance entre les objets d’art égyptiens et
négro-africains actuels, ne laisse aucun doute sur leur origine commune. Seuls des
contacts directs et continus peuvent expliquer la profondeur des similitudes constatées.
Que la méme forme artistique soit répandue et se rencontre toujours dans le méme
contexte, cela veut dire qu’elle a une origine unique qui s’est diffusée. Dans la plupart des
cas, il y a conservation du méme matériau et du vrai sens.

2. Contrairement & ce que pensent certains chercheurs occidentaux, 1’invention et
I’origine des arts de 1’Afrique noire sont incontestablement africaines ; elles ne peuvent
étre attribuées aux Chamites orientaux, ni aux Arabes, aux Créto-Libyens, aux colons
grecs et romains, aux artistes errants de la Renaissance.

3. Une beauté fonctionnelle peut bel et bien cacher une beauté esthétique. En d’autres
termes, il peut y avoir des caractéristiques esthétiques dans un objet fonctionnel. Les
motifs marqués en argent sur la crosse d’un fusil de chasse sont bien des caractéristiques
esthétiques ; ces formes non instrumentales n’ajoutent rien a la fonction du fusil qui est
fait pour tirer sur un type de gibier. Ce qui veut dire que la notion du beau existe dans 1’art
africain traditionnel.

4. 11 serait réducteur de penser qu’il existe une rupture radicale, absolue, entre les arts
anciens, les arts traditionnels et les arts contemporains, et que les trois catégories d’art
doivent étre considérées sans analogies ni emprunts. Comme le souligne Abdou Sylla,
dans Pratique et théorie de la création dans les arts plastiques sénégalais
contemporains?®, la société africaine actuelle est une société en transition et les efforts de

modernisation tiennent compte et intégrent le passé et les traditions. Les différents arts tels

215 These d’état, Paris, Université de Paris I, N° national de la thése : 1994 PA 010595.



que le théatre, la peinture, ’architecture révélent des échanges et des emprunts, a la faveur

desquels la tradition se modernise, tandis que la modernité est africanisée.

Au vu des caractéristiques fondamentales que nous venons de soulever, il nous a
paru judicieux de commencer cette étude par lever quelques malentendus liés a des
idées regues sur les arts de I’Afrique noire. Ceci étant accompli, nous pouvons
maintenant aborder, d’une manicre plus spécifique, les différentes lectures sur les arts

africains. Tel sera I’objet de la deuxiéme partie de notre travail.



PARTIE 11

LES DIFFERENTES LECTURES SUR LES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE



CHAPITRE | : DE L’ETHNOLOGIE AU FORMALISME ESTHETIQUE?

Les discours sur I’art africain sont en général proférés par des gens qui n’ont jamais eu
I’expérience a laquelle les ceuvres d’art font référence. Parler des ceuvres d’art africain
suppose de connaitre la réalité culturelle africaine. Pour quelqu’un qui ne connait rien de
I’ Afrique, un discours sur 1’art africain peut n’avoir aucun sens ou peut étre interprété loin
de son intention. On fournit souvent au public des informations trompeuses. Une fois que
I’on connait réellement la vie culturelle de I’Afrique et le poids de la religion dans la
société africaine, on peut parler scientifiquement de I’art africain traditionnel. Kaplan
(1950 : 40-50) écrit :

« Le jugement critique dans les arts [ ...] est fondé sur [’expérience, a la fois directe et
indirecte, pas seulement sur [’expérience sensorielle mais atteindre aussi a la fois le sens
et la valeur qui s’y cachent ; et non une somme de parties distinctes de perceptions
verbalisées en une suite de protocoles, mais une configuration non analysée d’une
conscience largement non exprimée. Pouvons-nous a priori étre stirs qu’aucun critique
ne sache de quoi il parle ? »

Dans I’Avant-propos de L’euvre d’art et ses significations de Panofsky, Bernard
Teyssedre écrit : « Qui prétend comprendre une forme sans s’inquiéter du sens ne fait que
jouer au dilettante ; mais qui prétend interpréter ce que [’ceuvre dit sans voir ce qu’elle
montre n’est pas un historien de I’art, car nul ne peut retracer I’histoire d’un objet qu’il
n’a point compris »**7.

On ne peut analyser I’art africain traditionnel sans prendre en compte I’espace et le
temps de 1’objet étudié. Il s’agit de voir les caractéristiques mémes, sans lesquelles

I’ceuvre d’art africain ne serait pas. Pour apprécier une ceuvre d’art quelle qu’elle soit, il

218 Une partie de cette section, avec quelques modifications, a déja été publiée sous le titre « Approche des
arts africains », dans la Revue Ethiopiques, n°76, 1¢" semestre 2006, pp. 375-401.

27Avant- propos de Bernard Teyssédre, in Panofsky E., L’auvre d’art et ses significations, Paris,
Gallimard, 1980, p. 15.



faut tout d’abord la regarder. Plusieurs ouvrages ont publié des photographies d’objets
d’art africain. Ils nous aident ainsi a les regarder et a les admirer, mais ils ne sont pas
infaillibles, car leurs auteurs ont de la beauté une conception occidentale et ont souvent
un point de vue ethnocentrique, comme lorsque Margaret Trowell pense qu’il n’y a « pas
grand chose d’intéressant a dire sur [l’art des Ashantis]. Les ingénieux petits poids a
peser [’or sont plaisants car ils sont des illustrations des proverbes locaux, mais on doit
les reléguer au rang de bibelots pour collectionneurs, et les petites figurines de la fertilité
connues sous le nom d’Akua Mma, avec leurs curieuses petites tétes plates, sont plus
intéressantes pour [’ethnologue que pour lartiste »**8.

L’expérience de Frank Willet ne conduit pas aux mémes conclusions que Margaret
Trowell : « Les poids et les poupées ont beaucoup plu aux artistes et aux étudiants des
beaux-arts a qui [il les a] montrés »?'°. N’est-il donc pas nécessaire, pour juger, de
regarder telle ou telle ceuvre d’art africain, qu’elle nous plaise ou nous déplaise ?

Certes on peut apprécier une ceuvre sans avoir lu tous les écrits sur le sujet. Mais le fait
de connaitre, par exemple, les artistes qui ont devancé et influé tel ou tel autre enrichit la
compréhension et le plaisir que nous avons de 1’objet. On peut sans doute éprouver du
plaisir a contempler une ceuvre d’art africain sans aucune information sur elle, en
considérant seulement « la maniére dont I'artiste a résolu ses problémes artistiques »*%,
mais on ne saura pas forcément ce qu’il a voulu exprimer.

On peut tout d’abord considérer « la conception artistique globale en termes de plein
et de vide »??!. En fonction de I’importance accordée au plein et au vide, on aura une
impression de poids ou de légéreté, qui peut illustrer la fonction de I’art africain, mais

méme avec cela, il est difficile de juger de la réussite de 1’artiste sans connaitre son

objectif. Selon le peintre Fred Uhlman, les objets d’art africain qu’il a achetés devaient

218 Trowell M., Classical African Sculpture, Londres, 2éme édition, 1964, p. 75.
29 Willet F., L art africain(1971), Paris, Thames & Hudson, 1994 p. 139.

220 |hid., p. 143.

22 |bidem



222+ « Voila un bon critére que

répondre au méme critére : lui « parler », I’ « émouvoir »
ce plaisir éprouvé devant I'immédiateté d’un message. On pourrait avancer que notre
réaction devant une ceuvre est elle-méme acte de création, contrepartie du geste de
[’artiste. 1l ne fait pas de doute que la sculpture africaine émeut le spectateur occidental
qui, mis en sa présence, y devient de plus en plus sensible. Mais a ce niveau d’étude, la
compréhension est aussi limitée que 1’étude de I'art préhistorique. Si 'on peut aisément
gotiter les scenes de la vie pastorales représentées dans le Tassili, on ne peut qu’émettre
des suppositions sur les motivations de ’artiste »***,

L’observateur peut apprécier la qualité de communication qui s’installe entre lui et
I’objet sans pour autant entrer en communication avec [’artiste. Mais devant la
signification d’un objet, certains auteurs ont pensé que le sens qu’ils attribuent a un objet
était celui que I’artiste avait voulu exprimer. Uhlman, en décrivant un objet urhobo, est
moins sdr de lui et n’avance ses interprétations que sous forme de questions : « les pattes
et la gueule munie de crocs de I’'animal de la base sont celles du léopard. La téte de
Iéopard est réduite a une gueule avec des crocs, montée directement, sans corps, sur les
pattes, lesquelles sont ornées de taches de léopard. Cela signifie-t-il une vitesse féroce ou
une férocité véloce ? La téte de la divinité ou de I’esprit au centre est flanquée par des
personnages qui rassemblent a des babouins et ont sur la téte des oiseux a visage humain
(messagers)... »*,

Cette interprétation est trés subjective : il est loin d’étre établi que les taches de
peinture représentent un léopard. Les commentateurs de I’art occidental prennent en
compte non seulement les qualités formelles de I’ceuvre, mais la date et le lieu de sa
création, le commanditaire, sa fonction et sa signification. Les ceuvres figurent souvent

des faits, des saints, des épisodes ou des personnages historiques connus du lecteur, et s’il

s’agit de faits ou de personnes inconnus, I’historien d’art donne d’habitude les

222\\fest Africa : Court and Tribal Art, Arts Council, Londres, 1967, catalogue d’une exposition organisée
par William Fagg.

223 Willet F., op. cit., p. 146.

224 \West Africa : Court and Tribal Art, Arts Council, Londres, 1967, catalogue d’une exposition organisée
par William Fagg, p. 42.



informations nécessaires. Le contexte est souvent si familier qu’on ne 1’évoque pas, qu’on
oublie que le fait de le connaitre joue un rble important dans notre jugement esthétique.
Beaucoup d’auteurs semblent ainsi penser qu’il est possible d’apprécier les arts africains
sans connaissance du monde des idées qu’ils illustrent. Mais s’il est possible de juger une
ceuvre d’art africain sans connaissance des circonstances de sa création, celle-ci est
fondamentale pour en retirer un maximum de plaisir. En face d’un objet d’art, on doit
s’interroger sur le but de I’artiste ; sans informations spécifiques, on ne saura pas s’il a
cherché a figurer ’esprit d’un ancétre, un chef, un fidéle ou un dieu.

Qu’est-ce qui détermine une ceuvre ? Doit-elle étre placée dans un endroit déterminé
ou étre transportée ? Sans information complémentaire, on ne peut deviner le sens et la
signification des objets les plus stylisés. Comment juger, par exemple, de la surface d’un
objet quand nous ignorons s’il a été congu pour étre vu ou non ?

Les nombreuses expositions titrées « Chefs-d’euvre de I’art africain » ne montrent en
réalité que des objets quelconques. Méme lorsque les objets sont minutieusement choisis,
comme dans I’exposition organisée par William Fagg, « Afrique : 100 tribus, 100 chefs-
d’ceuvre » (présentée a Berlin et Paris (Fagg, 1964), on peut se demander comment un
chef-d’ceuvre peut étre spécifique ou comment un objet unique peut représenter un peuple
entier. On ne peut retracer une histoire de 1’art en termes de chef-d’ceuvre, car il faut étre
renseigné sur ’ensemble de la production artistique pour discerner les créations
exceptionnelles. Les vrais chefs-d’ccuvre doivent étre étudiés dans le contexte de la
production artistique globale d’une société. Il est donc important de ne pas penser qu’on
peut saisir le message de I’artiste par simple observation de son ceuvre. Il convient
d’étudier I’art et les artistes africains sur place ou, a défaut, a travers des comptes rendus
d’observations directes sur le terrain.

Le principal souci de 1’esthétique_ africaine (et de 1’esthétique en général) demeure la
détermination de la nature de I’art africain. Les philosophes, les critiques et les artistes
qui ont écrit sur D’art africain, s’accordent pour dire que ce qui est primordial dans
I’esthétique africaine, c’est la théorie de la nature de 1’art africain. Une théorie esthétique,

au sens d’une définition ou d’un ensemble de propriétés nécessaires et suffisantes de 1’art



africain — et méme de ’art en général — est-elle possible ? En dépit du grand nombre de
théories, nous ne semblons pas étre plus prés du but aujourd’hui qu’on ne 1’était au temps
des premieres interprétations : « si chaque époque, chaque mouvement artistique, chaque
philosophie de [’art, tente toujours a nouveau d’asseoir l’idéal énoncé, c’est seulement
pour que leur succéde une théorie nouvelle ou révisée, enracinée, pour une part au
moins, dans le rejet des précédentes »?2°.

Aujourd’hui, tous ceux qui s’intéressent aux questions d’esthétique africaine sont
attachés a I’espoir que la théorie correcte de I’art africain va voir le jour. Les
innombrables livres écrits sur I’art africain nous proposent tous de nouvelles définitions et
nous permettent de voir combien est forte la priorité accordée a la théorie de I’art africain.

Comme Morris Weitz (1988), nous voulons défendre le rejet de ce probleme. La
théorie ne verra jamais le jour en esthétique — pas uniquement pour I’ Afrique mais en
général — et nous ferions bien mieux, en tant que philosophes, de substituer a la question :
« Quelle est la nature de I’art africain ? » d’autres questions, auxquelles les réponses nous
procureront toute la compréhension des arts africains a laquelle on puisse aspirer. Nous
voulons montrer que les défauts des théories n’ont pas pour principal motif quelque
difficulté Iégitime, comme par exemple la grande complexité de 1’art africain, qui pourrait
étre palliée par le progrés de I’enquéte et de la recherche. Leurs défauts de base résident,
bien plutot, dans une conception fondamentalement fausse de I’art africain. En pensant
qu’une théorie correcte est possible, une théorie esthétique — toute entiére — erronée dans
son principe parce qu’elle mésinterpréte radicalement la logique du concept d’art africain.
L’idée selon laquelle I’art est susceptible d’une définition réelle ou de quelque genre de
définition vraie, est fausse. Toute tentative de découvrir les propriétés nécessaires et
suffisantes de 1’art est logiquement mal venue pour la trés simple raison qu’un tel
ensemble de propriétés et, par conséquent, une telle formule a son sujet, ne verront jamais

le jour. L’art, comme le montre la logique du concept, ne posséde pas d’emblée des

225 \Weitz M., «Le rdle de la théorie en esthétique », in Lories D. (dir.), Philosophie analytique et
esthétique, Paris, Méridiens Klincksieck, 1988, p.27.



propriétés necessaires et suffisantes ; c’est pourquoi une théorie de 1’art est logiquement
impossible et non pas simplement difficile en fait. La théorie esthétique essaie de définir
ce qui ne peut pas étre défini dans le sens qu’elle invoque. Mais si nous rejetons la théorie
esthétique, nous ne prétendrons pas pour autant, comme beaucoup l’ont fait, que ses
confusions logiques la privent de signification et de valeur. Au contraire, nous voulons
réaffirmer son rdle et son apport afin de montrer qu’elle est de la plus grande importance
pour notre compréhension des arts africains et ’art en général.

Les arts africains ont suscit¢é de nombreux travaux. De [I’ethnologie et de
I’ethnoesthétique de la période coloniale a nos jours, beaucoup d’études ont été réalisées.
Une esthétique et une ethnoesthétique de I’art africain ont été créées. Puis une esthétique
nouvelle apparait dans les années 30 a 70 en Afrique, ayant le projet d’étudier et de faire
connaitre 1’art africain contemporain. Il s’agit ici de faire le bilan de cette réflexion
critique d’environ un siecle sur I’art d’ Afrique, qui a suscité beaucoup de controverses.

Passons brievement en revue quelques-unes des plus célebres théories esthétiques
africaines existantes, afin de voir si elles comportent des énoncés corrects et adéquats sur
la nature de ’art africain. Chacune d’elles suppose qu’elle posséde I’énumération vraie
des propriétés déterminantes de ’art africain, ce qui implique que les théories antérieures

ont avancé des définitions erronées. Voyons maintenant ces différentes théories.

I. L’analyse ethnoesthétique

On ne peut parler de cette méthode sans parler tout d’abord de I’ethnologie.
L’approche ethnologique de I’art africain commence réellement avec la publication en
1947 par Marcel Mauss de son Manuel d’ethnographie. Elle a pour but « [’observation

des sociétés » et « la connaissance des faits sociaux »?2%. Ses principes d’observation sont

226 Mauss M., Manuel d’ethnographie (1947), Paris, Payot, 1967, p.7.



221 et « 'exhaustivité »*8. 11 s’agit tout d’abord d’énumérer toutes les

« [’objectivité »
productions créatrices d’un plaisir qui correspond au beau.

La notion de beau s’applique a des objets différents. Si un masque est beau, c’est parce
que son sculpteur ou son porteur le juge comme tel. L’ethnologue demande au sculpteur,
au porteur ou a la société si I’objet est beau, et s’il est beau, pourquoi il I’est. Ce n’est
donc pas lui qui juge de la beauté d’un objet ; ce dernier est plutdt étudié du point de vue
de I’informateur. La valeur esthétique d’un objet se distingue par sa forme, son décor, sa
matiére, son style. L ethnologie congoit I'emploi et la fonction d’un masque ou d’une
statue au sein du peuple qui I'utilise. Marcel Mauss fut, avec Franz Boas (1927), parmi
les premiers chercheurs qui ont mené une réflexion a caractére philosophique sur les arts
non européens.

Mais décrire un objet ne signifie pas la méme chose que I’interpréter ou en faire une
analyse théorique. L’art africain traditionnel est profondément religieux. On ne peut donc
I’écarter de son contexte religieux si on veut I’étudier. La seule forme d’un masque ne
nous dira jamais assez sur le masque lui-méme : les renseignements ethnographiques
seront toujours nécessaires pour le comprendre et le connaitre. Sans eux, nous ne
pourrions, en effet, savoir comment et pourquoi I’art africain est d’essence religieuse??°. Il
est pratiquement impossible d’analyser, par exemple, une statuette africaine uniquement
du point de vue de la forme. De la méme maniére, elle ne peut étre étudiée « avec profit »
sans la participation de 1’ethnologue, de I’historien de I’art et de I’anthropologue de I’art.
On ne peut donc analyser sérieusement 1’art africain traditionnel sans « une synthése du

sens et de la forme telle que ni le sens ni la forme ne puissent étre saisis isolément »%3°,

2
2

27 « Dire ce qu’on sait, tout ce qu'on sait, rien que ce qu’on sait » * ibid., p.10.

28 « Ne négliger aucun détail [...]. 1l faut non seulement décrire tout, mais procéder a une analyse en
profondeur ou se marquera la valeur de I’observateur, son génie sociologique » : ibid.

229 5omé R., 1998, p. 230.

230 | aude J., « L’esthétique de Carl Einstein », Méditation, n°3, in Revue des expressions contemporaines,
automne 1961, p. 91.



C’est cette synthése que Louis Perrois présentera dans sa « Note sur une méthode

231

d’analyse ethno-morphologique des arts africains »*°*. Ainsi, pour lui, toute étude d’un

objet d’art africain traditionnel doit « débuter par une étude des formes en elles-mémes

afin d’aboutir a une classification théorique »*2

. On commence tout d’abord par faire le
« choix de la région ou de [’ethnie a étudier ». Pour ce faire, il faut tenir compte des
« populations liées par des contacts culturels connus » et «une région naturelle aux
frontiéres définies ». 1l faut ensuite observer des objets et les décomposer en éléments
morphologiques : les « dessiner » sous les trois angles (face, profil, dos), faire des fiches
de «type muséographique », et photographier. C’est ainsi que Louis Perrois va

déterminer quatre sous-styles théoriques dans la production artistique des Fang :

1. Un sous-style « hyperlongiforme » qui est « caractérisé par un tronc
trés allongé, une téte moyenne ou petite par rapport a des jambes trés courtes et
un long cou »

2. Un sous-style « longiforme » qui « se reconnait par [’association tronc
moyen-téte moyenne, par des jambes courtes et un long cou »

3. Un sous-style « équiforme » qui est « caractérisé par le complexe tronc
moyen-téte moyenne et jambes moyennes-cou court »

4. Un sous-style «bréviforme » qui «se définit par un tronc court
surmonté d’une téte moyenne ou grosse, le tout porté par des jambes

moyennes »%3,

A cette premiére phase de recherche théorique, il faut maintenant passer, nous dit
Louis Perrois, & I’enquéte ethnographique : savoir ce que « représentent » les objets, les

symboles qu’ils « contiennent », les croyances dont ils sont le « support », les mythes

231 perrois L., « Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique des arts africains », in Cahiers
d’études africaines, Volume 6, premier Cahier, n°21, 1966, pp. 69-85

232 |bid., p. 70.

233 [pid., p. 82.



qu’ils « évoquent ». Cette démarche permettra de connaitre le théme et le style abordés
par le sculpteur.

Mais Louis Perrois reconnait lui-méme que 1’analyse morphologique ne peut fournir
que « des indices et des hypothéses » ; par conséquent, une enquéte auprés des vieillards
est nécessaire « pour savoir ce qui est plus ancien et ce qui est plus récent, ce qui est
autochtone et ce qui est étranger »**. Il est aussi important de connaitre le statut du
I’artiste, sa personnalité, son role dans la société et la maniére dont il est considéré dans le
groupe.

Aprés avoir fait cette recherche préliminaire, on doit maintenant éclaircir la conception
qu’on se fait de 1'établissement « des formes et des volumes », savoir « ce qui est bien fait
et ce qui est baclé »**°. L artiste qui a pris conscience de la valeur esthétique de 1’objet
qu’il a fabriqué doit déterminer le degré des valeurs afférentes aux arts et la place de cette
forme d’expression dans la société. L’intérét de I’analyse ethno-morphologique que
propose Louis Perrois ¢’est qu’il est un compromis entre les défenseurs du fonctionnaliste
et ceux du formalisme. Les premiers pensent qu’il faut connaitre le contenu de 1’objet
d’art pour pouvoir déterminer sa signification et pouvoir ’apprécier. Les seconds, quant a
eux, considérent 1’objet d’art seulement du point de vue de sa forme.

Les études ethnologiques sur ’art africain portent plus sur la description des objets que
leur analyse théorique. C’est d’ailleurs ce qui autorise Jacqueline Delange, citant Claude
Lévi-Strauss, a affirmer avec lui que «les ethnologues ne se sont pas pour autant
précipités vers ces lieux privilégiés de ['expérience et de la réflexion, jusqu’alors plutit
monopolisés par les philosophes »?®. Et c’est pourquoi, elle va préconiser la méthode
« ethnoesthétique » — terme qui désigne «la double idée d’une interdiscipline a
dominante esthétique et préféré a « ethnologie de I’art », qui est une spécialisation de

I’ethnologie »** — pour désigner cette synthése de la forme et du contenu dans 1’étude de

234 |bid., p. 84.

235 pid.

236 Delange J., Arts et peuples de I’Afrique noire. Introduction a une analyse des créations plastiques,
Paris, Gallimard, 1967, p.216.

237 stéphan L., « Ethnologie-Ethno-esthétique, in Encyclopédie Universalis, Corpus 8.



I’art africain traditionnel. L’ethnoesthétique a en effet pour objet le beau dans les arts
produits dans les groupes sociaux qu’étudie I’ethnologie. Il ne s’agit pas d’esthétique
philosophique, puisque I’ethnologie se distingue de 1’esthétique philosophique, mais de
faits esthétiques, observables dans tels groupes sociaux.

L’ethnoesthétique s’appuie sur ’observation du fait esthétique dans les sociétés
étudiées : « traiter d’art exige (est-il besoin d’y insister ?) que préjudiciellement on en

apprécie la beauté »*%

et savoir ce que signifie I’objet pour celui qui I’a créé permettra
une appréciation plus fine. Il y a dans la maniére de procéder de I’ethnoesthétique, une
parfaite combinaison entre « ce qui est dii au scrupule scientifique et ce qu’aurait pu
dicter, a elle seule, la sensibilité ».

Ce que Jacqueline Delange désire avant tout, c’est percer 1’univers esthétique des
sociétés africaines et d’essayer de le saisir dans ce qu’il peut contenir a la fois de riche et
de fondamentalement lié aux autres aspects de la vie. Elle y a découvert, avoue-t-elle, le
meilleur de la legon d’esthétique que ces peuples lui ont donné. Pour choisir les différents
centres de styles, elle fonde ses divisions et ses regroupements sur la culture. Elle entend
par « culture », « la communauté d’expériences a tous les niveaux possibles (économique,
technique, social, historique...) qui constitue un lien de parenté entre plusieurs sociétés.
En changeant de culture on passe a un autre style d’expériences ».

L’objet ne peut étre décrit sans la connaissance de la société rendue possible par
I’enquéte de terrain. Pour I’analyse des arts africains, il faut donc une méthode inductive.
En d’autres termes, les études théoriques sur ces arts doivent étre « élaborées directement
a partir d’objets et de faits, et non pas imposées sur eux »**°. 1l ne s’agit plus, pour
I’ethnologie, de se contenter de collecter et de décrire des objets mais de se lancer dans la
réflexion théorique. Ayant pris conscience qu’il est presque impossible de décrire les
objets sans se livrer a un examen théorique, et ayant compris qu’on ne peut décrire un

objet avec des concepts qui n’appartiennent pas a son contexte culturel, Jacqueline

238 | eiris M., Préface de : Delange J., Arts et peuples de I'Afrique noire. Introduction & une analyse des
créations plastiques, Paris, Gallimard, 1967.
239 Fagg W., « De I’art des Yoruba », in Présence Africaine, n°10-11, 1951, p.107.



Delange propose donc une méthode ethnoesthétique ou une sociologie de ’art (lbid.,
p-215). Cette méthode d’analyse est empruntée par beaucoup de chercheurs. Citons en
guise d’exemple les travaux de William Fagg sur les arts nigériens (1951) et nigérians
(1951), les enquétes et les analyses de Robert Farris Thompson (1973) et de William
Bascom (1973) sur I’art yoruba, celles de James Fernandez sur la vitalité et 1I’expression
artistiques des Fangs (1973 ; 1971), de Daniel J. Crowley sur I’art chokwe (1973) et de
Roger Brand (1972) sur les statuaires en terre cuite du modeleur Asogba et de Julien Bosc
(1999) sur la statuaire lobi.

L’approche de la personnalité des artistes et de celle de leurs techniques de travail,
permet a ’ethnologue de comprendre la signification de I’art dans la culture et la vie de
cette population. Il faut aimer profondément la beauté formelle pour 1’étudier, sinon on ne
saurait la reconnaitre et moins encore savoir quelle sorte de langage il convient de tenir &
ceux qui les ont créés.

Selon les ethnologues, on ne peut pas dissocier un art du contexte socioculturel qui I’a
inspiré : il est impossible d'étudier les produits de I’art africain sans tenir compte de la
tradition ou des «relations» qu’ils ont avec leur milieu. Les objets d’art africain
traditionnel restent, le plus souvent, des outils rituels tant aux yeux des artistes qu’aux
yeux de leurs utilisateurs : ce fait a incité les ethnologues a les étudier comme des objets
fonctionnels parmi d’autres.

Pouvons-nous nous permettre d’analyser esthétiquement 1’art africain traditionnel en
nous référant a des notions que les artistes ignorent ? La révélation des valeurs
esthétiques de 1’art africain traditionnel n’a pas empéché les Occidentaux de détourner la
véritable portée significative des masques et des sculptures par une analyse personnelle
sans se contenter de les étudier dans leur cadre culturel. 1ls ont tout naturellement dissocié
I’art africain — tout comme celui d’autres cultures — de son contexte africain, pour le
transformer en un «art » de collection et d’exposition, que ce soit dans les musées, les
galeries ou les publications.

Fernandez J. W., dans «Principes of opposition and vitality in fang aesthetics »

(1971), soutient que I’esthétique s’étend a toutes les formes de la vie et de la culture que



les Fang ressentent esthétiquement et s’applique en particulier aux gardiens de reliquaires
que les Fang nomment eyima byeri.

Ces statues sont des gardiennes ; leur usage est de « défendre les reliquaires ». Mais
aussi, une fois par an, au cours du cycle d’initiation au culte des ancétres, elles étaient
enlevées des reliquaires et on les faisait danser, comme des marionnettes, au-dessus d’une
cloison de chaume : «elles expriment, si elles sont bien faites, un principe fondamental
de vitalité »2%0,

Cette proposition est la clé de I’esthétique fang. L’équilibre global, 1’équilibre entre
parties opposées, le fini, le lisse, la complémentarité et la vitalité sont des propriétés que
les Fang apprécient esthétiquement dans de nombreux secteurs de leur vie et de leur
culture, comme la disposition du village ou la structure de la famille : «ce qui est
esthétiqguement approprié est socialement nécessaire »,

La vitalité est une propriété esthétique appréciée en particulier chez I’homme en sa
maturité. La vitalité des statues fang tiendrait a ce qu’elles représentent des humains en
leur pleine maturité. En les faisant danser, on met les statues en mouvement, on leur
donne la vie. Le mouvement manifeste ou exprime la vie.

Ces critéres pourraient recouper d'autres propositions exprimées par d'autres sculpteurs
dans d'autres régions d'Afrique. Thompson a révélé chez les Yorouba I'existence d'un
vocabulaire spécifique établissant les régles de la sculpture et les critéres d'une esthétique
incontestablement liée & la critique d'art ; elle s'exprime par treize critéres : la mimésis
relative ou médiane, la visibilité relative, la luminosité relative d'une surface au poli
luisant, la proportion émotive, la disposition, la composition, la délicatesse, la rondeur des
contours et des masses partielles, l'angularité agréable, la rectitude relative, la symétrie,

I'habileté et I'éphébisme du sculpteur?*2,

240 Fernandez J. W., « Principles of opposition and vitality in fang aesthetics », in Arts and aesthetics in
primitive societies, Carol F. Jopling, New York, 1971, p. 205.

24 |pid, p. 368.

242 Thompson R. F., 1973, pp. 31-57.



Son étude formule théoriquement les critéres qu’utilisent les Yoruba pour juger de
leurs productions artistiques. Cette idée est aussi développée par Vogel. Mais a la
différence de Thompson, Vogel, refuse cette esthétique plurielle et défend 1’idée d’une
esthétique négro-africaine unitaire. Suzanne Vogel (1985 : XIlI) parle de symétrie, de
beauté, de délicatesse, de richesse des matériaux tels que I'or et I'ivoire, tandis que James
Fernandez (1966 : 56) met I'accent sur I'équilibre. Dans la plupart des sociétés africaines,
I'ajout d'un élément décoratif est considéré comme donnant plus de valeur a la piéce.
C’est dans son African aesthetics (1987a), que Vogel propose une « esthétique
africaine ». Elle prend appui sur les objets africains et les esthétiques particulieres. Son
étude porte sur les Baoulé et les Yoruba et les « grandes similitudes dans les résultats
suggerent qu’il existe une base partagée par les jugements esthétiques » (p. XIII). Elle
insiste sur ces similitudes, parce qu’elles « indiquent, dit-elle, la voie vers une définition
de esthétique africaine » (ibid.,). Ainsi, ce seraient les similitudes qui conduiraient les
comparaisons vers une définition de I’esthétique africaine en général.

Mais Thompson comme Vogel ne savent pas que si I’Africain aime un type de statue
par exemple et le contemple, c’est moins pour sa forme que pour le sentiment qu’il
ressent envers ce genre de statue qui lui est tenue secréte et lui est présentée
exclusivement au cours d’une cérémonie d’initiation, de féte ou de mariage. Autrement
dit, ce n’est pas la statue qu’il aime ; c’est plutét le rituel au cours duquel la statue est
utilisée. La statue n’a de sens que par rapport a son utilité. En fait, ’appréciation
d’ensemble de I’ Africain qui regarde une statue porte plus sur la fonction de la statue que
sur sa forme. Senghor I’exprime bien en disant que dans I’art africain « il est question
d’une beauté fonctionnelle ». « [...] En Afrique noire, ajoute-t-il, « [l’art pour l'art »
n’existe pas ; tout art est social ». Et pourtant, c’est la forme qui est essentielle dans
I’expression d’un sentiment esthétique. Cette esthétique n’est qu’une simple
« interprétation » parce qu’elle est «établie grace & des moyens et méthodes
d’investigation qui sont extérieurs a l’Afrique. Ces moyens et méthodes qui appartiennent

a [’Occident, relévent évidemment de la culture occidentale. C’est pourquoi cette



esthétique ne peut étre qu’une interprétation et, en tant que telle, elle n’appartient pas
plus a I’Afrique qu’a I’Occident ».

Crowley (1973 : 246-247) parle de double symétrie, de polissage des surfaces, d'une
maitrise des outils, de la préférence pour les piéces en pied et de la beauté. Cette
conception de ’art africain est purement occidentale. En le considérant ainsi, les
Occidentaux oblitérent une part de son contenu : les croyances qui s’y attachent, et au
moins sa fonction opératoire. Il est certain que les critéres occidentaux ne sont pas les
mémes que ceux des artistes africains. Pour les membres d’une ethnie africaine, les
Dogons par exemple, la « valeur » d’une statue de culte est d’un ordre autre ; elle signifie
autre chose que ce qu’elle revét aux yeux des Occidentaux. Le plaisir esthétique qui se
dégage d’un masque ou d’une statuette importe moins pour un Dogon que sa fonction
rituelle. On comprend dés lors que 1’on puisse abandonner une statue, aussi belle soit
telle, quand elle a fini de remplir sa fonction; en la considérant désormais comme
« morte », l'utilisateur africain indique que la vie qui I’animait auparavant est différente
en tout de celle qui rend cette méme sculpture précieuse pour les Occidentaux.

Le masque au musée, défonctionnalisé, s’oppose a 1’usage, dans son contexte
d’origine. 1l est, au musée, observé isolément, pour lui-méme ; I’ethnologue étudie aussi
bien son contexte d’usage que 1’objet méme. Extrait de son contexte, il se déposséde de

son sens fonctionnel et est contemplé « comme une forme pure »?%3,

§ 1. L’exemple des statuettes en terre cuite du Bénin

Nous nous contenterons ici de présenter une synthése de I’analyse minuticuse menée
par Roger Brand dans son étude ethnoesthétique sur les statuettes en terre cuite produites
par Dartiste modeleur Asogba. Son travail se limite a la région de Porto-Novo ou vivent

les ethnies Yoruba, Fon et Gun. Ces derniéres, malgré leurs différences linguistiques,

243 Kerchache, J., Paudrat J.-L., Stephan L., L’4r afiicain, Mazenod, 1988, p. 277.



vivent les mémes croyances. Leur vie religieuse se matérialise dans de belles cérémonies
publiques et secrétes. La présence de leur divinité est concrétisée dans des objets.

Roger Brand entreprit de faire une étude de la divinité Fon (Vodun) a travers les objets
touchant ce culte. Sa recherche concerne non seulement 1’orientation fonctionnaliste de
ces objets mais aussi leur valeur esthétique. 11 s’intéresse a la charge esthétique des objets
en rapport avec la charge émotionnelle sociale qu’il porte en lui-méme.

Il a découvert deux séries de terres cuites trés intéressantes non seulement sur le plan
esthétiqgue mais aussi sur le plan ethnographique. Ces objets, n’ayant aucune fonction
dans les sociétés Fon, Gun et Yoruba-Nago, sont lisibles dans la catégorie du beau. Sa
premiére attitude fut de questionner les gens: «qui a fait ces statues ? Y-a-t-il de
semblables statuettes actuellement ? Avez-vous connu [’artiste ? A quoi servent-
elles ? »?*,

Cette série de question lui a permis de localiser et de trouver la maison ou ces
statuettes avaient été modelées, et de savoir que c’est Asogba I’auteur de ces picces.

Sa deuxieme attitude consista a laisser ses interlocuteurs regarder toutes les
photographies des statuettes. lls les ont regardées avec intérét et les ont commentées en
fonction de ce qu’ils identifiaient. Pour la majorité, ces statuettes représentaient des
personnes vivant leur tradition religieuse et sociale. Les interlocuteurs ont fait participer
leurs voisins et sont méme allés chercher des anciens pour leur demander des
renseignements, des explications ; ces personnes agées étaient trés utiles lorsqu’il
s’agissait de savoir qui avait fait ces statuettes.

L’enquéte ethnographique sur le terrain Iui a permis d’éclaircir les caractéristiques de
la personnalité d’ Asogba, artiste né¢ a Adjara, village distant de sept kilométres de Porto-
Novo. Il appartenait a 1’ethnie Yoruba-Nago. Il faisait des statuettes en terre reproduisant
la vie des Vodun, des personnages de la vie sociale, politique et méme économique. Il

avait conscience de sa valeur d’artiste, reproduisait méme des personnages vivants : ce fut

24 Brand R., «Terres cuites et culte vodoun. Analyse ethno-esthétique des statuettes du Modeleur
Asogba », Anthropos Volume 67, 1972, p. 11.



le cas de la statue d’un serviteur du directeur de la maison de commerce qu’il fit devant
ui.

Aprés avoir étudié la vie de ’artiste, les problémes de 1’objet et des méthodes de
recherches, Roger Brand entreprit alors 1’étude esthétique des figurines produites par
Asogba. Les études des statuettes qui ont été produites lui ont permis de rassembler des
données pour sa recherche. Il analysera 68 piéces en terre cuite, représentant des hommes
et des femmes. Il a inventorié ces figurines dans différents musées et dans une collection
privée. Il découvrira tout de suite la diversité des types de statuettes. Et cette analyse lui
permit de déterminer un style propre non a chacune des piéces, mais a 1’ensemble de ces

piéces.

2. Les principes d’analyse

« Le style est l'unité de grandeur du phénomeéne esthétique. C’est un ensemble
d’éléments morphologiques pertinents et constants durant une certaine période de temps
et dans un certain espace géographique. »?*® Il est toujours possible de restituer
I’individualité d’une piéce par combinaison de I’ensemble ; la recherche peut s’instituer a
n’importe quel niveau de généralité. C’est pourquoi Roger Brand va d’abord considérer
les ressemblances fondamentales ; c¢’est-a-dire les analogies de structures des volumes et
des proportions. 1l a ensuite tenu compte des éléments plastiques qui habillent la
structure : la téte ; le cou, les bras, les jambes et enfin les détails qui décorent ces formes et
ces surfaces. Son analyse s’est décomposée en séquences qui elles-mémes se sont
subdivisées en catégories typiques dont il définit les caractéristiques : un ensemble de
traits pertinents relevés sur les pieces et qui ont un caractére de généralité. Ces traits eux-
mémes sont dans certains cas classés selon 1’échelle qui va du plus simple au plus

complexe.

245 perrois L., « Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique des arts africains », in Cahiers
d’études africaines, Volume 6, premier Cahier, n°21, 1966 , p. 74.



L’analyse de ces piéces revient a réduire celles-ci en un petit nombre d’éléments
typologiques et opérationnels dont la somme constitue I’individualité de la piéce traitée. I1
consacre a chacun de ces éléments une fiche sur laquelle il pointe toutes les pieces qui
possédent cet élément, ’ensemble de telles fiches constitue un index tout a la fois
analytique et synthétique des piéces traitées. En effet, en comparant les diverses fiches
relatives aux éléments d’une figure ayant tel numéro, il observe les figures signalées par
un méme ensemble de traits sur toutes ces fiches.

L’analyse esthétique qu’il a essayé de formuler repose sur les caractéristiques
générales fondées sur la forme, et non sur les données ethnographiques. Avec la
description analytique, il obtient une classification relative qui se concrétisera dans une
chronologie plus stable grace aux constantes que lui donnent les connaissances des
influences technologiques, esthétiques et fonctionnelles que I’artiste a subies lors de la
fabrication de ces statuettes.

Les séquences contiennent les caractéristiques générales des piéces. Il s’agit de repérer
les points communs de toutes les figurines et les variantes qui s’y rattachent. L’inventaire
des dominantes et des variantes lui sera permis par un classement en groupes de ces
pieces. Aprés avoir analysé la fiche de chaque piéce avec I’ensemble des fiches, il
remarque des constantes qui se situent dans certaines séquences, et des variantes

permettant des sous-groupes dans ces mémes séquences.

§ 3. Description formelle des pieces

Aprés avoir décrit les diverses séquences contenant les catégories typiques, Roger
Brand passe a la description formelle des objets. Il remarque qu’une parenté formelle de
I’ensemble des picces existe. La parenté formelle de la téte, de la forme du visage, du
cou, du tronc, des bras et des jambes et des attitudes, de nombreux accessoires, 1’oblige

« a rapprocher tous les personnages quelle que soit leur appartenance a une série, a une



collection, & un groupe ou sous-groupe »?*¢. Les croquis de face et de profil de la figure
10 (p.41) du groupe A2.1 et de la figure 11 (p.42) du groupe 131.1 lui donnent une
parenté formelle quant au théme traité et quant au style général. Mais ils lui donnent aussi
la différence formelle entre les séries A et B (p.40) quant aux détails morphologiques, a
I’allure générale, le mouvement inscrit dans ces picces. Ils lui ont fait voir I’évolution de
la technique du modelage d’Asogba pendant sa création artistique. Il conclut que le style
est : « réaliste, caractérisé par une téte proportionnellement énorme par rapport au tronc
et aux membres, par une dolichocéphalie atténuée et un prognathisme modéré. La téte,
énorme par rapport au reste, a des traits aux volumes arrondis et convexes tendant vers
le réalisme, et riche en détails d’importance décorative comme le traitement des
chevelures : celles-ci sont montrées dans leurs coiffures traditionnelles, en tresses et
chignons ou marquées de traits figurant les cheveux. Le front est moyen, les yeux sont
globuleux avec la prunelle marquée. Le nez est long ou busqué, moyennement épaté, avec
un creux arrondi faisant penser a la gouttiere nasale. La bouche est large, aux lévres
épaisses et bien faites. Les courbes sont délicates, en particulier, celles du cou, des joues,
de la gorge et de toutes les formes arrondies. L oreille est modelée avec soin, bien
détachée, avec pavillon en arriere et tragus marqué par un point. Le cou est gros ; le
torse et les membres, dans [’attitude debout, assise ou agenouillée, accusent des épaules
rondes, larges et d’allure carrée. Le tronc est long, cylindrique marqué dans le dos par
un sillon, laissant croire a la colonne vertébrale. Le tronc a la forme d’un rectangle dont
les grands cOtés descendraient des épaules aux jambes. Les bras, quelle que soit leur
position, sont boudinés mais jamais d’allure gauche et de gestes lourds. Les jambes,
malgré leur atrophie — qu’il s agisse d’une figure debout ou assise — font front avec les
deux pieds parallélement rangés »7,

Dans I’ensemble des grandes séries que Roger Brand a décrites, les diverses variantes
de style apparaissent, mais trouvent leur unité dans la délicatesse de leur expression et la

discrétion de leur naturalisme. Ces variantes viennent de 1’expressionnisme qui valut a

246 Brand R., op. cit., p.41.
247 Ibid., p. 42.



Asogba I’exactitude dans la traduction du mouvement en dépit de 1’a-peu-pres de la
forme statique. Le point culminant de I’art africain est, pour lui, «[l’exactitude du
mouvement, c’eSt-a-dire ’exactitude d’un geste précis représenté au moment ou il se
produit, avec un maximum de signification, rappelant les actes qui l’ont précédé, laissant
deviner ceux qui le suivent »**,

Il prend I’exemple de la figure 22 dont les bras tendus a la hauteur de la ceinture
évoquent I’effort qu’il faudra pour mettre I’objet qu’ils tiennent sur la téte. Qu’importe
que les bras soient boudinés ou les mains trop longues, I’image n’est pas fausse ni
exagérée, elle est vraie. Les mains sont devenues le centre du tableau, vu par Asogba.
Ceci est constaté sur toutes les figurines.

La constitution de séries et de groupes a permis a Roger Brand de suivre 1’évolution du
travail d’Asogba et de situer sa progression vers un naturalisme réaliste di a des
conditions matérielles et & des désirs de lisibilité que lui donnaient ses acheteurs. Elle lui
a permis aussi de faire une analyse d’ensemble de pi¢ces apparemment semblables quant
a leur charge esthétique mais dissemblables quant a leur charge ethnographique. Cette
analyse est un point de départ pour entreprendre une étude d’ensemble des objets et
spécialement des statuettes des régions de Porto-Novo et du Nigeria occidental, qu’elles
soient de terre ou de bois ou de cuivre quant aux détails morphologiques, tel le travail de
I’oreille, des yeux, de I’allure générale. La belle sculpture Yoruba ne doit pas s’¢loigner
de la forme humaine car les formes abstraites révélent des sanctions religieuses, des
tendances satiriques. D’ou le fait que les éléments les plus significatifs doivent étre
visibles. Cette conception des visibles correspond a une étonnante précision et sélection
dont Asogba a su se servir pour modeler ses statuettes. L’agréable articulation des
membres dans I’espace, la juste position des éléments morphologiques, la délicatesse des
coiffures, des accessoires, 1’équilibre des masses sphériques, la construction angulaire des
épaules, la symétrie de tout mouvement que Roger Brand trouve dans les statuettes

d’Asogba correspondent aux critéres Yoruba.

248 bid., p. 43.



Son analyse esthétique lui a permis de situer la production d’Asogba dans le temps et
de suivre son évolution due a des conditions de perfectionnements techniques. Son
enquéte ethnographique lui a permis de découvrir ce que représentaient ces figurines et de
les classer. Le classement des figures selon 1’analyse esthétique donne une classification

diachronique.

*k%k

Il existe donc plusieurs maniéres concluantes d’aborder 1’étude de D’art africain
traditionnel. L’une de ces méthodes consiste en I’analyse des cecuvres d’artistes
individuels. Cette approche peut beaucoup nous apprendre sur les artistes africains et sur
’art africain. Une autre approche consiste en I’analyse du r6le, du statut et de la fonction
sociale et de la formation des sculpteurs sur bois, des musiciens et d’autres artistes dans
les différentes sociétés africaines.

Les critiques d’art africain ont beaucoup négligé 1’anthropologie — science humaine
qui étudie 1’étre humain sous tous ses aspects, sociaux, culturels, et physiques —; cette
discipline s’appuie notamment sur 1’étude ethnologique des sociétés et peuples ayant
préservé une culture spécifique originale.

Georges Mills, dans un article intitulé « Art and the anthropological lens »?*°

, montre
comment ’anthropologue de la culture travaille avec la maniére dont I’art est apprécié, il
met en lumiére certaines difficultés et embarras de 1’étude scientifique. Il applique ensuite
ses résultats a 1’étude anthropologique de 1’art.

La nature de I’approche de I’anthropologue varie selon son objectif. Dans 1’approche
scientifique, il y a deux choix. Il existe plusieurs étiquettes pour les premiers :
phénoménologique, historique, contextuel et complétif. C’est I’approche qui préserve les

phénomenes, qui essaie de les intégrer comme tels et donc qui dépend beaucoup de la

249’ Azevedo W. L., The traditional artist in african societies, Indiana University Press, 1973, pp. 379-
416.



construction du contexte. C’est 1’approche que Boas (1948 : 257, 258) a a I’esprit
lorsqu’il écrit : « ...le matériel de ’anthropologue est tel qu’il se doit étre une science
historique, une des sciences dont l'intérét est centré sur les tentatives de comprendre les
phénomenes individuels plutot que d’établir des lois générales qui, sur le compte de la
complexité matérielle, seraient nécessairement vagues et, nous devrions presque dire,
tellement évidentes qu’elles ne seraient que de peu d’aide pour une compréhension
réelle ».

Le second objectif de 1’anthropologie de I’art est de voir les ceuvres d’art dans leur
ensemble en termes de contexte. L’anthropologue formule des problémes, analyse, émet
des hypothéses et rassemble des faits qui reposent sur ces hypothéses. Il présente sa
connaissance a la culture concernée et va méme au-dela du travail du critique. 1l corrige,
approfondit son appréhension d’une culture, mais il élabore aussi des propositions qui
s’appliquent a toutes les cultures. Il fait le travail d’un esthéticien aussi bien que celui
d’un historien d’art et d’un critique d’art. Tout acte de conscience, pour étre lui-méme
appréhendé, doit étre appréhendé dans sa maniére méme. La poésie doit étre comprise
poétiquement, la musique musicalement, I’amour amoureusement, et certains types de
configurations doivent étre comprises par expérience comme des procédes organisant les
événements réels (Georges Mills, 1973).

La connaissance scientifique d’une ceuvre d’art africain exige, selon Louis Perrois,
« une démarche complexe qui va de la contemplation exhaustive de I’objet a la prise en
compte de tout le milieu ou il est apparu »?°. 1l soutient en effet que c’est la comparaison
des données avec les résultats des enquétes qui permet d’approcher ’originalité des arts
africains. Il faut donc s’inspirer directement de la nature de I’objet que 1’on traite : les
masques et statuettes sont a la fois des objets, des ceuvres d’art, une croyance et une
symbolique avec le monde des ancétres. L important dans la méthode anthropologique est
qu’elle cherche a définir les caractéristiques des différents styles, & participer & leur

organisation dans le temps et dans 1’espace et qu’elle nous donne une connaissance

250 perrois L., « Anthropologie et histoire des arts africains », in De ['art négre a I'art africain, 1990, p.
72.



relative aux univers complexes de la pensée africaine ou le social, le religieux, la
politique, le savoir et ’esthétique se mélangent.

L’objet sorti de son cadre, isolé de son contexte d’origine, ne peut pas révéler aussitot
son secret. Mais I’anthropologue, par sa capacité de rassembler, de classer et de traiter de
I’objet, a partir de données de formes comme de contenu, de signifié comme de
signification, aura plus de possibilités de cerner les vrais styles. Louis Perrois résume
ainsi la méthode anthropologique : « Une analyse morphologique fine conduisant a des
"séries" ou styles théoriques ; une enquéte de contexte (archivistique, muséographique,
ethnologique et historique) destinée a valider, voire pondérer, les styles théoriques pour
les constituer en "centres de styles" »*°*,

L’analyse morphologique nous permet d’identifier, de classer et de comparer des
formes, volumes et rythmes des objets, en dehors de toutes les autres considérations de
sens. Cette approche résulte de I’idée que les figures simples ou complexes ont une sorte
d’autonomie et de logique qui n’est pas au sens qu’on pourrait leur donner dans les rituels
ou elles sont montrées au public. L’ceuvre d’art en tant que formes et volumes n’est
jamais le produit d’un hasard. On trouve donc une disposition parmi ces éléments
renvoyant directement aux styles. C’est a ces styles que nous conduit [’analyse
morphologique. Ils sont tout d’abord définis selon les seuls critéres de 1’anthropologue,
mais seules les données de terrain pourront lui permettre de leur donner une « pertinence
réelle ».

Dans une perspective de recensement des styles africains, on pourrait avoir une
représentation totalement tronquée et limitée d’un art. Les exemples sont nombreux et
chaque étude un peu poussée modifie les styles déja connus. Toutefois, la mise en
connexion de collections différentes permet de répondre au plus juste au souci
d’objectivité scientifique d’une véritable anthropologie de I’art: « Les trésors de la
chefferie de Bandjoun ou de la Bafendji dans [’Ouest Cameroun, permettent, a l’analyse
formelle, anthropologique et historique de tous les objets qui les composent, de retracer

une fresque entiére de la vie sociale, rituelle, politique, religieuse de ces groupes.

21 [pid., p. 73.



L’environnement matériel, dans sa diversité (formes, matiéres, techniques, décors), est un
remarquable marqueur culturel pour qui peut, progressivement, en identifier les «codes»,
dans la mesure ot rien n’est laissé au hasard individuel de Uinspiration »**.

Les collections étant le plus souvent faites au hasard tant dans les musées que chez les
particuliers, il y a forcément des erreurs d’observation, des impressions fausses. En
principe applicable & tous les arts traditionnels, la méthode morphologique ne peut étre
appliquée qu’a un ensemble d’objets d’une région et d’une époque donnée, car il faut bien
comparer ce qui est réellement comparable, et en rapport possible. La connaissance d’une
région ou d’un ensemble de peuples, a un moment de I’histoire, permettra a
I’anthropologue de faire une présélection des objets. L’analyse établira de fagon sire les
tendances stylistiques (un style aux formes multiples ou des styles en contact et qu’on
pense proches). Le mélange des populations et donc des cultures, des migrations et des
emprunts fréquents, rend parfois difficile I’identification minimale des objets. Mais cela
n’empéchera pas 1’anthropologue de vouloir étudier I’art africain traditionnel région par
région, époque par époque, par des approches méthodiques de type monographique et
taxonomique, comme en ethnologie générale.

«Le choix d’'une région et d’une époque étant fait, la recherche iconographique
commence afin d’établir un corpus de référence issu des musées, des collections privées
et des illustrations publiées. Le but a atteindre est d’aboutir a une "collection" de
recherche aussi représentative que possible, a priori »**3. Le nombre d’objets étudié est
trés important car il sert a ’anthropologue pour valider de fagon exacte les différents
styles. Dans son analyse du corpus, il commence par observer minutieusement les objets
afin d’en découvrir tous les aspects pertinents. Il établit une fiche d’« identification
morphologique » pour chaque objet a partir d’une norme de description aussi précise que
possible. L’objet est mesuré (hauteur, largeur, épaisseur, axes de symeétrie, formes
géométrique, etc.) et analysé élément par élément. Pour une statue, par exemple, Louis

Perrois retient : « le schéma constitutif global, I’équilibre et le rythme relatif des masses

22 |bid., p. 72.
253 [pid., p. 73.



sculptées, les proportions, l'inscription dans [’espace, la dialectique des vides et des
pleins, le rapport des différents plans, le détail de la morphologie plastique accrochée a
ces masses, le décor, etc.»?>,

Il s’agit donc d’étudier I’objet dans toute sa complexité et sa réalité objective. Apres
avoir bien élaboré sa « fiche analytique », 1I’anthropologue peut maintenant isoler les
caractéristiques de chaque élément morphologique de 1’objet pour les confronter a celles
de I’élément analogue de tous les autres objets de sa collection. Ainsi classera-t-il chaque
¢élément d’un objet dans une catégorie typique particuliére. Il peut de ce fait « coder »
toutes les variables morphologiques et caractériser chaque objet par une formule (par
exemple, une suite de chiffre) qui résumera la description formelle. 1l peut aussi y ajouter
d’autres renseignements d’identification et de localisation.

Il est aussi intéressant que 1’anthropologue envisage d’étudier et de comprendre 1’art
africain traditionnel en le considérant dans son contexte originel. Sans en faire un art
fonctionnel ou utilitaire, il semble Iégitime de recourir au cadre culturel qui le nourrit sans
trop d’«a priori ethnocentrique ». L’anthropologue fait une approche documentaire
rassemblant I’analyse et la critique des sources ; mais il prend aussi en compte la
littérature orale, les traditions et les langues (surtout les mots et expressions
correspondants aux concepts esthétiques). Il étudie en méme temps 1’histoire des peuples
et des cultures au plan régional, consulte les vieillards, les initiés, les tenants de la
tradition.

L’observation du vécu esthétique des créateurs et utilisateurs des objets d’art africain
permettra a I’anthropologue de « dimensionner le contexte, de relativiser ses hypotheses,
de moduler le signifiant par rapport au signifié »**.

Une autre chose a considérer sont les centres de styles. L’histoire de I’art africain
traditionnel s’est traduite par de nombreuses classifications qui sont toutes calquées sur la
répartition admise des ethnies et des tribus. Mais I’essor des recherches historiques,

linguistiques et ethnographiques rend aujourd’hui ces classifications inadéquates. 11 est

254 |bid., p. 74.
25 [pid., p. 75.



vrai que les caractérisations « tribales » sont « commodes », mais de 1a a dire qu’elles
correspondent & une réalité in situ, il y a une nuance qu’il ne faut pas omettre.

On sait que William Fagg s’est beaucoup servi de ce concept de "tribalité" dans ses
études et ses expositions. Chaque tribu, pense-t-il, « est un univers artistique a part ».
Mais, comme le dit trés justement Louis Perrois, « il convient de ne pas s’enfermer dans
ces arts murés sur eux-mémes ; il faut rester attentif aux dynamiques, aux osmoses, aux
emprunts, aux mutations, aux métamorphoses »?%°,

11 est plus prudent de parler de la notion de styles puisqu’ils peuvent se définir selon les
époques en fonction de I’histoire du peuplement de la région considérée. Les centres de
styles ne sont jamais fermés les uns aux autres : des motifs, des configurations, des regles
plastiques peuvent étre communs a des peuples différents, sans que les individus eux-
mémes en prennent conscience. Les différents foyers de création, caractérisés par des
productions artistiques et culturelles spécifiques, rendent parfois difficiles les attributions
ethniques. L’observation poussée de la réalité tend donc & compliquer, la plupart du
temps, les habituels reperes « tribaux » des ethnologues.

Il est évident qu’en Afrique, comme partout ailleurs, I’activité esthétique ne se réduit
pas a la seule sculpture. L’art africain traditionnel est tres varié : art corporel, art mobilier,
architecture et décoration, art du métal et de la terre cuite, peinture, sculpture. La plupart
des objets usuels, parfois trés fonctionnels, sont décorés, sculptés ou peints. Ces motifs
sont souvent destinés a enjoliver 1’objet.

Un objet fonctionnel ne peut-il pas avoir une qualité visuelle qui excite en nous sa
perception esthétique ? Les traits qu’on découvre, par exemple, sur un couteau, sont-ils
nécessaires a son efficacité en tant qu’outil pour couper ou tailler ? Ne peut-on pas
supposer que ces traits dévoilent un souci esthétique ? Ces aspects non instrumentaux ne
montrent-ils pas la présence d’un intérét esthétique ?

La représentation du beau est, & notre avis, la seule explication possible de la création
des formes qui ne sont pas nécessaires a 1’objet pour remplir sa fonction. Prenons

I’exemple d’une calebasse servant de récipient pour de la nourriture. Elle a une forme

256 [pid., p. 76.



circulaire, un bord arrondi et un fond plat. Certes ces caractéristiques de forme sont
instrumentales, mais les motifs gravés sont reproduits avec « régularité et symétrie ». Ces
dernieres caractéristiques formelles ne sont pas instrumentales : elles n’ajoutent rien a la
fonction de la calebasse comme récipient pour de la nourriture?’.

Un fusil de chasse est fait pour tirer sur un type de gibier ; des motifs marqués en
argent sur la crosse ne le rendent pas plus efficace. Ces aspects formels, qui ne sont pas
indispensables a l'utilisation propre de 1’objet dans son contexte, ont été ajoutés pour leur
penchant visuel. Le critére de ’instrumentalité formelle ne se limite pas au contexte de la
fonctionnalité. Certaines empreintes gravées sur une calebasse utilisée pour les offrandes
aux ancétres peuvent étre des signes magiques qui détournent les mauvais esprits et non
des mobiles décoratifs. Toutefois, ceci n'élimine pas les formes non instrumentales ; la
facon dont les signes magiques sont tracés peut dévoiler un souci d’équilibre des lignes et
des formes, des différences de couleurs. Ces caractéristiques ne sont pas nécessaires a
I’efficacité des rites magiques ou religieux.

Pour apercevoir la non-instrumentalité des objets d’art africain il faut une connaissance
générale de la culture africaine, du contexte rituel et d’objets du méme type que nous
connaissons mieux. Une étude ethnologique et archéologique nous permettra de procéder
a des comparaisons et d’établir la non-instrumentalité des formes.

Pourquoi un artisan embellirait-il le contour d’un objet s’il n’a pas pour objectif de le
rendre agréable & regarder ?

A notre avis, si donc les artistes de I’art africain traditionnel vont au-dela des formes
essentielles pour I’instrumentalité de 1’objet, c’est parce qu’ils ont un souci de qualité
visuelle. On ne peut donc pas continuer a affirmer que I’intention esthétique des artisans
africains et l'impression esthétique des observateurs sont limitées aux instruments
utilitaires et rituels.

Un autre domaine ou ’on peut voir la dimension esthétique des objets d’art africain

traditionnel est la politique. Dans les royaumes, les sceptres des chefs, les siéges, les

257 Maquet J., L anthropologue et 'esthétique, Métaillé, 1993, p.67.



insignes d’autorité, les vétements sont le plus souvent abondamment dotés de décorations
esthétiques.?®

La hiérarchie sociale est aussi un domaine ou les objets sont affectés d’une bonne
composante esthétique. Dans 1’ Afrique traditionnelle, et méme dans certaines coutumes
qui existent encore, les grands groupes — castes ou classes —, se distinguent dans leur
statut par des objets qui leur servent de marques distinctives. Parmi les insignes distinctifs
des classes supérieures et des professions illustres, Jacques Maquet citera les chasse-
mouches plaqués d’or des notables Baoulé, les figurines en ivoire des grands initiés Lega.

Outre les contextes dont nous avons parlé — maintien de la vie et rite, pouvoir et
hiérarchie — il en existe aussi d’autres ou les objets fabriqués dévoilent des formes non
fonctionnelles. Dans les familles, par exemple, il y a de nombreux objets dont le role est
de conserver le souvenir de ceux avec qui les générations futures peuvent se reconnaitre.
La aussi, les sculpteurs et les peintres donnent une large part aux configurations non
instrumentales.

Les masques sont aussi un autre domaine ou 1’on retrouve la dimension esthétique de
I’art africain traditionnel. Le génie artistique du sculpteur africain s’exprime souvent dans
les motifs décoratifs qui embellissent les principales parties du masque : « On peut méme
dire que c’est dans ces ajouts ornementaux que le sculpteur africain cherche le plus a
flatter I'ceil du spectateur. Les motifs ornementaux qu’il utilise le plus souvent consistent
en formes géométriques ou en petits motifs répétés un certain nombre de fois, et parfois
en themes distincts et nouveaux qui viennent s ajouter a la sculpture originelle »*°,

Sur les masques-haumes des Mendi de la Sierra Leone (utilisés dans les danses du
Bundu), par exemple, des motifs décoratifs recouvrent toute la surface du masque. Et
c’est aussi le cas presque sur tous les masques africains. La confection trés audacieuse des
surfaces du masque bachama (le mouvement cubiste s’est d’ailleurs développé sous

Iinfluence directe de ce genre de style), originaire du Cameroun, qui est au musée

258 \/oir & ce propos Pour une étude des rapports entre le pouvoir et ses manifestations esthétiques dans
I’Afrique traditionnelle, Frazer et Cole, 1972 et le compte rendu de Jacques Maquet, 1973 a.

259 Balogun O., « Forme et expression dans les arts africains », in Introduction & la culture africaine,
UNESCO 1977, p. 75.



Reitberg a Zurich, serait inimaginable en I’absence de créations plastiques trés évoluées.
Le talent du sculpteur est révélé par sa maitrise totale des facteurs spatiaux et plastiques.
Un aspect important de la fabrication des masques est le savoir-faire avec lequel la
peinture est utilisée pour mettre en valeur certains éléments d’ordre plastique. Les
couleurs dont ils sont peints servent généralement & soutenir I'effet plastique provoqué par
les mouvements de la danse a laquelle se livre le porteur du masque. Lorsque ce dernier
danse au rythme de la musique, il a ’impression, par ’effet des couleurs du costume et
des traces de peinture sur le masque, « de voir une sculpture se mouvoir et dérouler en
méme temps des rubans de couleurs et de formes »?%°. La régularité ou I’irrégularité des
formes sculptées sur la surface du masque est aussi accentuée par la peinture ou la
coloration qui ajoute a la décoration sculptée un élément ornemental. L’artiste utilise
aussi trés habilement des perles, du corail, des fragments de porcelaine ou de verre pour
embellir le masque : « aucun matériau n’est trop modeste pour servir a cette fin, a
condition qu’il produise un effet agréable a I’ceil »**,

Par conséquent, bien que le masque n’ait pas pour fin essentielle de produire un effet
esthétique en tant que tel, il y parvient, en méme temps qu’il atteigne son but qui est
d’émouvoir le spectateur par d’autres moyens que la création de formes simplement
attrayantes. Aprés avoir respecté la fonction que peut remplir le masque, ’artiste fait
passer ses préoccupations esthétiques.

Sous ce rapport, il nous semble essentiel de souligner le fait que les intentions
esthétiques sont réduites a certaines catégories d’objets. Ces catégories d’objets forment
ce que Jacques Maquet appelle « le locus esthétique d’une culture ». Les représentations
d’ancétres et les masques appartenaient au locus esthétique de nombreuses sociétés de
I’Afrique occidentale et centrale. Le souci esthétique des Bororo Fulani (pasteurs

nomades de 1’ouest africain, aussi appelés Wodaaba), par exemple, se manifeste

260 [pid., p. 82.
261 |bid., p. 83.



particulierement dans la parure de cérémonie et des modes de fixation des chargements de
leurs biens sur le dos des beeufs.

Nous ne sommes pas en train de dire que la beauté d’un objet, sa qualité esthétique, est
quelque chose d’ajouté a sa fonction. Nous ne pensons pas non plus que la qualité
esthétique est concue comme un embellissement ajouté a 1’objet. Mais nous pensons que
ce qui est parfaitement une décoration de I’objet montre sans ambivalence un but
esthétique. Et rien de plus. L’intention esthétique peut étre déduite de 1’existence

d’embellissements sans but fonctionnel sur le contour d’une cuillére en bois.

§ 4. L’exemple de ’art Bakongo

Raoul Lehuard (1990) ayant « acquis la conviction que chaque ensemble ethnique
posséde des caractéristiques qui lui sont propres et donc des particularismes
morphologiques qu’on ne retrouve nulle part ailleurs », a «pensé qu’il n’était pas
possible de définir une méthode applicable uniformément a toutes les formes de l’art
Bakongo » (p.81). Il s’appliquait donc a faire surgir, pour les Vili, Yombe et Bembe (les
ensembles de loin les plus importants), le « vulgus pecum du style », en quelque sorte,
résultant de calculs rapportés au plus grand nombre d’objets possibles (le personnage
figuré debout, dans la majorité des cas).

11 entreprit d’étudier la statuaire a travers la terminologie se rapportant aux attitudes,
c’est-a-dire a la fagon de « se faire voir » des autres mais aussi de « les regarder » ; en
I’occurrence, pour les objets, a « I’angle de vision ». Il s’est vite familiarisé avec les
langues kikongo, leur orthographe et leurs transcriptions phonétiques ; ce qui lui a permis
d’affiner les « ensembles », de reconsidérer certaines des attributions qu’il avait faites
dans « Fétiches & clous du Bas-Zaire » (1980). Aprés le vocabulaire, 1’information qui
s’avéra étre 'une des plus intéressantes fut celle des lieux de collecte, principalement au
Mayombe, donnés par les fonctionnaires belges que le Musée de Tervuren (en Belgique)

motivait activement, les chargeant de faire des récoltes d’objets ethnographiques, entre



autres, et de remplir des fiches signalétiques trés complétes, imprimées a I’avance. De ce
fait, il a pu attribuer certaines des ceuvres les plus significatives a des Maitres précisément
localisés, telles les effigies commémoratives de mére a I’enfant dont les deux spécimens
figurent au Musée de Tervuren. Il a baptisé ce sous-style : « Style de Kasadi » parce que
I’une de ces effigies fut recueillie au village de Kasadi alors que la localité de 1’autre n’a
pas été précisee.

L’emploi du nom du village, méme s’il a disparu, pour des raisons religieuses et
politiques, lui a paru étre la solution la plus logique. Mais il lui restait a revenir a I’étude
des éléments constitutifs des espaces, ces détails qui font la permanence d’un style et qui
lui permirent de les inclure, par comparaison, comme des spécimens atypiques, dans un
ensemble : « Il est symptomatique que ce soit dans les centres de style les plus prolifiques
qu’on trouve la plus grande liberté dans [’expression des éléments constitutifs des
portions. La ou la production est circonscrite & un nombre de sous-styles limité, on
observe une grande rigueur dans le respect de ce qui semble étre la "regle” » (p.84).

Il n’a pas retenu cette méthode parmi tant d’autres ; il n’en a pas, dit-il, trouvé d’autre
qui fit mieux adaptée a 1’art Bakongo. Il Iui fut possible au fil des enquétes de montrer

que « [’esthétique est bien une notion dont ces gens ne sont absolument pas dépourvus ».
(p. 85).

8 5. Duga de Meko, un maftre sculpteur yoruba

C’est William Bascom qui nous a fait connaitre Duga de Meko dans son article « A
yoruba master carver : duga of meko »?%2. Il a pu lui parler, s’entretenir avec ses proches
et ’observer a I’ceuvre. Cette méthode d’approche offre une analyse idéale qui combine

I’étude de D’artiste individuel en tant que personne et I’étude de ses roles et fonctions

262 )’ Azevedo W. L., The traditional artist in african societies, Indiana University Press, 1973, pp. 62-78
(notre traduction) .



sociales, ainsi que son style. Dans cet article, Bascom « démontre que [’art en tant qu’art
existe chez les Yoruba et qu’il est reconnu par eux comme de I'art »*%,

Il répond ici a I’idée selon laquelle les objets d’art africain (qu’il trouve si satisfaisant
pour leur réussite esthétique) n’ont pas d’intérét esthétique pour les Africains eux-mémes,
qui ne les considérent que comme des objets religieux, sacrés. Rober Farris Thompson
dans son article publié dans le méme volume et intitulé « Yoruba artistic criticism »
corrobore ce point de vue.

Les Yoruba distinguent, en effet, les sculpteurs, gbegigbegi (gbe-igi-gbe-igi :
sculpteur-bois-sculpture-bois) qui font des objets utilitaires des sculpteurs gbenagbena
(gbe-ona-gbe-ona : sculpture-art-sculpture-art) qui font des masques, des figures. Les
sculpteurs sont considérés comme des artistes ou comme « ceux qui font I’art » (onisona,
oni-se-ona) tout comme ceux qui font de la broderie et d’autres arts décoratifs. La
sculpture et les motifs géographiques sont classés comme art (« ona ») mais les masques,
les figurines et les autres formes de sculpture sont considérés comme « ere », ce que les
occidentaux généralement nomment « images » ou « idoles ».

En dehors des tétes de bronze et des figures de la ville d’Ife, les Yorubas sont aussi de
grands sculpteurs sur bois. Ils fabriquent des plats, des cloches, les tasses et les bols pour
la divination Uba ; des figures jumelles (ibéji), des figurines de la gloire de dieux, les
batons de danse, les baguettes, les lances et les boucliers en I’honneur de Shango, Yewa,
Eshu, Erinle, et d’autres dieux ; les percussions, les tabourets, les portes et les piliers de
maison, les cuilléres, les poupées, les peignes. Les Yorubas sculptent aussi I’ivoire et 1’0s.
Ils décorent les calebasses avec des sculptures en bas relief, les murs des maisons avec
des peintures d’animaux et des motifs géométriques. Ils modélent et forgent le métal pour
réaliser des sculptures mais aussi des objets utilitaires. Ils pratiquent la poterie, le
tressage, la vannerie, le tissage, la teinture, la broderie, la tannerie, la couture et les

travaux de perles.

263 «Thjs paper demonstrates that art as art exits among the Yoruba and that it is recognized by them as
such”, ibid,. p. 64.



Les enfants Yoruba apprennent les arts avec leurs parents, ou alors ils recoivent des
cours en tant qu’apprentis. Ces derniers servent d’assistants au maitre et effectuent
diverses autres taches pour lui. Ils commencent par apprendre les techniques simples pour
créer des objets simples, ils tissent ou sculptent sous la direction de leur maitre jusqu’a ce
qu’ils maitrisent leur art et que leur période d’apprentissage soit fini.

Apres avoir indiqué ce contexte Yoruba, William Bascom se tourne maintenant vers
Duga le sculpteur de bois le plus talentueux de Meko, une petite ville Yoruba Meko au
Nigeria situé a I’ouest d’Abeokuta, a moins de 5 miles de la frontiére qui sépare le
Nigeria et le Bénin. Duga tirait toujours du plaisir et de la fierté de son travail. Il était
respecté par tous les gens de Meko pour son talent et son imagination créatrice.

Comme d’autres sculpteurs, il sélectionnait et ramassait ses propres matériaux pour ses
peintures, et il coupait lui-méme son bois. Il utilisait parfois des peintures & huile. Les
sculptures yoruba sont souvent polychromes, et le travail de Duga n’y faisait pas
exception. Il travaillait avec une palette de différentes couleurs qui pouvaient étre mates
comme brillantes. Bascom a réussi a collecter d’excellents masques Gelede, des batons
Shango et des tabourets pour ’initiation a des cultes religieux faits par Duga. Tout le
monde reconnaissait ses sculptures et parlait avec admiration de son art. Bascom I’a
rencontré lorsque le propriétaire d’un excellent baton Shango refusait de le lui vendre. Il
lui dit qu’il avait été congu par un sculpteur toujours vivant, et le dirigea vers Duga (ibid.
p.74). 1l lui a demandé de lui faire une copie de ce baton. Il eut la chance d’assister a la
création de I’objet : du choix du bois jusqu’a la peinture en polychrome. Mais Duga ne
voulait pas faire une simple copie de ce qu’il a déja crée : il sculpta une figure plus
grande que 1’original avec quelques variations mineures sur la sculpture, méme s’il
s’agissait de détails. Il entreprit aussi des variations délibérées au sujet des couleurs

peintes. Le dévouement de Duga dans son travail était celui d’un vrai artiste.



8 6. Les valeurs esthétiques de I’art Chokwe du Katanga

La vitalit¢ et la théatralité des arts des Chokwe ont beaucoup intéressé les
universitaires. En effet, aprés les Yoruba, les Dogon et les Bini, ’art des Chokwe fait
partie des arts africains les mieux décrits. Redinha (1953; 1956) et Bastin (1961) ont
publié des études exhaustives des objets Chokwe exposés dans la collection du musée do
Dundo (un musée privé crée par la Companhia de Diamantes de Angola (DIAMANG) et
par la sociedade de Geografia de Lisbonne), Himmelheber (1939) a fait une étude
pertinente des artistes Chokwe Kwango, Jaspert (1930) et Bauman (1935) ont décrit les
arts et les techniques Chokwe selon leur réle dans la culture.

Daniel J. Crowley, dans ses articles « An African Aesthetic »%%* et « Aesthetic value
and professionalism in african art : three cases from the Katanga Chokwe »?%°, décrit les
arts plastiques et graphiques du peuple Chokwe dans leur contexte culturel, et indique
certaines attitudes et valeurs des artistes et de leur public. Cette partie s’appuie
principalement sur ces deux études.

Les représentations artistiques des Chokwe vont des objets simplement décoratifs aux
objets religieux, a I’équipement des danseurs professionnels, aux symboles du pouvoir
des chefs, aux instruments de musique, aux jouets, aux belles architectures de maison.
Les moyens utilisés dans la fabrication des objets sont aussi familiers, incluant le bois,
I’argile, le fer, les terres colorées, les herbes et les roseaux, les graines, les calebasses, les
tissus et le papier. Les hommes font les masques, les figures, les tabourets, les soufflets,
les outils en métal, les couteaux, les amulettes, les tissus en écorce, et les instruments de
musique, alors que les femmes font des paniers ménagers et décorent les murs de la
maison avec des argiles colorées. Hommes et femmes fabriquent des paniers tressés, des

calebasses gravées et des jouets. Les forgerons produisent des couteaux de plusieurs

264 jopling C. F., Art and aesthetics in primitives societics, A critical anthology,New York, 1971, E.P.
Dutton & co., INC, pp. 315-327.
265 p° Azevedo W. L.., op. cit., pp. 194-217 (notre traduction).



tailles, des poignards, des épées, des hachettes, des erminettes, des binettes, plusieurs
sortes de pointes de fleche, des pointes de lance et un genre élaboré de hache utilisée par
les chefs et les danseurs.

Les femmes et les filles sont les chanteuses en chef des fétes de village, et s’entrainent
souvent ensemble lorsqu’elles vaquent aux occupations ménageres, surtout lorsqu’elles
pilent le mil. Comme presque partout en Afrique noire, c’est aussi fréquent de les voir
agiter des jouets et taper leurs mains sur des rythmes élaborés pour accompagner les
percussionnistes et les danseurs. Les filles apprennent a confectionner des paniers avec
leurs méres, leurs tantes, leurs grand-mére, ou avec d’autres filles du village. C’est aussi
la maniére commune d’apprendre a fabriquer des pipes, des poupées, des instruments
musicaux, des fresques, des mortiers et des pilons.

Des styles régionaux et villageois se développent dans ce qu’on pourrait appeler des
écoles, et ceux-ci sont grandement identifiables. Crowley, dans son article « Aesthetic
value and professionalism in african art: three cases from the Katanga Chokwe », a
étudié une collection de 800 objets. Sur le terrain, il distribua un questionnaire
multilingue en anglais, francais, chichokwe et kiswahili. Ce questionnaire demandait des
renseignements nécessaires sur l’artiste, sa formation, son contexte, ses méthodes, ses
matériaux de prédilection et sa description des fonctions des objets étudiés. Crowley nous
fait savoir que lorsqu’un objet de cette collection était jugé, 1’observateur critique devait
dire pourquoi il jugeait négativement cet objet, quelles modifications il lui apporterait et
comment il I’aurait fait lui-méme?%,

Il s’agit donc pour chaque observateur de donner son opinion sur les objets, de les
classer selon son critere de beauté, et méme d’expliquer les raisons de sa préférence.
C’est de cette maniére qu’il est clairement apparu a Crowley une idée des valeurs
esthétiques Chokwe. Il trouve deux aspects artistiques dans I’esprit des Chokwe : le

« technique » et le «fonctionnel » ; ou plutét la «forme» et le «contenu». Les

266 «\When a piece was criticized, the speaker was asked to suggest suitable changes, or “how he would

have made it”: « Aesthetic value and professionalism in african art : three cases from the Katanga Chokwe
», in d’Azevedo W. L., op. cit., p. 226.



techniques, les outils, les styles artistiques sont confrontés et critiqués, mais les
caractéristiques esthétiques et les caractéristiques techniques ne sont pas toujours
clairement différenciées. Savoir bien faire un objet suppose la compétence pour le faire
beau. En effet, en Chichokwe le « beau » et le « bien » ne sont pas différenciés, tous deux
sont désignés par I’appellation « chibema ». Ainsi une femme laide qui est une bonne
épouse et une bonne mére est une « chibema », de méme qu’une belle épouse infidéle.

Les Chokwe exposent en permanence des objets dans les quartiers généraux et les
individus sont encouragés a aller les voir et a donner leurs opinions sur chaque objet. En
tant que peuple d’artistes praticiens profondément intéressés par les effets troublants des
danseurs masqués, les Chokwe verbalisent leurs concepts esthétiques d’une maniére
précise et remarquable. Leur langage (Chichokwe) a une nomenclature trés complexe
pour indiquer des degrés et des genres de parenté, et pour classifier, par exemple, des
genres d’instruments musicaux. Les degrés d’excellence esthétique sont facilement
indiqués, et de nouveaux masques sont préférés aux anciens, les couleurs lumineuses sont
préférées aux terres. Pour qu’un objet puisse étre considéré sérieusement, une technique
habile est nécessaire, ainsi les paniers fragiles ou les figures irréguliéres sont accueillis de
rires de moqueurs, et les sculpteurs qui exposent a la vente des objets maladroitement
finis sont critiqués ouvertement par leurs compagnons villageois. Chaque artiste
considére que sa propre ceuvre est supérieure a celle des autres.

Les objets antiques fabriqués magnifiquement expriment une grande admiration pour
I’habileté technique mais sont décrits comme « démodés », « comme les vieux avaient
I’habitude de les faire », donc dignes mais non beaux comme les produits contemporains.
Les opinions difféerent de village en village, mais le plus souvent les nouveaux masques
plus simples, et les plus fins dont les couleurs sont appliquées avec le plus de soin sont
généralement préférés. La plupart des productions des Chokwe est finie de fagon riche et
est considérée comme une expression esthétique. Ils aiment le savoir-faire, la netteté, la
régularité. Crowley a pu observer ’enseignement des arts chokwe dans des situations
institutionnelles différentes, le mukanda comme institution esthétique et le cas de trois

artistes professionnels : Sanjolombo et son école, Ululi Kambaniya, un sculpteur a la



cour, et Sakachiga, un potier-commercant. Voyons ce qu’il dit maintenant de cette

institution esthétique et de ces artistes.

A. Le Mukanda : une institution esthétique

Le Mukanda est un rite de passage qui prépare le garcon a étre homme. Des groupes de
garcons agés de 5 & 7 ans passent quelques mois isolés dans la forét, et durant cette
période ils sont circoncis, troublés par des visages masqués, on leur apprend des secrets
tribaux, des pratiques magiques et la connaissance sexuelle. Ils apprennent aussi a
chanter, a danser, a faire des masques en bois ou en écorce, et les costumes de fibres qui
complétent les effets des personnages masqués qui courent dans la hutte : « Ces
personnages sont le sujet de [’expression esthétique de presque tous les Chokwe et sont
appelés mikishi (sing. mukishi), voulant dire esprits et/ou danseurs masqués »%7.

Tous les masques des rites mukanda, a I’exception de Mwana Pwo sont réalisés a
partir d’une structure faite de brins d’osier attachés avec des fibres, puis recouverte par un
tissu d’écorce local qui est taillé et cousu sur la structure avec de la ficelle de corde. Le
masque est ensuite enduit avec de la résine qui ressemble a du goudron et qui donne un
aspect brillant a la surface décorée par des points, des rayures et des motifs en courbe
dessinés avec de ’argile rouge et de ’argile blanche. En ce qui concerne le Mwana Pwo,
une fois ’objet sculpté, des motifs sont ajoutés a I’aide d’une lame de couteau chauffée
ou d’un clou. La surface peut étre colorée d’argile rouge-marron, de jus de couleurs jaune
issus de fruits mirs, ou noircie a I’aide d’une bougie. Les motifs de la surface non
coloriée sont soit incisés soit simplement huilés. 1l arrive que les masques soient ornés de
perles, de kilts en tissus d’écorce ou en tissus commerciaux, de fourrures ou de plumes,

ils peuvent aussi étre ornés de petites cornes d’antilope, de peaux, de coquillages, de noix,

267 «These characters are the subject of almost all of Chokwe aesthetic expression, and are called mikishi

(sing. mukishi), meaning spirts and/or masked dancers”, in Jopling C. F., op. cit, p. 318 (notre
traduction).



de boucle d’oreille en cuivre, de « piercings » nasaux, et de dents de métal ou de bhois
blanchi?68,

Bien que plusieurs Mukanda aient été étudiées, les méthodes d’enseignement décrites
par Crowley ont été observées au village de Katende Jean, dans la chefferie Luena du
méme nom, & 35 miles de Dilolo Gare. 1l a observé 17 gargons qui avaient été circoncis :
chacun fut mis entre les mains de quelqu’un plus 4gé qui devait se charger de son
éducation et de son maintien. Chaque jour, avant 1’aube on les faisait danser pendant
environ une heure au son de percussions jouées par des garcons plus &gés. Leurs pas de
danse et leur rythme étaient critiqués par la figure masquée. Vers la fin de I’aprés-midi,
un second cours de danse avait lieu, le mukishi était représenté par un masque de Kalelua
plutdt enfoncé placé sur un poteau, et les gargons plus agés critiquaient les danseurs.

Les talents musicaux sont inculqués de la méme maniére, les garcons plus agés étant
les maitres des plus jeunes, sous le contr6le de quelques adultes qualifiés. Le Mukanda
offre aux initiés un large choix d’instruments a apprendre : les fl(tes et les xylophones
sont généralement fabriqués et joués de maniére individuelle. Dans le Mukanda, les
garcons fabriquent des masques et réparent ceux qui furent abimés lors de cérémonies.
Ceux qui se sentent ensuite destinés a sculpter peuvent convaincre un sculpteur reconnu
de leur apprendre cet art de maniére plus approfondie apreés la fin du Mukanda?®,

Les Chokwe, a travers les masques qu’ils fabriquent et les danses qu’ils pratiquent,
possédent donc des valeurs esthétiques qui leur permettent de juger de la beauté d’un

objet ou d’une chorégraphie.

268 p° Azevedo W. L., op.cit., pp. 231-232.
269 [pid., pp. 232-235.



B. Le professionnalisme de I’art chokwe

- Sanjolombo est le premier artiste professionnel qu’a choisi Crowley dans son étude. Il
vivait dans la chefferie Luena de Katende Tshipaye, & 30 miles de Dilolo Gare. 1l était
considéré comme le doyen des sculpteurs sur bois Chokwe Katanga du territoire Dilolo. 1l
a recu beaucoup de commandes de la part des chefs, des danseurs professionnels et des
administrateurs belges. Ses ceuvres étaient aimées de tous et permettaient de collecter les
opinions et les jugements de valeur des observateurs : « les expressions de ravissement,
I’empressement a toucher les piéces, les arguments positifs des observateurs sur
lauthenticité et la qualité des détails des pieces, tout cela nous indiqua que l’art de
Sanjolombo était central pour les Chokwe de Dilolo »?7°.

Son atelier est aussi comme la maison des hommes du village. On peut y trouver a
toute heure de jeunes hommes ou garcons en train de regarder ses travaux, de le seconder
ou d’émettre des critiques ou des commentaires. Son frére et le pére de I'un de ses
apprentis, qui ont tous deux appris leur art sous sa direction, travaillent aussi sur certaines
piéces, tout comme un certain nombre de jeunes hommes locaux. Comme Sanjolombo a
été le professeur de la plupart d’entre eux lors du Mukanda, ils travaillent plus ou moins
selon son style et sous son ceil attentif. Les apprentis et les gargons du village récoltaient
la plupart des matériaux et faisaient certaines taches telles que 1’aiguisage des outils, la
teinture des fibres dans le bas de la riviére, le tricotage des costumes et des piéces, la
peinture des objets avec de ’argile rouge. Du fait d’une inspection et d’une critique
constantes, un talent élevé est exprimé dans chaque piéce. Il y avait une variation
stylistique énorme dans son école. Crowley a pu découvrir trois styles différents : « 1) le
style unique traditionnel des grands masques makunda en écorce décorés avec des
argiles rouges et blanches et du raphia (généralement en vrai tissu d’écorce mais ici les

peintures rouges et blanches sont commerciales) ; 2) un style unique de sculpture sur

270 bid., p. 237 : “The gasps of delight, the rush to handle the pieces, the good natured arguments over
authenticity and detail, all served to indicate the centrality of Sanjolombo’s art in the consciouness of the
Chokwe of Dilolo



bois pour des masques, des figures, et des figures employées pour décorer les tabourets ;
et 3) un style étrange, apparemment archaique, de figure avec une téte lisse sphérique
dont les petits traits du visage sont placés les uns trés pres des autres, avec un corps fin
aux jambes pliées et aux bras représentés de maniere minimale, et souvent en position
d’action comme pour tirer un coup de fusil »*'%.

- Ululi Kambaniya, sculpteur a la cour, est le second artiste professionnel que Crowley
a bien observé. C’est un maitre sculpteur sur bois entouré de ses protégés : il évolue dans
la cour d’un chef. 1l fabrique des masques Mwa pwo, des bols en bois décores, des
peignes, des serpents décoratifs, des tabourets et d’autres objets décoratifs pour la maison
du chef, pour sa cour et pour I’endroit ou les danses ont lieu. Du fait de la place centrale
de la sculpture dans la culture chokwe, du prestige du chef et du grand talent d’Ululi, ce
sculpteur fut considéré comme 1’un des artistes les plus populaires de la région de Dilolo.
Son style est fin et trés particulier. Aprés avoir fini de sculpter un objet, il dulcifie le bois
avec précaution a 1’aide de feuilles et de sable, puis il noircit le bois avec de la bougie. 11
réalise ensuite des motifs représentant parfois des scarifications, des coiffures, I’ossature
des costumes en raphia, des kilts de danseurs en fibres de palmes, du tricot, de la fourrure,
de la peau, des animaux ou des formes abstraites. Les motifs incisés sont laissés
incolores, le bois clair contrastant avec la surface noircie. Parfois, il utilise des clous
chauffés pour faire des motifs géométriques sur les zones non noircies, des couleurs pour
les yeux, les coiffures ou d’autres sections de la figure. Il fabriquait ses ceuvres, dit-il,
« dans son ceeur » et puisait ses idées dans un réve ou il vit un serpent qui nageait dans un
lac entouré d’oiseaux, les oiseaux commengant a embéter le serpent?’?. Lorsqu’il se

réveilla de ce réve, il décida de le sculpter.

271 \bid., p. 238 : “1) the traditional style of Iarge barkcloth mukanda masks decorated in red and white
clays and raffia (usually real barkcloth but red and white commercial paints here ) ; 2) a unique
woodcarving style used for wooden masks, figures, and the figures used to decorate stools ; and 3) a
strange, seemingly archaic style of figure with smooth spherical head with small features placed close
together and low on the sphere, and thick body with bent legs and minimally represented arms, often
carrying on some action such as schooting a rifle”.

272 |bid., p. 242 : “...In his words, Kausonga mubunge yenyi (“ I make them up my heart”). When asked if
he ever god ideas any other way, he told about having a dream wherein he saw a snake swimming in a
lake while birds around the lake began to chide or mock the snake”.



- Afin, dit-il, de ne pas s’intéresser uniquement a la sculpture chokwe, le troisiéme
artiste qu’a choisi Crowley fut Sakachiga, un potier-commercant qui ne vit que de son art.
Il avait un atelier a Kamba, prés de Kayeweba, sur la route Katende Muashi a environs 35
miles au Sud-Est de Dilolo Gare. Sa spécialité sont les Milondo (singulier Mulondo), une
sorte de lourde cruche pour 1’eau, ou carafe. La forme de 1’objet est souvent sphérique,
avec une base plane, une poignée large et une ouverture cylindrique sur le dessus (et
parfois avec un couvercle surmonté d’une sculpture en glaise). La technique de moulage
est simple mais demande du talent. Il s’agit d'associer des piéces aplaties d’argile avec de
I’assurance et de la rapidité. La surface est toujours laissée non décorée et noircie, soit par
du noir de carbone lors de la cuisson au feu, soit par de la peinture lorsque la surface est
froide. Certains Milondo sont faits a partir d’argile blanche et sont laissés dans leur
couleur naturelle aprés la cuisson. Sakachiga est un artiste reconnu et ses ceuvres ont
voyagé loin.

Crowley a choisi ces artistes car ils sont reconnus comme tels tant par les observateurs
Chokwe que par les observateurs extérieurs. En se servant des résultats obtenus lors
d’expositions et de ses enquétes, Crowley remarque que les Chokwe se prennent trés au
sérieux en ce qui concerne leur art, qu’ils ont un sens critique, et que les objets non
décorés ont moins de valeur que les objets décorés ; il est trés rare qu’un objet reste sans
décoration, méme les objets fonctionnels ont une série de fines incisions. Il attire ainsi
notre attention sur «la nature culturelle du jugement esthétique » des arts de 1’ Afrique
noire et « la non-validité de la plupart des évaluations des arts non-occidentaux par des
universitaires occidentaux »*”®, Grace a une meilleure compréhension des arts de
I’ Afrique noire et des variations culturelles, peut-&tre seront-ils un jour capables de mieux
établir la nature du style et le lien entre tradition et créativité individuelle.

Nous venons de décrire de I’approche fonctionnaliste de I’art africain traditionnel. Les
défenseurs du fonctionnalisme s’opposent a une position formaliste que nous nous

proposons maintenant de restituer. On appelle formalisme une méthode qui donne une

273 \bid., p. 249 : “Only in this way can we demonstrate the culture-bound nature of aesthetic judgment
and thus the invalidity of much of the evaluation of non-Western arts by Western scholars”.



importance primordiale a la forme de 1’objet. Il existe une théorie formaliste de 1’art
traditionnel de I’ Afrique noire, évoquée par des esthéticiens et critiques d’art.

Le fonctionnaliste reproche au formaliste son ignorance du contexte et son
ethnocentrisme qui lui fait juger I’art africain traditionnel de la méme maniére qu’une
ceuvre d’art créée dans sa propre culture ; le formaliste applique a un objet étranger des
idées et des critéres esthétiques que ’enquéte sur le terrain révéle inappropriés. Le
formaliste répond en alléguant une sensibilité esthétique dont le fonctionnaliste serait
dépourvu ou récuserait par souci d’objectivité a 1’égard des valeurs. Pour le formaliste, le
fonctionnaliste ne considére pas 1’objet et sa forme, mais son usage et son contexte ; pour
le fonctionnaliste, le formaliste, en étudiant la forme d’un objet isolé, en perd la fonction
et la signification et «manque finalement la riche substance humaine de [’art ».
L’attitude du formaliste s’explicite et se formule dans la doctrine de ’art pour I’art,
inconnue des usagers. Le fonctionnaliste interpréte 1’art en termes de fonction et se

défend de rendre compte de la qualité esthétique des ceuvres.

I1. Le formalisme esthétique

1. Qu’est-ce que ’Esthétique ?

Avant d’établir les conditions de possibilit¢ d’une esthétique africaine, il est
indispensable de définir, tout d’abord, ce qu’est I’Esthétique en général. Ce n’est

qu’aprés que nous pourrons poser les bases d’une esthétique négro-africaine.

Le terme « esthétique » est trés récent. Il n’existait pas dans la philosophie grecque
ancienne. Les Grecs n’ont jamais employé¢ dans leur réflexion sur le beau, le mot
« esthétique ». C’est l’allemand Baumgarten (1714-1762) qui, & partir de sa
différenciation entre les faits d’intelligences (les noeta) et les faits de sensibilité (les
aistheta), a crée le concept d’"esthétique" avec son ceuvre Aesthetica (1758). Il voit en

effet, dans les aistheta de vraies représentations mais « sensitives » ; les reflets de 1’art



en feraient partie par leur caractére réel et tangible ; et on peut dés lors parler de

« science philosophique » lorsque le philosophe réfléchit sur I’art.

Il invente donc un nouveau mot pour nommer une nouvelle discipline, /’étude
philosophique et scientifique de I’art et du beau. Le terme esthétique se distingue de
celui de I’art, en ce sens que I’art est une pratique et I’esthétique une réflexion sur cette
pratique. Les deux termes se distinguent aussi du beau car, si 1’esthétique est une
réflexion sur I’art et ses ceuvres, I’art une activité créatrice, le beau est une idée, c¢’est-

a-dire un idéal.

Baumgarten prenait donc 1’esthétique comme une discipline autonome. Mais
aujourd’hui le terme a évolué et s’est écarté du caractére notionnel et général qu’il lui
octroyait. En effet, nous distinguons de nos jours et avec précision deux sens différents
du concept. Le « beau » désigne d’abord un certain idéal, distinct du sublime, du joli,
etc. Dans ce sens, 1’étude du beau n’est qu’une partie d’une étude bien plus étendue de
ce qu’on appelle les catégories esthétiques (beau, sublime, joli, gracieux, poétique,

tragique, comique, dramatique, pittoresque...).

On appelle aussi beau le caractére commun a toutes ces catégories, ¢’est-a-dire la
valeur esthétique en général. Mais nous avons besoin de faits positifs, c’est-a-dire
objectivement observables ou doivent se manifester ces catégories. C’est dans ce sens

que de nouvelles définitions de ’esthétique vont voir jour.

Dans sa Critique de la faculté de juger, premiére partie, Kant congoit 1’esthétique
comme un examen du « jugement de godt ». Cette définition qui a été controversée a
cause de son caractére trop étroit, est a 1’origine d’un champ de réflexion dont

I’importance est de plus en plus grande.

Ce courant considérablement répandu depuis Kant (et selon lequel I’esthétique
désigne « un jugement de godt ») va finalement se retourner contre lui. Selon Kant, le
jugement esthétique est un jugement sans concept ; or nous savons bien aujourd’hui

que des concepts prennent part assez souvent dans les réactions a 1’art, et méme dans la



création artistique. Et au moment ou s’agrandissait ce courant provenant de Kant,
d’autres penseurs, avec d’autres moyens, se sont posé la question de savoir si
I’esthétique pouvait avoir un objet propre positivement observable ; et ils ont constaté

que I’ceuvre d’art a bien ces caracteres.

C’est ici le point de vue de Hegel. 11 définit ’esthétique comme la « science de la
sensibilité, la science du ressentir ». L’esthétique désigne, selon lui, « la philosophie de
I’art » et plus précisément la « philosophie du bel art ». Pourtant cette définition de
I’esthétique est aussi contestable. Car tout le monde sait que nous pouvons bien
analyser I’art d’un point de vue autre qu’esthétique (purement historique, par exemple ;
ou bien sémiologique, psychanalytique, technique...). Et de plus, réduire I’esthétique a
la seule analyse de I’art néglige tout ce que nous pouvons trouver de beau dans la

nature — ou bien faudrait-il, nier I’existence d’un beau naturel ?

Si I’esthétique a le droit d’interpréter le célébre tableau de Van Gogh intitulé Le
champ de blé aux corbeaux, peut-on lui interdire d’interpréter en dehors de tout
tableau, le champ de blé lui-méme ? C’est pourquoi on a pensé que la meilleure
définition de 1’esthétique serait celle qui regrouperait a la fois la nature et Dart.

L’esthétique se présenterait ainsi comme la science des formes.

L’esthétique est donc une maniére particuliére d’envisager D’art et ses ceuvres. Son
champ d’action porte a la fois sur I’artiste lui-méme et sur I’ceuvre d’art. Il n’est donc
pas du ressort de 1’esthétique de produire le beau ou de conférer une technique apte a
faire de nous des artistes accomplis. Son but consiste pour 1’essentiel a expliciter les
conditions qui font que le beau est beau. Elle s’interroge sur les raisons et les
mécanismes qui président a la création artistique. Elle réfléchit sur le sens, le contenu,
la portée de I’ceuvre d’art. Le sens d’une ceuvre d’art, c’est sa valeur objective, en tant
qu’elle est fixée par I’usage ou par une convention scientifique. Il comprend souvent
deux parties, dont I'une est le sens «superficiel » de I’ceuvre et ’autre est un
« import » ; import non pas seulement de l’artiste lui-méme, mais plus ou moins

consacré par 1’usage. Alors que le contenu de I’ceuvre est sa compréhension. On parle



de contenu d’une ceuvre pour désigner les faits, les connaissances dont elle est enrichie,
qui peuvent étre appréciés indépendamment de ses qualités esthétiques. Et la portée
d’une ceuvre d’art, c’est la capacité que présente 1’ceuvre de produire un effet ; c’est-a-

dire son impact et sa force ou pour mieux dire, I’importance de ses conséquences.

L’esthétique s’interroge aussi sur des notions telles que le don, le génie,
I’inspiration. Au sens propre, le don est un cadeau, une chose décernée gratuitement.
Mais le don (au sens figuré) est aussi une aptitude naturelle. On peut étre doué pour
n’importe quel domaine de ’activité humaine, et notamment pour un art. Le don, loin
de dispenser I’artiste de I’effort, le stimule dans le sens de la recherche, de la
découverte. Mais le don est aussi une faculté d’invention, aptitude créatrice, portée a
un degré supérieur. Le terme de génie a lui aussi deux sens, liés entre eux mais
distincts. I1 désigne d’abord I’originalité d’une personnalité en ce qu’elle a de singulier.
Ce sens a eu des l’antiquité une acception esthétique. Par extension, il désigne la
personne qui posséde cette aptitude. L’artiste en tant qu’il crée, est un homme en qui
I’humain se dépasse, se transcende ; il devient étranger a lui-méme et étranger pour les
autres. Tout se passe comme si, en lui, un autre s’était substitué¢ a lui. Le génie est un

talent, un don naturel, une faculté productrice innée de ’artiste.

Il faudra donc redéfinir le terme « esthétique » si nous voulons envisager des arts
traditionnels de I’ Afrique noire a I'intérieur d’une discipline qu’on appellera Esthétique
« négro-africaine » ou Philosophie de [’art « négro-africain ». En d’autres termes, il
faudra préciser les conditions d’un discours de type esthétique qui pourrait étre formulé a
propos de ces arts ou, autrement dit, formuler des concepts philosophiques dans leur
approche.

Les conditions sociologiques qui prédisposaient a la création artistique n’existant plus
ou peu, l’art traditionnel de I’Afrique noire se délivre peu a peu du joug religieux.
Georges Balandier, dans «Les conditions sociologiques de l’art africain » (1951),
constatait déja a propos de I’art des Fang du Gabon, « autrefois riche et élaboré », qu’il

« ne survit plus que dans les musées et les ouvrages spécialisés. Les jeunes générations



en ont déja perdu le souvenir. Les objets du commerce se sont substitués aux objets
utilitaires ornés avec patience, les sculptures nécessaires au culte des ancétres n’ont pas
résisté aux destructions missionnaires et a linstallation d'un pseudo-christianisme »?74,

Les sculptures d’usage religieux disparaissent de plus en plus. On retrouve plutdt des
objets commerciaux dans les marchés et les aéroports. Les forgerons, les sculpteurs
traditionnels ont déposé leurs instruments presque dans tous les villages. A. Scohy dans
ses « Réflexions sur 1’évolution de I’Art congolais » notait que cet art «a connu et
continue de connaitre un déclin trés net, paralléle a 'agonie de la vie tribale... L art
congolais de jadis était un art fonctionnel : il est né en raison des besoins de la tribu, et
non a cause d’une volonté esthétique pure. A présent, la nécessité sociale qui l’a
commandé s’évanouit : les arts et les techniques de jadis disparaissent... »*.

Et ceci est tellement vrai que les jeunes générations devront aller dans les musées pour
connaitre et contempler « [’habileté » de leurs ancétres. L’objet utilitaire, une fois au
musée, devient un objet esthétique. Selon Roger Somé (1998 : 259), une définition de
I’esthétique africaine devrait se fonder sur la « valeur d’exposition » des ceuvres. Ainsi,
pour lui, I’existence d’une esthétique africaine suppose que 1’objet d’art africain puisse
tre exposé, vu et critiqué par tout Africain. Or, dit-il, ce n’est pas le cas quand on sait
que I’accés aux objets d’art traditionnel de 1’ Afrique noire « est réservé a des personnes
spécialisées ou initiées » (ibid.).

Cependant, méme quand ils sont exposés dans les quelques rares musées des pays
comme le Sénégal, le Rwanda, le Burkina-Faso ou le Bénin, ces musées sont plus
fréquentés par les Européens que par les Africains eux-mémes. A la question de savoir
pourquoi les Africains ne jouissent pas de leurs productions artistiques, Michel Kouam
(2005) pense que trois réponses sont possibles :

« Le probléme de la subsistance ». Les artistes (ou les artisans) veulent vivre de leur

art plutdt que «produire » des ceuvres pour la seule la contemplation esthétique.

274 I "art négre, Présence Africaine, n°10-11, 1951, p. 58.
275 « Brousse », 1-2, 1948 p. 18.



Aujourd’hui, ils créent pour vendre aux touristes et non pour exposer dans les galeries
« en vue de susciter des simples jouissances esthétiques » (ibid : 54). Or pour que I’objet
soit considéré comme une ceuvre d’art, il faut, nous dit-on, qu’il soit « dépourvu
d’intérét » ; ce qui lui permettra de trouver « un public qui en fait le moyen d’un plaisir
esthétique » (ibid : 54).

« La these de I’ ""exotisme"* » : on est plus attiré par ce qui produit ailleurs que par ce
qu’on a chez soi. Il ne sert a rien de payer une reproduction alors qu’on I’a réguliérement
sous nos yeux. Et comme on n’est pas séduit par ce qui nous est habituel, « on trouve du
plaisir a payer en Afrique un paysage de neige, un tableau de la Tour Eiffel. Peut-étre, le
fait de n’avoir jamais vu la neige, ni Paris procure une autre sensation esthétique de
l'inconnu » (ibid : 56).

« Le danger du mimétisme » : ce qui est produit ailleurs est toujours source de plaisir.
On veut « faire ou agir comme ’autre » ; on ressent le plaisir par « imitation » et par
« procuration » et non pas dans ce qu’on peut faire. Ce « déracinement culturel » est,
selon Michel Kouam, I’« obstacle majeur a [’amour et a la jouissance de [’art africain
par les Africains eux-mémes » (ibid : 57).

Mais en réalité, est-ce que ce que produisent les écrivains et les artistes d’Afrique
correspond bien au vouloir des Africains eux-mémes ? En d’autres termes, les Africains
veulent-ils de leur art ? C’est a cette question provocatrice qu’Iba Ndiaye Diadji tente de
répondre dans L impossible art africain (2002 : 59). On admet souvent que les premiers
intéressés par une production de I’artiste sont les gens de sa société. Sous ce rapport, on
peut penser que les Sénégalais qui ont vu naitre et mourir le sculpteur Moustapha Dimé,
comme les Burkinabés qui voient évoluer le peintre Ferdinand Nonkouni devraient étre
normalement ceux qui aiment et saisissent le mieux les productions de ces artistes.

Mais selon le critique d’art sénégalais, I’histoire récente des arts africains montre que
les choses ne sont pas aussi simples qu’on pourrait le croire. Car si on remonte pendant la
période coloniale, on se rend compte que les poétes, les romanciers africains qui se
voulaient les porte-parole de leur peuple « n’étaient lus et appréciés que par ces élites

dont ils critiquaient les meeurs sociales et politiques » (ibid.: 60). Aprés les



indépendances, le dialogue de sourds continua entre les écrivains négro-africains et leurs
peuples en majorité illettrés.

On a alors pensé, ajoute-il, qu’avec 1’usage de I’image a travers la sculpture, la
peinture et le cinéma, les Africains seraient intéressés & leurs arts. C’est ainsi que des
écrivains comme Ousmane Sembeéne se sont appuyés sur cela pour porter a 1’écran leurs

romans?’®

. Mais on s’est rendu compte tres vite que le public préférait regarder le cinéma
occidental (surtout américain) et asiatique : il suffit de voir les affiches des cinémas ou les
programmes des télévisions pour s’en rendre compte. Et quand il regarde de cinéma
africain, ¢’est avec une « curiosité amusée » ou une « indifférence totale » (ibid. : 63).

Tout se passe, nous dit-il, comme si les Africains ne voulaient pas de leurs arts qui
continuent de susciter les curiosités de 1’Occident. Peu d’Africains fréquentent les
galeries, les musées et les ateliers d’art. Pour illustrer ce propos, on peut citer ’exemple
de la sculpture abstraite que I’artiste francais Martial Guillot avait offerte en 2000 a la
ville de Dakar. Les plaques de verre et d’acier ont ét¢ démontées et recyclées par les
riverains qui n’avaient pas compris qu’il s’agissait d’une ceuvre d’art supposée mettre en
valeur leur quartier. Il ne reste aucune trace de ce geste de générosité.

Pour Iba Ndiaye Diadji, si les Africains ne veulent pas encore des ceuvres de leurs
artistes, c’est parce que la production s’adresse plus au public occidental qu’a eux-
mémes : les artistes s’adaptent beaucoup plus au godt des galeries de Paris, de Bruxelles,
de Londres ou de Montréal qu’a celui du public africain. Tant que D’artiste africain ne se
fabrique pas ses propres repéres esthético-éthiques, il restera un simple jouet des
circonstances et une machine a créer dans I’indifférence de son peuple. Cela ne signifie
pas que Dartiste doit s'enfermer dans un environnement particulariste, mais pour Iba
Ndiaye Diadji, il s’agit pour les arts plastiques de prendre 1’exemple de la musique
africaine, avec sa forte son audience auprés du public local. Des musiciens comme
Youssou Ndour du Sénégal ou Manu Dibango du Cameroun ont « su puiser a pleines

mains dans les greniers artistiques négres d’hier et d’aujourd’hui, et s’appuyer en méme

276 I auteur lui-méme devenu cinéaste a porté sur I’écran ses propres romans comme Xala, Le mandat et
Guelwaar.



temps sur des outils de la modernité pour faire aimer le "mbalax" et le "soul makossa" »
(ibid. : 65). Pour Iba Ndiaye Diadji, les Africains peuvent donc bien aimer leurs arts si
leurs artistes restent eux-mémes, c’est-a-dire produisent leur quotidienneté dans ce qu’elle
est et non dans ce que 1’Occident et le marché international de 1’art veulent faire croire
qu’elle est. Il s’agit, pour les artistes, de connaitre les options esthétiques qu’ils doivent
prendre face au public africain. Mais voyons tout d’abord les différentes conceptions

classiques du beau.

2. De I’Idée du beau : I’harmonie, I’utilité, le bien, le plaisir

Le mot « beau » vient du latin bellus qui désigne ce qui est joli, élégant, aimable. C'est
bien entendu un terme trés important dans le vocabulaire de I'esthétique ; il est
directement lié a I'idée de valeur esthétique. On distingue plusieurs aspects dans son
emploi.

D'une maniére générale, est beau tout ce qui fait I'objet d'un regard esthétique tres
favorable, direct et vif. Il peut concerner toutes sortes de données. C'est ainsi qu'on parle
d'une belle femme, d'une belle fleur, d'un beau paysage, d'une belle photo, d'une belle
villa. En ce sens, on peut dire « beau » tout ce qui attire en nous un vif émerveillement,
méme si cet émerveillement n'est pas proprement indiqué comme esthétique. Il est
possible aussi d'employer le mot « beau » dans un ordre logique ou scientifique, et dire,
par exemple : « une belle expérience », « une belle technique ». Dans I'ordre moral, on
dira : «un beau geste », «une belle action », sans pour cela faire référence a un
esthétisme logique ou moral.

Toutefois, précisons dés maintenant que dans tous les emplois que nous venons
d’énumérer, l'acception du terme « beau» releve du sens commun, qui pose des
problémes et doit étre étudié plus rigoureusement en esthétique. C'est ainsi que dans une
dimension esthétique plus élaborée, le concept de beau n'est pas l'unique concept

esthétique, mais il précise une certaine valeur esthétique parmi d'autres. Il s'agit d'un



certain genre esthétique. Ainsi, oppose-t-on Beau et Joli, le beau étant plus élevé, plus
impressionnant que le joli, qui est plus complaisant, plus charmant. On dira, par exemple,
qgu'une photo est belle par ce qu'elle a dimposant, de magnifique, de solennel,
d'émouvant, et qu'une autre est jolie par ce qu'elle a d'aimable, d'intéressant, de séduisant.
De méme, on dira qu'une telle fille est belle et telle autre jolie.

On distinguera aussi le beau du sublime, distinction a laquelle Kant a donné une grande
importance théorique. Dans cette distinction, en jugeant beau un étre ou un objet, on
voudra y montrer des qualités de convenance, d'équilibre, tandis qu'en parlant de sublime,
on évoquera exces et vitalité déchainée. Néanmoins certains penseurs représentent le beau
comme la valeur esthétique d'ensemble, recouvrant pour ainsi dire toutes les catégories.

Un troisiéme emploi donne au mot « beau » un contenu plus ou moins normatif. Est
beau ce qui répond & un idéal esthétique seul admissible, et & une valeur seule véritable.
Le beau absolu selon Platon, to kalon, celui qui rend seul compte de 1’idéal esthétique,
c'est-a-dire ce qui constitue I'ldée du beau, c'est cette Idée-l1a a laquelle se joint tout ce qui
est véritablement beau.

Pour comprendre ce que nous appelons I'ldée du beau moderne, il nous semble
nécessaire de reprendre les définitions classiques et canoniques du beau. Jean Lacoste,
dans son ouvrage intitulé I'ldée de beau en énumére quatre (I'narmonie, la finalité, le bien,
et le plaisir) qui, comme nous le verrons, répondent chacune a un systeme différent.

Un jugement aussi simple que « cette table est belle » peut, en fait, &tre analysé de deux
maniéres, et nous serons toujours confrontés a une confusion si nous ne tenons pas
compte de cette ambivalence.

Dans un premier cas, nous faisons référence a I'« Idée-archétype » de la table, et nous
disons que « la table est belle », parce qu'elle est conforme a ce que doit étre en soi une
table en elle-méme. La beauté de la table vient ainsi de la ressemblance étroite entre la
copie de la table et son modéle, entre I'archétype invisible de la table et la table comme
sensible « idéal ». Telle est I'interprétation platonicienne de la beauté (cf. Hippias Majeur,
288a).



Dans un autre cas, le jugement concernant la beauté de la table renvoie a une idée
formelle de la beauté. En ce sens, nous disons de la table qu'elle est belle parce qu'elle a
telle ou telle propriété — forme, couleur etc. — qui la rend belle. Dans le premier cas, la
cause de la beauté était la présence du Type dans la table. Dans le second, la beauté nait
de la constance d'une qualité.

Quand on dit d’un objet qu’il est beau, au nom de quoi juge-t-on ? A quelle définition
et quel critére du beau se référe-t-on ? Dans Hippias Majeur, Socrate nous suggere une
premiere définition du beau, lorsqu'il fait savoir a Hippias, qui vient d'assimiler
successivement le beau a « une belle jeune fille » (286¢-289d), a de « I'or qui rend belles
les choses auxquelles il vient s'adjoindre », et a « une vie heureuse », que le beau
véritable est celui « qui embellit toutes les choses ou il se trouve, pierre, bois, homme,
dieu, toute espéce d'action et de science...».

L'erreur d'Hippias est qu'au lieu de proposer une définition générale, il se contente de
donner un exemple particulier (« le beau ...c'est une belle jeune fille », « le beau...c'est de
l'or... »). Or selon Socrate, dans la définition du beau, il ne s'agit pas de donner un
exemple de ce qui est beau, mais de dire ce qu'est le beau. Il s'agit de chercher le beau
absolu, la réalité immuablement belle qui est présente dans toutes les choses (cf. Le
Banquet, 211a) ou plus exactement, ce par quoi les belles choses sont réellement belles
(ibid. 294a-b). 1l s'agira dés lors de faire la différence entre les « réalités concrétes
individuelles » et la chose elle-méme en tant qu'idée. Ainsi le sophiste Hippias découvre-
t-il que la présence de I'ldée du beau dans les belles choses ne doit pas étre comprise de
facon matérielle et sensible, et que le beau ne peut se manifester que gréce a un rapport
formel de « convenance ».

La convenance dont parle Socrate n'est pas la méme que celle qui donne aux choses
I'apparence de la beauté ; c'est plutdt celle qui rend les choses réellement belles parce
qu'elle nait d'une harmonie réelle. Car la convenance qui fait paraitre les choses plus
belles qu'elles ne sont, n'est qu'une espéce de tromperie en fait de beauté. Or le beau dont
il est question, c'est ce qui « rend les choses réellement belles, et une méme chose ne

saurait étre a la fois une cause d'illusion et de vérité, soit pour la beauté, soit pour toute



autre chose » (294b-294). Socrate nous montre ainsi la voie d'une beauté qui n'est pas
celle des apparences, mais une beauté réelle, saisie par la pensée seule. 1l va considérer la
convenance comme une définition de l'essence méme du beau. Le beau, c'est le
convenable (293e). La convenance peut -étre esthétiqgue ou fonctionnelle. Elle est
esthétique quand elle est I'expression d'un rapport entre des parties et un tout. C'est ainsi
que l'ivoire, par exemple, peut convenir au visage d'une statue. Elle est fonctionnelle
quand elle exprime un accord entre les moyens et la fin : une cuillére en bois de figuier
convient mieux pour préparer de la macédoine, qu'une cuillere en or. Mais cette
convenance fonctionnelle n'est que tromperie selon Socrate ; car on ne peut avouer dans la
réalité que la cuillére en bois est plus belle que celle d'or (291b).

Le beau est-il ce qui nous est utile ? Si tel est le cas, est « beau » ce qui s'adapte bien &
sa fonction, ce qui fait bien son ceuvre. Socrate fonde sa définition sur le fait suivant : «
nous appelons beaux yeux, non ceux qui ne peuvent rien voir, mais ceux qui le peuvent, et
qui sont utiles pour cette fin » (295c¢). De méme souligne-t-il, le corps humain est beau
soit pour la course, soit pour la lutte ; et pareillement nous disons a toute chose qu'elle est
belle par rapport aux propriétés qu'elle « tient ou de la nature, ou de l'art, ou de sa
position, appelant beau ce qui est utile, en tant qu'il est utile, en tant qu'il sert & une
certaine fin, et autant de temps qu'il est utile ; et laid, ce qui est inutile a tous égards ».
(cf.295e).

Cette deuxiéme définition, qui fait résider le beau dans la convenance fonctionnelle,
va entériner ainsi le divorce entre l'intelligence et le sensible. Car en faisant résider le
beau dans I'adaptation & une fonction, nous renongons ainsi a notre premiére définition (la
convenance esthétique) qui, pour nous dire ce qu'est le beau, s'adressait immeédiatement a
la vue et a I'entendement ; alors que dans notre nouvelle définition, une chose est belle si
et seulement si elle remplit bien sa fonction. C'est ainsi que la beauté d'un étre vivant, par
exemple, semble provenir de la parfaite adaptation de ses formes a ses fonctions. Quand
nous sommes devant deux chevaux de course, celui que nous disons « le plus beau », est
celui dont les membres, a la fois minces et puissants, dont les formes souples suggeérent le

plus aisément la rapidité de la course. D'une maniére générale, la beauté d'un étre vivant



semble liée a sa jeunesse, a sa santé, a son abondance vitale. L'expérience esthétique, en
ce sens, est liée a l'acquisition d'un savoir ; pour dire d'un objet, d'un animal ou d'un
tableau qu'il est beau, il faudrait se faire d'abord une idée de la fin poursuivie, et décoder
par quel moyen cette fin est atteinte. On sait que « la fin — ce pour quoi I'objet, naturel ou
artificiel, a été creé, I'idée qui a di précéder la production de I'objet — répond & une
question qui porte sur la finalité de l'objet »277. Mais est-il nécessaire de connaitre la
finalité d'un objet pour juger qu'il est beau ?

Le beau se présente dés lors comme ce qui est « avantageux » (296e). Mais la aussi, il
y a probléme : car ce qui est bien c'est-a-dire I'avantageux, n'est rien d'autre que la cause ;
ce qui voudrait dire que le beau serait la cause du bien. Or la cause (qui est ici le beau) et
I'effet (qui est ici le bien) sont deux choses différentes (296e-297a-b). La cause n'est pas
I'effet, ni I'effet la cause (297c¢) : le beau ne peut donc étre le bien, ni le bien le beau. Mais
peut-étre faut-il donner raison & Jean Lacoste, qui nous suggére dans une analyse de la
convenance fonctionnelle, de distinguer, a la maniére de Kant deux espéces de finalité
objective : « la finalité externe ou "utilité" et la finalité interne ou "perfection”, qui se
rapproche déja davantage du prédicat ordinaire de la beauté »*’8, Selon Kant, en effet,
on ne peut considérer I'utilité comme le fondement du jugement esthétique. Car s'il en
était ainsi, la satisfaction que nous éprouvons devant un objet esthétique, serait liée a une
connaissance que nous avons de la finalité de I'objet, ce qui suspend la satisfaction
immédiate qui est, selon lui, « I'essentielle condition du jugement sur la beauté »”°. En
d'autres termes, le jugement esthétique n'est pas un jugement de connaissance. Par
conséquent, il ne peut étre logique, mais esthétique (cf. 815 de la Critique de la faculté de

juger de Kant).

Le plaisir qui résulte de I'objet esthétique ne peut donc précéder sa considération (ibid.
89). Si l'inverse se produisait, on n'éprouverait pas un plaisir esthétique mais plutdt un «
simple agrément dans la sensation » (ibid.) qui, parce qu'il résulterait de la représentation

217 Lacoste J., L’Idée de beau, Paris, Bordas, 1986, p. 20
278 |bid., pp. 21-22
219 Kant E., Critique de la faculté de juger, Paris, Vrin, 1965, p. 69



immeédiate par laquelle I'objet nous est donné, ne pourrait avoir qu'une valeur individuelle.
Il ne nous reste donc qu'a examiner si le jugement esthétique peut effectivement dépendre

du concept de la perception.

Kant est tout a fait conscient du fait que dans un jugement sur la finalité objective, nous
ne pouvons pas nous passer du concept de fin, mais la fin dont il parle est différente de
celle que Platon nous décrit dans Hippias Majeur, c'est-a-dire, une fin en tant qu'utilité ou
finalité externe. Kant nous invite plutbt a penser cette fin comme une finalité interne qui,
renferme la cause méme de « I'étre-la » de I'objet. Car la fin, écrit-il, « est ce dont le
concept peut-&tre regardé comme le principe de la possibilité de I'objet lui-méme » (§15).
Or une telle définition du concept de fin sous-entend que dans le cadre d'un jugement sur
la beauté, le concept de ce que l'objet esthétique doit étre — c'est-a-dire la finalité méme de
I'objet — devra auparavant étre possédé. La question est maintenant de savoir si I'objet

détient ou non tout ce qui est exigible au concept de finalité.

La réponse de Kant est sans équivoque : l'objet esthétique ne peut nous révéler par lui-
méme aucune finalité objective (§15). Le jugement sur le beau ne dépend nullement du
concept de perfection. Il n'est pas lié a I'existence méme de I'objet. Le beau ne peut donc
résulter de la satisfaction d'un besoin réel. S'il en était ainsi, c'est-a-dire si le beau se
confondait « au moment formel de la représentation d'une chose » (815), le jugement
esthétique perdrait alors toute universalité et toute généralité. Il est donc difficile de
reconnaitre la définition de la beauté comme une perfection ou du moins comme l'idée

d'une fonction bien remplie et qui serait la finalité de I'objet.

Dans le Banquet et le Phedre, Platon va essayer de montrer I'équivalence qu'il y a entre
le Beau et le Bien. La définition du beau — comme nous l'avons vu dans les deux
définitions précédentes —, n'est plus cherchée dans I'harmonie des choses, ni dans la
convenance fonctionnelle, mais dans I'expérience de «l'amoureux » : « l'amour est
I'amour des belles choses» (204a-204e). Les belles choses que nous avions de la peine a

regrouper dans une définition unique dans Hippias Majeur, vu leur diversité, vont



s'installer, dans le Banquet, selon un degré déterminé et chaque beauté différente est en

conformité avec une échelle dans la purification du désir.

Pour découvrir le beau qui rend belles toutes les autres choses, Platon nous suggere de
nous élever des beautés d'ici-bas jusqu'a la beauté absolue. Ainsi, devons-nous d'abord
nous attacher aux beaux corps, puis sachant que « la beauté de tous les corps est une et
identique » (209b-210b), aimer tous les beaux corps. Ensuite, considérant que la beauté de
I'ame est plus parfaite que celle du corps, nous serons amenés a regarder la beauté qui se
trouve dans les lois et les actions des hommes. Des actions des hommes, nous passerons
aux sciences pour en reconnaitre la beauté, et c'est seulement a partir de 1a, que nous
pourrons produire de beaux et magnifiques discours philosophiques, jusqu'a ce qu'enfin
notre esprit ne voit plus qu'une seule science, celle de la « beauté qui existe en elle-méme
et par elle-méme, simple, éternelle, de laquelle participent toutes les autres belles
choses...» (210b-211b). C'est grace & cette beauté pure et sans mélange, que nous
connaissons la beauté qui est dans l'or, la parure, la jeune fille, la cuillére de figuier, etc.
Si la vie vaut la peine d'étre vécue, affirme Platon, c'est seulement a partir de ce moment
ou I'nomme contemple la beauté véritable ; car c'est de cette beauté que dérivent toutes les

autres beautés que nous contemplons sur les choses et les étres (210b-211b).

Les beautés d'ici-bas ne sont qu'une image de la beauté idéale. C'est la recherche de
cette beauté unique que Platon va concilier avec celle du bien. L'amour, écrit-il, est le
« désir de posséder toujours du bien » (205d-206c). Le bien est, selon lui, I'objet supréme
de la sagesse. Cette approche de Platon est totalement différente de celle de Kant, ou en
tout cas, de celle développée dans le premier moment de la Critique de la faculté de juger,
qui distingue tres nettement le Bien de la Beauté. Le jugement moral est, selon Kant, tout

a fait différent du jugement esthétique.

Pour distinguer I'objet esthétique de toute autre catégorie d'objet, Kant, au paragraphe
3, rend compte de la différence entre le bon et le beau. Il procéde ainsi parce que I'objet
esthétique s'adresse au sentiment de plaisir et de peine. Or il est possible de croire que le

bon traduit aussi ce sentiment la. Kant aura auparavant expliqué qu'un sentiment n'est pas



une sensation, que par la sensation je considere un objet en lui-méme par l'intermédiaire
de mes sens, alors que par le sentiment, je me rapporte non plus a lI'objet mais a moi-

méme.

Le bon se distingue autrement du beau que par les raisons de ne pas confondre
sentiment et sensation. Selon le texte du paragraphe 3, le bon se rapporte a la faculté de
désirer, laquelle procéde des lois de la raison. La sensation du bon et le sentiment de
plaisir peuvent certes aller de pair, mais il est possible qu'une chose soit bonne sans que
j'en ai une satisfaction. La satisfaction se fait toujours en accord avec la sensation. Le
sourd, par exemple, ne peut pas juger d'un beau morceau de musique, de méme que

I'aveugle pour un beau tableau.

Le bon signifie que je me rapporte & la faculté de désirer, mais en étant tributaire de
I'imagination de telle sorte que je me représente une symbiose entre moi-méme et
I'existence de l'objet. Tandis que le beau lui, proceéde du sentiment de plaisir et de peine,
et ne considere I'objet qu'en fonction de cette faculté, que Kant situe entre la faculté de

connaitre (tributaire de I'entendement) et celle de désirer (tributaire des sens).

Si mes sens ou mon imagination me révelent le bon, comment puis-je rendre compte du
beau ? Au paragraphe 8 du méme ouvrage, Kant vient a signifier que pour juger de la
beauté d'un objet, je dois considérer que celui-ci est singulier et exiger de I'examiner moi-
méme. Et s'il est favorablement accueilli par le sentiment de plaisir et de peine, je le juge
beau en exigeant que ce jugement soit universel — nous aurons l'occasion de revenir sur le
jugement esthétique chez Kant au paragraphe 3 de ce chapitre. C'est en cela que le
jugement moral que nous portons sur un objet est tout a fait différent du jugement
esthétique. Ce dernier est purement contemplatif et par conséquent, il est I'objet d'une
« satisfaction désintéressée » (8§2) et libre : il n'a donc aucun rapport avec I'existence de
I'objet. Alors que quand nous disons d'une chose qu'elle est « bonne », nous exprimons
toujours un intérét pour l'existence de I'objet. Un tel jugement ne peut étre libre, puisque

c'est la loi méme de la raison qui nous exige de désirer sérieusement le bien.



Pourtant, méme si Kant a précieusement détaché le Beau du Bien, il n'en demeure pas
moins qu'il va reconnaitre, au paragraphe 59 du méme ouvrage, « la beauté comme
symbole de la moralité ». Dans ce paragraphe, Kant va tenter de réconcilier le jugement

esthétique et le jugement moral qu'il avait, rappelons-le, totalement distingués auparavant.

Un pressentiment est toujours nécessaire pour offrir & la vue la réalité de nos concepts.
Les concepts empiriques auront besoin d'exemples, et les concepts purs de I'entendement
de « schemes ». Mais s'il s'agit d'un concept de la raison, donc, selon Kant, d’Idées, on ne
peut montrer sa réalité objective puisque, de toute fagon, nous ne pourrons jamais leur
trouver une intuition qui leur soit convenable. Cependant, Kant reconnait bien que toute

280 st a la fois

hypotypose, c'est-a-dire « tout acte consistant a rendre sensible »
schématique et symbolique. Un acte schématique consistera a donner a une intuition un
concept saisi par I'entendement, et I'acte symbolique, quant & lui, nécessitera d'un concept
qui ne peut s'accorder avec aucune intuition sensible, c'est-a-dire & un concept que seule la
raison peut penser. En d'autres termes, dans une hypotypose symboligque, nous sommes en
face d'une présentation indirecte de I'ldée. Les symboles effectuent cette présentation
indirecte de I'ldée par une double opération de la faculté de juger : ils appliquent d'abord
le concept a l'objet d'une intuition sensible sur laquelle ils vont ensuite appliquer la loi de
la réflexion & un autre objet dont le premier est son symbole. C'est en ce sens, écrit Kant
«qu'on représente un Etat monarchique par un corps organisé, lorsqu'il est gouverné
selon < nach > les lois internes du peuple, tandis qu'on le représente par une simple
machine (telle un moulin a bras) lorsqu'il est gouverné par une volonté singuliére
absolue...» (p.174). Selon Kant, dans les deux cas cités — représenter un Etat
monarchique par un corps organisé ou par une machine —, nous sommes en présence d'une

représentation symbolique.

Or le beau, affirme-t-il, est le symbole du bien moral. Il nous donne une satisfaction
immédiate, nous plait en dehors de tout intérét — précisons que I'intérét lié au bien moral

ne précéde pas le jugement de godt, mais qu'il en résulte.

20 Kant E., op. cit., 859, p.173.



Dans le jugement esthétique, l'imagination s'accorde avec l'entendement. Dans le
jugement moral, c'est la volonté qui s'accorde avec elle-méme suivant les lois de la raison.
Nous disons d'une chose qu'elle est belle, parce qu'elle éveille tout simplement en nous
des sensations qui cachent en elles-mémes des jugements moraux (859, p.176). Kant, dans
le paragraphe 59, se réconcilie avec Platon et voit, comme lui, dans le beau, le symbole ou
I'image du bien qui, demeure « I'unique objet du philosophe authentique, le seul souci qui

vaille, la seule ldée qui ait une valeur »?%,

Nous retrouvons dans Hippias Majeur une quatrieme et derniére définition qui
considére le beau comme ce qui nous donne du plaisir par l'intermédiaire de deux sens
seulement, I'ouie et la vue. Les beaux hommes, les belles broderies, les beaux décors, les
belles statues fascinent notre vue, tandis que les beaux sons, une belle musique, un beau
discours, font plaisir a I'oreille (298a).

Mais pour Socrate, ce qui plait a la vue peut ne pas plaire nécessairement a I'ouie. S'il
est vrai que les deux plaisirs — ceux de la vue et de l'ouie — sont beaux, n'est-il pas
possible de trouver un beau unique qui caractériserait les deux plaisirs réunis ? Peut-il y
avoir une qualité commune entre les plaisirs de I'ouie et ceux de la vue, qui n'existerait
pas chez chacun d'eux pris isolément ? Et Socrate de conclure que les plaisirs de la vue et
de I'ouie ne peuvent étre beaux « qu'en vertu d'une qualité inhérente a I'un et a I'autre, et

non d'une qualité qui manquéat a I'un des deux...» (302c).

Les plaisirs de I'ouie et de la vue ne sont donc pas beaux parce qu'il existe une beauté
qui leur est propre a chacun d'eux pris isolément et qui ne peut étre commune a tous deux
pris ensemble, ni par une beauté qui leur est commune a tous deux pris conjointement et
qui ne peut étre propre a chacun d'eux pris a part : ils sont beaux par une beauté qui se

trouve a la fois chez tous deux pris ensemble, et chez chacun pris isolément (302d).

Cette définition — « le beau, c'est les plaisirs de I'ouie et de la vue » —, ne rend donc
pas compte du beau Vvéritable qui rend belles toutes les belles choses. Socrate va par

conséquent la réfuter et recourir a une derniére tentative de définition du beau. Ce qui

281 | acoste J., op. cit., p.40.



nous permet, dit-il, de nommer beaux les plaisirs de la vue et de l'ouie plutdt que les
autres plaisirs qui nous viennent des autres sens (le toucher, I'odorat, le godt), c'est parce
que de tous les plaisirs, ceux de la vue et I'ouie sont « les moins nuisibles et les meilleurs»

(303e). Et Socrate d’ajouter : « le beau est donc un plaisir avantageux » (303e).

Mais la aussi il y a probléme puisque nous retombons dans la méme difficulté que nous
avions rencontrée dans notre deuxiéme définition du beau ; & savoir que l'avantageux,
c'est ce qui fait du bien (296e) ; or ce qui fait n'est rien d'autre que la cause, et il est
totalement différent de ce qui est fait c'est-a-dire de I'effet. Dire donc que le beau, c'est
I'avantageux, revient a dire que le beau c'est le bien ou plus précisément qu'il est la cause
du bien, alors qu'on sait parfaitement que la cause ne peut étre I'effet, ni I'effet la cause : le

bien n'est pas le beau, ni le beau le bien, parce qu'ils sont différents I'un de l'autre.

Apres avoir développé toutes les définitions possibles de I'ldée de beauté, nous
sommes en mesure d'affirmer, sans risque de nous tromper, qu'il n'existe pas de réponse
claire et définitive a la question du beau. Jean Lacoste écrira d'ailleurs a ce propos dans
son commentaire de I'Hippias Majeur de Platon que « le beau ne peut recevoir de
définition stable parce qu'il ne cesse de faire passer I'nomme de I'idée aux images, des
"idoles a I'idée" » (p.35). Des lors, vouloir donner une définition objective du beau, c'est
tout simplement s'exposer au ridicule. C'est en tout cas en ce sens que Platon, dans un
avertissement ironique & quiconque voudrait se lancer a la recherche du beau, va fermer le

dialogue d'Hippias Majeur par : « les belles choses sont difficiles ».

*k*k

Une des difficultés majeures des arts traditionnels de 1’ Afrique noire est le pluralisme
des interprétations. Mais on peut se demander si les différentes formes d’interprétation,
dans leur prétendue unité, ne sont pas constituées de familles d’interprétations qui ont
aussi entre elles des relations de famille, si elles n’ont pas «un noyau hylétique

commun »282,

282 Michaud Y., Critéres esthétiques et jugement de godt, Paris, Jacqueline Chambon, 1999, p. 41.



Le chapitre que nous venons de traiter ne s’est pas appuy€ sur une succession d’échecs
méthodologiques. Si nous avons fait mention de toutes ces méthodes d’interprétation, ce
n’est pas parce que les unes échouent 1a ou les autres seules parviendraient a réussir en
définissant enfin D’art africain; c’est plutét qu’elles se corrigent et se complétent
progressivement les unes les autres. Car pour comprendre réellement I’art traditionnel
négro-africain, nous ne devons nous priver d’aucun de ces outils ni d’aucune de ces
méthodes. Les transitions qui s’inscrivent entre chacune de ces méthodes sont
particulierement édifiantes. Ces méthodes ne se substituent jamais brutalement les unes
aux autres, elles ne s’ignorent pas ; elles travaillent plutét les unes avec les autres, de
sorte que la compréhension de ’art africain traditionnel passe nécessairement par la
compossibilité de toutes ces méthodes. Rien nous empéche donc de rassembler et réunir
ces différentes interprétations d’une maniére qui ne soit pas superficielle, mais nécessaire,
pour comprendre les arts traditionnels. On a souvent critiqué le pluralisme des
interprétations. Mais si 1’on écarte les interprétations aberrantes qui ne prouvent que
I’incompréhension, il apparait, a y regarder de plus prés, que cette multiplicité n’est pas
une conséquence du subjectivisme de 1’expérience esthétique africaine, mais qu’il faut au
contraire la relier a I'inépuisable infinité de la création artistique. La série des révélations
d’une ceuvre d’art n’est jamais close, et le fait qu’il existe diverses interprétations
n’enléve rien a la valeur de I’art africain traditionnel. Les différentes idées qui nourrissent
ces interprétations confluent toutes en un méme point, comme des intentions qui visent un
méme objet. En présence d’une ceuvre d’art, ’homme dépasse sa singularité et devient
disponible pour I'universel humain car elle le met & un niveau supérieur ou, sans cesser
d’étre particularisé, il se sent solidaire.

La détermination de I’ceuvre d’art africain traditionnel se situe a la fois au point de
rencontre « du génie propre a [lartiste », des « patterns socio-culturels » et de «la
finalité de l’objet ou de [’acte artistique : jeu, priére, activité utilitaire »?®%. Ce qui exige

donc, pour I’analyse de I’ceuvre, le concours du critique d’art sans doute, mais aussi du

2yV/incent L. T., « Ethnologie régionale »in Encyclopédie de la Pléiade, 1, Paris, Gallimard, 1972, p. 335.



sociologue, de 1’ethnologue, de I’historien, de 1’anthropologue et du philosophe. On ne
peut analyser I’ceuvre d’art africain traditionnel, la sculpture par exemple, uniquement du
point de vue de la forme. La seule forme d’un masque ne nous dira jamais assez sur le
masque lui-méme. 1l ne peut étre étudié avec profit sans une collaboration de tous ces

spécialistes.

3. Les différents styles

A. Les écoles réalistes

L’école réaliste la plus typique en Afrique (en dehors de I’Egypte) est certainement
1’école d’Ife qui a engendré 1’Ecole du Bénin. Elle est connue par des ceuvres de terre
cuite, de pierre et de bronze. Elle est caractérisée par un réalisme, une sérénité, un
équilibre. L’Ecole du Bénin est connue surtout par ses figures de bronze : guerriers
armés, portraits de rois avec hauts colliers de corail, de membres de la famille royale ; et
aussi par ses sculptures d’ivoire, défenses sculptées relatant 1’histoire du roi, ou masques.

Un réalisme aussi pur que celui du Bénin et d’Ife caractérise aussi les ceuvres de bois
de ’Ecole Ouroua et Bakuba dans le Congo Central.

Le style Pongwé est caractérisé par les ceuvres d’un réalisme délicat, avec une coiffure
spéciale et des figures peintes en blanc a une époque relativement récente. Ces ceuvres ont
quelquefois des yeux soi-disant obliques.

Le style Gouro est caractérisé par des ceuvres a visage étroits aux traits extrémement
fins et aigus. La téte est quelquefois surmontée d’un oiseau. On y trouve des masques, des
poulies de métiers a tisser et, plus rarement des statues.

On pourrait citer également et s’étendre sur la description d’autres styles réalistes tels
que : Baoulé (Céte d’Ivoire) — Ekoi (Cross-River du Cameroun) — Bydiagos (lles
Bissagos) — Sao — Azande — Mangbetu, — Kuyu — Bateke — Manyema — Baluba. On
pourrait aussi classer sous la rubrique réaliste, mais a tendance expressionniste (forme du

nez) I’art des Bagas (de Guinée) et celui des Bamouns (Cameroun).



B. L’art expressionniste ou géométrique

L’art expressionniste ou géométrique s’oppose a I’art réaliste par une plus grande
liberté et une plus grande audace. Le grand mérite de cet art est de parvenir a représenter
la figure humaine d’une fagon valable en dépit de toute vérité anatomique. Ce courant
comprend trois groupes de styles que Cheikh Anta Diop, dans Nations negres et culture
(1954) classe de la fagon suivante :

Il y a d’abord le style & forme creuse. Il comprend le style Bakota dont les ceuvres sont
faites de cuivre martelé sur une sculpture de bois. Véritable masque sur deux dimensions,
pour ainsi dire, malgré la forme concave du visage. Cependant, il est impossible de
classer un art si riche en groupes aussi tranchés que notre classification semble le faire ;
en effet, il faut remarquer qu’il existe plusieurs tendances a I’intérieur de chaque école.

C’est ainsi qu’on trouve des Bakotas plus ou moins réalistes a front bombé, etc. A ce
groupe appartiennent les styles M’Bete, Bakouele (Congo), Makonde (Est Afrique),
Machona (Zambeze).

Il 'y a ensuite le style a forme plane. Le typique est celui des Dogons (de la Falaise de
Bandiagara) dont les masques sont a forme rectangulaire, le nez en saillie sur le plan
vertical du visage, la coiffure indiquée par un volume arrondi au front.

On peut rattacher a ce groupe I’art des Fangs du Gabon, bien que cette derniére école
ait souvent des tendances réalistes. On peut y rattacher le style Senoufo (Cote d’Ivoire) et
celui de I’Oubangui- Chari.

Et enfin le style a forme cubiste. Ce groupe comprend deux principes styles : le style
Dan (Cote d’Ivoire) et le style Basonge (Congo). Ces deux écoles sont caractérisées par
un expressionnisme cubiste trés prononcé. Les yeux, la bouche, le nez, voire les joues,
sont souvent exprimés par des volumes géométriques réguliers en saillie. C’est I’aspect
géométrique de ces ceuvres qui a surtout influencé I’art occidental actuel depuis le

Cubisme de 1907.



4. L’esthétique_philosophique

Dans I’étude des arts de 1’Afrique noire, certains pensent qu’il faut nécessairement
connaitre le contenu de I’ceuvre pour pouvoir déterminer sa signification et 1’apprécier.
D’autres appréhendent 1’objet seulement du point de vue de sa forme. C’est le fameux
débat entre les formalistes et les fonctionnalistes.

Il existe dans 1’art traditionnel de 1’ Afrique, nous disent les formalistes, des ceuvres qui
correspondent & la théorie de « I’art pour I’art ». C’est I’idée que développe Carl Einstein
dans La sculpture négre. Pour lui, en effet, la signification d’une ccuvre n’est pas
importante pour son appréciation. Seule compte sa forme telle qu’elle nous affecte. Cette
thése a été évoquée par Frank Willett dans L art africain, par Raoul Lehuard dans son
article « Question d’esthétique en Afrique noire », par Harris Memel-Foté dans «La
vision du beau dans la culture négro-africaine », par Michel Leiris dans « Le sentiment
esthétique des Noirs africains », par Senghor dans « L’esthétique négro-africaine », par
Fernandez dans « Principes of opposition and vitality in Fang Aestetics » ou encore par
Thompson dans « Aesthetics in traditional Africa » ou « Yoruba artistic criticism », et
tant d’autres chercheurs encore.

Toutes ces études montrent I’existence une esthétique dans les arts traditionnels de
I’ Afrique noire. Certaines insistent sur I’aspect conceptuel tandis que d’autres, a partir de
termes vernaculaires qu’elles traduisent établissent une classification des appréciations
esthétiques.

Sur le plan conceptuel, Senghor nous rappellent que chez les Wolofs, les termes « tar »
et «rafet », «beau » et « beauté », désignent, de préférence, un homme ; tandis que
« dyéka », « yem » et « mat », qu’il traduit par « qui convient », « qui est a la mesure
de », « qui est parfait », s’emploient pour I’ceuvre d’art?,

Michel Leiris, & son tour, nous dit que pour les Bambara, le mot « nyi » désigne

indifféremment bon ou beau et que pour les Daza du Sahara Central, « gale » signifie

284 senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », in revue Diogéne, n°16, Paris, Gallimard, 1956, p. 50.



bon, « ngala » : joli et « genaso », laid. Il définit, dans « Les négres d’Afrique et les arts
sculpturaux »%%, I’esthétique africaine en s’appuyant sur la mise en ceuvre d’enquétes sur
I’identité du sculpteur, les conditions de son travail et de sa formation, sa situation dans la
société, les jugements portés sur ses ceuvres par Ses acquéreurs ou utilisateurs.

Memel-Foté H. nous apprend lui aussi que le beau chez les Agni se dit « Klam& », chez
les N’Zema « klinma », chez les Baule « kréma » et chez les Bete « guinana ».2% Dans la
communication qu’il a présentée au Premier Festival Mondial des Arts Négres a Dakar,
il rend compte de I’enquéte linguistique a laquelle il s’est livré en Cote d’Ivoire, chez les
trois grands groupes culturels Akan, Krou et Mandé et montre que ces peuples
entretiennent le concept de la beauté en soi.

Engelbert Mveng dans le méme ordre d’idée, pense que le vocabulaire du « Kalos
K’agathos » grec trouve en Afrique d’étonnantes équivalences. Ainsi, écrit-il : «en
Ewondo, par exemple, le Beau s’exprime par « Mben » et « Aben » qui traduisent mot
pour mot le grec (Kalos K’agathos ). Créer une ceuvre d’art se dit . « Kom », et « Kom »
signifie & la fois fabriquer, mettre en ordre, orner, embellie »%.

Alassane Ndaw dans son article « Conscience et communication esthétique négro-

africaine »*%

, pense lui aussi qu’il existe une esthétique négro-africaine, et cherche a
analyser ses critéres avec « le méme sérieux » que I’art occidental : il s’inscrit en faux
« contre la these selon laquelle [’expérience esthétique, en Afrique, doit fonder totalement
ses jugements sur la saisie des significations révélatrices des cultures négro-
africaines»®®. De son point de vue, «la définition traditionnelle, selon laquelle

l’expérience du beau est celle d’une satisfaction désintéressée, ne saurait étre

complétement abandonnée. En effet, lorsque nous adoptons une attitude, soit en face de

285 | eiris M., « Les négres d’Afrique et les arts sculpturaux », in Originalité des cultures : son role dans
la compréhension internationale, UNESCO, Paris, 1954, pp. 336-373.

286 Memel-Foté H., « La vision du beau dans la culture négro-africaine », in Fonction et signification de
l’art négre dans la vie du peuple et pour le peuple, Actes du colloque du premier festival mondial des arts
“négres”, Présence africaine, 1967, p.50.

287 Mveng E., « Problématique d'une esthétique négro-africaine », in Ethiopiques, n°23, 1975, p. 73.

288 Ndaw A., « Conscience et communication esthétique négro-africaine », in Ethiopigues, n°23, 1975.

289 [pid., p. 84.



la nature, soit en face d’'une ceuvre d’art, nous mettons entre parenthéses nos besoins
pratiques. L’ objet est goiité pour lui-méme, indépendamment de ses relations a notre étre
biologique ; il ne présente ni une utilité positive, ni une menace pour notre étre vital.
Cette expérience implique la neutralisation de nos impulsions instinctives et nous rend
capables de jouir de la simple apparence phénoménale des étres et des objets. En ce sens,
le plaisir que nous éprouvons est désintéressé »2%°.

Ndaw reprend exactement ici le point de vue de Kant, selon lequel « le beau est I’objet
d’une satisfaction désintéressée ». On a du mal a croire que c’est le méme auteur qui
écrit, dans le méme article, et quelques lignes auparavant : « Si [’on veut comprendre
vraiment le probléme de la création et de I’esthétique africaines, il faut les situer dans le

milieu ol elles se posent effectivement et non dans une perspective occidentale »?°.

Tous ces auteurs africains reprennent donc trés largement et dans tous les sens Platon,
Kant, Hegel, Montesquieu, Baudelaire, Malraux, Alain, Dufrenne et plusieurs autres
personnalités de I’esthétique postmoderne occidentale. Les conceptions classiques de
beauté, de contemplation de ces penseurs sont genéralement reprises pour justifier
I’existence d’une esthétique non pas africaine mais universelle. Ils citent leurs
publications comme des dogmes immuables. Or doit-on séparer des objets,
qu’aujourd’hui les Européens appellent « art africain », du cadre général de leurs histoires
et de leurs contraintes culturelles ? Peut-on les considérer avec des critéres qui n’ont
jamais existé dans I’esprit des artistes africains ?

S’il doit y avoir une esthétique africaine, nous dira Alassane Ndaw, sa spécificité devra
étre D’appartenance de ses auteurs au continent africain. L’auteur, dans son article
« Conscience et communication esthétique négro-africaine », insiste sur le fait que : « Si

[’on veut comprendre vraiment le probleme de la création et de [’esthétique africaines, il

2% |pid., p. 58.
291 [pid., p. 83.



faut les situer dans le milieu ou elles se posent effectivement et non dans une perspective
occidentale »*%2,

L’esthétique se présente comme la science des formes. Son champ d’action porte a la
fois sur artiste lui-méme et sur I’ceuvre d’art. Il n’est pas du ressort de 1’Esthétique de
produire le beau ou de conférer une technique apte a faire de nous des artistes accomplis.
Son but consiste pour I’essentiel a expliciter les conditions qui font que le beau soit beau.
Elle s’interroge sur les raisons et les mécanismes qui président a la création artistique.
Elle réfléchit sur le sens, le contenu, la portée de 1’ceuvre d’art — nous reviendrons sur la
définition de 1’esthétique. Dans ces conditions, force est de reconnaitre qu’on ne peut
séparer un art de son histoire, de la culture qui 1’a vu naitre. Tout art contient une
personnalité, une revendication identitaire qui renvoie a la culture qui le produit.

Certes le go(t n’est pas impossible pour un sujet en présence d’un objet
décontextualisé, mais comme le dit trés justement Hegel, ces discours qui entreprirent de
former le sens du go(t sont abstraits : ils sont non seulement insuffisants dans leurs
fondements universels, mais les défenseurs de ces points de vue comme Kant, se
préoccupaient également moins de fonder un jugement déterminé que de favoriser
I'enseignement du godt en général.

Le go(t ne peut percer toute la profondeur de I’objet ; car une pareille profondeur ne
revendique pas uniquement la sensation et des pensées abstraites, mais réclame un
discernement et un esprit cohérents : or le goQt, & juste titre, doit se contenter de la surface
apparente autour de laquelle réjouissent les sensations, et qui peut transmettre quelque
aspect d’affinité a des principes unilatéraux.

« Voila pourquoi, écrit Hegel, [’époque est révolue ou, s’agissant de I’étude des ceuvres
artistiques, on avait pour seul souci de former le goiit et de montrer qu’on en avait soi-
méme ; [’homme de gotit, I'arbitre en matiére de bon goiit artistique, ont maintenant fait
place au connaisseur [...]. On ne saurait avoir une vision et une connaissance précises et

approfondies d’un produit artistique, ni méme y prendre plaisir, sans prendre en compte

292 Ndaw A., « Conscience et communication esthétique négro-africaine », in Ethiopigques, n°23, 1975, p.
83.



tous les aspects auxquels la culture artistique s’attache tout particulierement, et il faut
accueillir avec gratitude les fiuits du travail qu’elle méne a sa maniére »**3. Pour Hegel,
la « culture artistique » est indispensable a 1’étude de I’ceuvre d’art.

Ce n’est pas le paraitre en général, nous dit-il, qui doit faire 1’objet d’une critique,
mais uniquement le mode propre de l'apparence en laquelle I’art donne effectivité a ce
qui est incontestable en soi-méme. Ce que les ceuvres d’art éveillent en nous, au-dela de la
satisfaction immédiate, c’est l’exercice de notre jugement: nous prescrivons a
l'interrogation de notre intelligence le contenu de I’ceuvre d’art et de ses procédés
d’exposition. C’est pourquoi, nous dit Hegel, la science de [’art devient bien plus encore
une nécessité aujourd’hui qu’elle ne 1’était au temps ou I’art pour lui-méme octroyait déja
en tant que tel un grand plaisir. L’art nous incite a présent a 1’observer par la pensée, et
cela non pas pour provoquer un renouveau artistique, mais pour admettre scientifiquement
ce qu’est lart.

Pour Roger Somé (1998 : 310), I’existence d’une esthétique africaine ne tiendrait pas
seulement de « [’existence de termes en langues africaines désignant le beau ou le laid »
ni seulement & «celle de critéres esthétiques propres aux Africains» ; ni méme
seulement « en une critique ou en une interprétation ». Mais elle tiendrait aussi compte
de I’observation de 1’objet ; autrement dit, il doit étre exposé et vu par tout le monde. Il
faudrait pouvoir faire une critique de toutes les productions artistiques africaines.

On ne peut pas affirmer qu’il n’y pas de critique d’art en Afrique. Les cultures
africaines offrent suffisamment d’exemples sur la vitalité du concept critique dans la
création artistique. Elles ont des repéres esthétiques et critiques, des facons trés
approfondies de questionner ’art et de le montrer. Il faut savoir lire I’Afrique a travers
ses propres marques culturelles. Les sources du discours critique peuvent étre identifiées
si on sait regarder et voir leur fixation dans les valeurs culturelles africaines.

Mais il est clair que pour qui s’appuie sur les canons esthétiques occidentaux, il ne sera
jamais facile de comprendre que «la valse (danse d’origine allemande) n’est pas le

yaaba africain, que le ndaga n’est pas le boléro (danse d’origine andalouse) et qu’un

293 Hegel, op. cit., pp. 50-51



masque vili n’est pas un morceau du Palais de Versailles »*°*. Jean Laude résume cette
situation en ces termes : « De quelles railleries ne devrions-nous pas étre justiciables,
lorsque nous interprétons les arts africains | Maintes fois, [’aspect « terrifiant» de
certains masques a été attribué au climat d’insécurité dans lequel vivaient les
populations qui en usaient. C’est la, déterminer le sens d’une expression présumée en
référence a des modeles dont le code et les systémes de valeurs sont différents »2%, |1
existe en Afrique des critiques sur les ceuvres des artistes. — Nous reviendrons sur

I’esthétique et cette critique d’art en Afrique dans la section 3.

29 |bid., p. 19.
295 Laude J., Les arts d Afrique noire, Paris, Librairie Générale francaise, p. 251.



CHAPITRE Il : DE LA DENEGATION A LA VALORISATION DES ARTS
« NEGRO-AFRICAINS »

La théorie évolutionniste qui a gagné I’Europe dans la deuxiéme moitié du XIX® siecle,
considérait les sociétés extra-occidentales comme le dernier stade de I’histoire de
I’humanité. C’est ainsi que dans les musées, les objets africains étaient étudiés et classés
suivant le schéma évolutionniste occidental. Au début du XX® siécle, les artistes
européens « découvrent » I’art africain. Ils ont emprunté aux objets africains « les
éléments d’une révolution artistique qui va renouveler les canons de la représentation
occidentale »*%.

Les statues africaines n’étaient pas vues comme de I’art parce que les dieux étaient
considérés comme des idoles et non des statues. Elles ne plaisaient pas aux admirateurs
des canons de beauté de 1I’Antiquité classique et de la Renaissance. Jusqu’au début du
XX siécle, les musées européens rangeaient les objets d’art africain dans les rubriques
« religion, objets de culte » et « coutumes » ; car d’un point de vue artistique, ces ccuvres
n’étaient que des «images arbitraires d’étres humains » et des « représentations
maladroites et grotesques »2%’. Jean Laude note, a juste titre, que ce rassemblement des
ceuvres d’art africain exigea « un classement dont le systéme apparemment empirique fut
conduit par une réflexion préalable a tout examen » (1966 : 31). Car avant méme que les
ceuvres n'arrivent dans les musées européens, « ce systeme est défini théoriquement, dans
les moindres détails, sur la base des notions européennes abstraites, industrie,
habillement, monnaies, religion » (1966 : 31).

Vlaminick, le premier a avoir reconnu I’art africain & sa juste valeur, vendit & Derain le
fameux masque blanc fang du Gabon découvert sur le comptoir d’un café, et pour lequel
il avait éprouvé « une sensation profonde d’humanité ». Les visages des Demoiselles

d’Avignon de Picasso rappellent certains masques fangs et annoncent le cubisme. Fasciné

2% Aka-Evy J.-L., «De D’art primitif & Part premier », in Cahiers d'études africaines, Année 1999,
Volume 39, Numéro 155, p. 563.
27 Histoire universelle de l’art, Tome IlI, p.11.



par la sculpture africaine, le peintre Paul Guillaume organise une grande exposition de
masques a Montparnasse en 1916, lors de la manifestation Lyre et Palette : « C’est en
1904, chez une blanchisseuse de Montmartre, dira-t-il, que le hasard m’a conduit pour la
premiére fois devant une idole noire. Quoi qu’il en soit, mon goiit était décidé »*%. Trés
intrigué par sa découverte de I’art africain, Matisse écrivait : « Je passais trés souvent rue
de Rennes devant une boutique de marchand de curiosités exotiques chez le pére
Sauvage...il y avait tout un coin de petites statues en bois d’origine negre. J étais étonné
de voir comment c’était congu au point de vue du langage sculptural...Je regardais ¢a
assez souvent, m’arrétais chaque fois que je passais la, n’avais pas du tout ['intention
d’en acheter et puis, un beau jour, je suis entré, j'en ai acheté une cinquante francs.
Jallais chez Gertrude Stein, rue de Fleurs, je lui ai montrais la statue, Picasso est
arrivé...C’est la que Picasso a remarqué la sculpture négre »*.

De cette statuette de Matisse, 1’on se souviendra de la réaction de Derain affirmant que
celle-ci « est aussi belle que la Vénus de Milo » et de la fameuse exclamation de Picasso:
« c’est plus bé ». Picasso qui nous apprend d’ailleurs que ses plus grandes émotions
artistiques, il les a ressenties lorsqu’il a vu, pour la premiére fois, les sculptures
africaines : « ces ouvrages d’un religieux passionné et rigoureusement logique, sont, dit-
il, ce que l'imagination humaine a produit de plus puissant de plus beau »*° Pour le
sculpteur Jacques Lipchitz, les artistes africains ont eu un impact incontestable sur les
créations occidentales : « leur vraie compréhension de la proportion, leur sentiment du
dessin, leur sens aigu de la réalité nous ont fait entrevoir, oser méme, beaucoup de
choses »*%.,

Ce n’est qu’aprés ce constat des artistes que les musées occidentaux commencent a
mettre 1’accent sur les qualités propres de certaines piéces : les objets, considérés jusque-
& comme des « fétiches », acquiérent désormais le statut d’objets d’art et certains

spécialistes commencent a en percevoir la beauté particuliére (Laude J., 1968 : 59-60).

2% pPaul Guillaume, in Opinions sur ’art négre, Toguna, p.20.

299 Matisse cité par Courthion, in Opinions sur [’art négre, Toguna, p.17.
300 Pablo Picasso cité par Guillaume Apollinaire, Toguna, p.10.

301 Jacques Lipchitz, in Opinions sur I’art négre, Toguna, p.11.



A TI’approche évolutionniste, 1’ethnologie va suppléer une étude des sociétés africaines
ou les objets sont étudiés non pas en fonction d’une théorie évolutionniste, mais par
rapport aux systéemes de représentation symbolique qui leur sont propres. Ils ne sont plus
des objets exotiques mais ils sont considérés pour leur valeur intrinséque. Aux regards
exotique et ethnologique se substitue dés lors une approche purement esthétique.

Les artistes européens s’intéressent aux objets africains ou océaniens pour leur
puissance d’expression. Ils font ainsi passer ce qu’on appelait alors les « objets de
curiosité », des « idoles» ou des « fétiches », dans une catégorie esthétique qu’ils sont les
premiers a inventer : les « arts primitifs ». Cette vision occidentale des arts africains fera
I’objet de nombreuses réactions chez les Africains eux-mémes.

Nous verrons tout d’abord comment on est passé du mépris a la reconnaissance des
objets d’art africain. Ce qui nous amenera ensuite a analyser les discours élaborés par des
Africains eux-mémes tels que Senghor, Mveng, Ngal et Bidima, sur I’esthétique et les

arts de I’ Afrique noire.



SECTION 1 : DU MEPRIS AU RELATIVISME

§ 1. Des objets de culte aux objets d’art

L’esclavage a vidé I’Afrique de ses forces humaines, de ses structures socio-politiques
mais aussi de ses richesses artistiques. Trois siecles apres, la colonisation fut aussi, pour
reprendre les mots d’Iba Ndiaye Diadji, « un véritable cannibalisme culturel et artistique
sur I’Afrique et les Africains »*2. Les ethnologues considéraient les sociétés africaines
comme anhistoriques et utilisaient dans leurs recherches la notion de race. Les
missionnaires chrétiens, dans leur évangélisation et leur prétendue « mission
civilisatrice », ont systématiquement détruit des milliers d’objets qu’ils considéraient
comme des fétiches, de vagues et d’inhabiles représentations humaines, des génies et non
des ceuvres d’art.

C’est ainsi que les arts africains ont été traités au début du siécle dernier, allant du
dénigrement a la légitimité. Mais comment & partir des « objets de civilisations », selon
I’expression de Franz Boas, on est passé au concept d’art africain ?

Ceux qui parlent d’« Arts sans histoire » appartiennent a une société historique,
I’Occident. Un observateur situ¢ dans un train aura I’impression que le train qu’il double
est immobile. De méme, 1’observateur occidental aura I’impression que les sociétés
africaines sont immuables. En d’autres termes, il attendait sous le nom d’histoire un
changement et rencontrant un changement différent, il a nié le caractére historique de 1’art
africain. Mais il ignore que Ihistoire de I’Afrique et celle de I’art ne cessent de
progresser. L’exemple, déja classique, est fourni par I’histoire de I’art du royaume du
Bénin (Nigeria), commengant par I’art de Nok, incluant 1’art d’Ife, les trois périodes de
I’art du Bénin, et s’achevant avec 1’art, toujours vivant, des Yoruba. Au lieu de définir

une culture par ce qu’ils lui reconnaissent « de propre a justifier [’attention qu’on lui

%02 Diadji I. N., Créer I'art africain, Presses universitaires de Dakar, 2003, p. 31.



préte »30

, nos prédécesseurs ont cherché a la définir par ce qu’ils Iui récusent. En ce sens,
I’étiquette « ’art des sociétés sans écriture » est aussi associée a une idée négative. Mais
la vérité est qu’« on ne rencontre aucune écriture différente de celle qu’on attendait et il
n’y a donc aucune différence a transformer en négation ».

On continue & parler d’art négre, comme on parle d’art égyptien, d’art grec, d’art
chinois, d’art italien. C’est 1a un préjugé exotique ; car vouloir désigner par 1’expression
« art négre », méme de la facon la plus générale, les diverses expressions artistiques d’un
groupe, c’est, en fait, « vouloir ramener les notions de culture et de civilisations aux
données purement ethniques ; alors que [’histoire des civilisations manifeste la primauté

des cultures sur I'ethnie » .

Sans doute, les valeurs ethniques et les valeurs culturelles peuvent coincider en se
mélangeant par voie « d’adaptation nécessaire », mais jamais les secondes ne découlent
des premiéres : la race, qui est elle-méme une résultante, ne peut rien prédéterminer.

Parler d’art négre est donc aussi vain que de parler d’art blanc, d’art jaune. C’est
associer un substantif et un adjectif qui n’ont aucune commune mesure, la couleur de
peau ne pouvant déterminer un jugement esthétique spécial. Evoquer un art africain tout
court est déja plus juste, bien qu’insuffisant. Ce dernier qualificatif fait apparaitre un
positionnement dans 1’espace, qui suggere la notion concréte de culture strictement
associée a celle de milieu. Cette appellation apparait, cependant, trop extensive, car il n’y
a pas un art africain, mais des arts africains : expressions de tendances diverses et de
créations différentes se rattachant & des milieux culturels distincts.

A notre avis, la compréhension des arts africains traditionnels a été assombrie par une
erreur fondamentale : méconnaissant complétement la culture africaine, certains
esthéticiens, ethnologues et anthropologues du début du XX¢ siecle ont projeté sur eux
leurs propres préoccupations et conceptions idéologiques, les qualifiant ainsi de

303 | gvi-Strauss C., Anthropologie Structurale I1, Paris, 1973, p. 28.
304 Lem F.-H., « Variété et unité des traditions plastiques de I’Afrique noire », in L art négre, Présence
Africaine, n°10-11, Paris, Seuil, 1951, p.25.



« primitifs » ou d” « irrationnels ». Les arts traditionnels de I'Afrique noire, on le sait, sont
trés religieux. Mais pour bon nombre d’auteurs européens, religieux ou sacré =
irrationnel. On sait que Zeus, Athéna, Apollon, Dionysos et Aphrodite étaient des dieux
insolites et idolatres pour les Occidentaux du XV°® siécle, mais dominés par le
christianisme, ils n’ont plus aucun sens religieux et ont acquis le statut d’ceuvre d’art. De
la méme maniére, les statues africaines n’étaient pas vues comme de 1’art parce que les
dieux qu’elles symbolisaient étaient encore opposés au christianisme et résistaient a sa
conquéte. Elles étaient considérées comme des idoles et des fétiches, et non des statues.
Si les images africaines n’étaient pas percues comme de 1’art, c’était tout simplement
parce que leur configuration était opposée avec le naturalisme idéalisé qui dominait
I’Occident.

Le concept « art africain » renvoie a une réalité imagée par les idées d’une époque. On
fait suivre au mot « art » un adjectif attestant des représentations du moment et c’est ainsi
que paraitront les adjectifs « primitif », « négre », «négro-africain », « noir », «
colonial», « tribal », « premier » attenant au terme « art » : chaque terme est chargé de
sens et d’histoire. On emploie ces termes pour définir les productions artistiques des
sociétés dites « sans écriture » ou « sans Etat », « archaiques », « sauvages », autrement
dit, celles des peuples restés dans le premier état de I'humanité. Si cette définition est
largement remise en cause aujourd'hui, les termes subsistent encore. L’« art négre » a fini
par devenir I’art africain avec 1’accession de I’Afrique a I’indépendance et la mise en
évidence d’une abondante diversité artistique. Tous ces termes sont érigés et 1égitimés par
les Européens et non par les Africains eux-mémes.

Le mot « négre » vient du portugais et désigne un homme noir. A la fin du XIV® siécle,
les Portugais désirent trouver un moyen pour aller en Inde en contournant le continent
africain. lls font alors la découverte des cbtes de I'Afrique noire. Plus tard, avec la
découverte de I'Amérique et un besoin de main d'ceuvre bon marché, on organisa le trafic
le plus odieux de I'histoire de I'numanité. Le mot « negre » est devenu un terme péjoratif.

L’expression « art negre » est créée au début du XX°® siécle par les « audacieux du

gout, artistes européens a la recherche de sources d’inspiration de renouvellement



artistique et de nouveaux langages plastiques ». Elle a été utilisée pour la premiere fois
par les artistes plasticiens européens dont les plus célebres sont Pablo Picasso, Henri
Matisse, André Derain, Georges Braque, Maurice de Vlaminck, etc., qui découvrent dans
les musées et les galeries, les objets d’origine africaine correspondant a leurs
préoccupations et a leurs recherches esthétiques. La rencontre entre 1’art « négre » et I’art
européen semble donc résulter principalement de préoccupations esthétiques.
L’expression « art négre » désignait I’ensemble de ces objets d’origine africaine.

Le qualificatif d’art « premier » appliqué aux arts africains est employé aujourd’hui
afin d’éviter de prononcer celui de « primitif », chargé de significations évolutionnistes et
colonialistes. Mais en réalité, les expressions « arts primitifs » et « arts premiers » sont
synonymes.

Le terme «art primitif » a éveillé beaucoup de réticences et de critiques. Certains
penseurs ont voulu s’en distancier tout en lui donnant une certaine légitimité. C’est ainsi
qu’on trouve une multitude de définitions assorties de nombreuses mises en garde. Cottie
Arthur Burland déclarait que le terme est « confus et inexact, mais si répandu qu’il en est
venu a recouvrir une notion universellement reconnue »*%. René Huyghe faisait aussi
remarquer que le terme, bien qu’ « en partie légitime...n’est plus a la mode ».3% Selon
Horst Woldemar Janson, « "primitif” est un mot assez malheureux [...] Cependant, si [’on
veut n’en retenir qu’'un seul, il est le moins mauvais. Nous continuerons donc a utiliser
"primitif”, car c’est une étiquette pratique pour désigner un mode de vie qui a traversé la
révolution néolithique mais ne manifeste aucun signe d’évolution vers les civilisations
"historiques" »7,

En 1965, la revue Current Anthropology avait demandé a douze spécialistes de
commenter le terme « art primitif ». Pour Phillip H. Lewis, les Occidentaux n’ont pas « a
8tre génés par le terme art primizif. Il n’est ni grossier ni déplaisant ». Et en proposant de

remplacer par « art précivilisé », Carl B. Compton ne faisait que confirmer et reproduire

305 Hopper J. T. et Burland C. A., The Art of Primitive Peoples, Londres, Fountain Press, 1953, p. 19.

306 Huyghe R., « African and Oceanic Art : How it looks from the West », in Réalités, n°273, 1973, p. 67.
307 Janson H. W., History of Art (1962), New York et Englewood Cliffs, Harry Abrams et Prentice-Hall,
1986, p. 35.



des connotations évolutionnistes. C’est un terme « spongieux, insaisissable, inapproprié »
(Emma Lou Davis), « un fourre-tout dont les éléments ne sont pas morphologiquement
homogénes » (Douglas Fraser). Pour d’autres, le mot « art primitif », renvoie « aux arts
d’individus peu familiarisés avec les machines » (J.T. Hooper et C. A. Burland), aux
productions artistiques « des peuples qui ne connaissent aucune forme d’écriture », aux
arts « des sociétés sans classe » (David Moberg)3.

En somme, le terme "art primitif" désigne toutes les productions artistiques des peuples
censes étre restés dans le premier état de I'numanité et I’étiquette "art primitif" est
associée a une idée négative. Le mot renvoie a I’ensemble des arts que les Occidentaux
peuvent comparer a « des dessins de singes, d’enfants, de malades mentaux »30° tout ce
qui peut évoquer chez les Occidentaux des images paiennes: «le cannibalisme, la
possession par des esprits, les rites de fertilité et les formes de divination fondées sur la
superstition »*°, Bien qu'insatisfaisante, cette expression reléve aujourd'hui d'une
convention de langage admise par I’Occident. Les arts primitifs désignent 'art ancien
d'Afrique, d'Asie, d'Océanie et des Amériques. lls se caractérisent notamment par leurs
créations formelles et leurs audaces plastiques, et sont encore aujourd’hui une source
d'inspiration intarissable pour les artistes du monde entier.

« Il existe une théorie émanant de Léonard de Vinci, selon laquelle la peinture serait
la forme d’art la plus élevée et la derniére a avoir émergé, et menant a la conclusion que
les sociétés ne possédant que la sculpture sont attardées. A la fin du XX® siécle, la
découverte de peintures rupestres datant de I’dge de pierre annula cette théorie, mais
’idée d’un art "primitif" arriéré persista »**.,

Le mot « primitif » a donc plusieurs acceptions. Son sens originel, nous 1’avons dit, est
« premier dans le temps », mais par extension il désigne aussi ce qui est arriéré, simple,

brut, non sophistiqué. Or si les occidentaux acceptent « comme symptomatique le non-

308 Cités par Sally Price dans son ouvrage Arts primitifs : regards civilisés,(1989), Ecole nationale
supérieure des Beaux-arts, Paris, 2006, pp. 17-18.

309 price S., Arts primitifs : regards civilisés (1989), Ecole nationale supérieure des Beaux-arts, Paris,
20086, p. 18.

310 Ipig.

31 Willet F., L art africain(1971), Paris, Thames & Hudson , p. 27.



respect des proportions naturalistes, alors une partie de I'art occidental du XX°® devrait
étre englobée dans la catégorie "art primitif", tout le reste de I’art du monde occidental
étant alors qualifié d’" art du réalisme social” »*'2.

Ceux qui ont supposé que I’art africain traditionnel était « primitif » s’appuient sur
I’idée selon laquelle, si les sculpteurs africains ne reproduisent pas en général une copie
exacte de formes naturelles, & la fagon de la configuration gréco-latine classique, c’est
qu’ils sont inaptes & le faire. Cet argument est évidemment faux, et Ola Balogun, dans
« Formes et expression dans les arts africains » releve deux erreurs fondamentales dans la
conception dont il s’inspire. En premier lieu, les critéres esthétiques ne sont pas
forcément les mémes dans le monde entier et ne comportent pas obligatoirement la notion
d’imitation des formes naturelles. Le jugement esthétique, selon lui, peut s’appuyer sur la
dimension spirituelle de 1’ceuvre d’art, plutot que sur son rapport avec la nature.

En second lieu, seule une vision ethnocentrique du monde, pense-t-il, permettrait de
penser que I’absence d’un jugement esthétique conforme a celui qui a eu lieu en Europe
occidentale signifie un manque de perfection formelle. Le jugement esthétique que nous
pouvons avoir sur les objets d’art africain tels que les masques doit &tre conforme a une
parfaite compréhension de la finalité de I’objet d’art. Jusqu’au début du XIX° siécle, le
mot « art » n’était pas employé pour désigner les productions artistiques africaines, mais
un ensemble de termes convenus - « idole », « fétiche » - désignait ce que ’expression
«art primitif » conceptualise depuis la seconde moitié du XIX® siécle. Les premiers
Occidentaux qui ont décrit les objets d’art africain ont vu quelque chose de différent de ce
qu’ils espéraient voir, et ils ont réagi de maniéres différentes. Certains ont transformé
cette différence en négation. Ils ont vu des ceuvres différentes de ce qu’ils attendaient, et
ils ont déclaré, non pas qu’elles relevaient d’un art différent, mais que ce n’était pas de
’art.

D’autres ont transformé en identité la différence entre ce qu’ils ont vu et ce qu’ils

attendaient. Mais cette comparaison est démesurée : la différence de I’ceuvre rencontrée

%12 |bid., p. 28.



est, cette fois, encore méconnue. Ils ont assimilé démesurément cette figure de la
méconnaissance a leur connaissance antérieure, de sorte qu’ils ont cru, bien a tort, inutile
de la considérer comme un objet de recherche et d’étude. Ainsi la recherche est tenue
pour achevée avant d’avoir réellement commencé.

D’autres enfin, et c’est la seule attitude scientifiquement correcte, ont constaté et
respecté la différence entre ce qu’ils ont vu et ce qu’ils attendaient. Ils ont trouvé des
concepts descriptifs ou explicatifs de rechange. C’est alors que commence véritablement
le travail scientifique.

C’est pourquoi, nous pensons qu’il est temps d’évaluer ce qui peut constituer une sorte
de modernité de I’art africain et d’abandonner la lecture coloniale qui cherchait 1’« &me
noire » et ’africanité a travers la production artistique de 1’Afrique. Grace au travail des
ethnologues sur le terrain et a la découverte de pi¢ces de plus en plus importantes, 1’art
africain mérite bien une redéfinition. Aucune culture n’est primitive. On qualifie de
primitif souvent par ignorance de la réalité.

Le concept d’« art africain », pris dans le sens d’une manifestation de 1’esprit d’un
Noir africain dans les productions artistiques, n’est qu’une pure création de 1’Occident. Et
pour Jean-Godefroy Bidima, c’est ce qui lui a valu cette définition ironique selon laquelle
Iart africain « est [’art des Africains, revu, corrigé, vendu et édité par les Blancs | »%%,
Aujourd’hui, I’anthropologie occidentale a préféré le terme « art africain » a celui de 1"«
art negre » jugé trop colonial. Les termes définissant la méme réalité ont souvent évolué.
Mais qu’il s’agisse d’art « primitif », « négre », « colonial » ou enfin « premier », c’est
toujours la méme réalité.

Toute étude de I’art africain en tant qu’« art primitif » exige donc une définition
précise de la réalité que recouvre ce concept. On a parfois tendance a confondre cet art et
I’art préhistorique. Mais en réalité il s’agit d’un art actuel, ou d’un passé récent,
développé par divers peuples d’Afrique et d’Océanie. Il y a certes des ressemblances
entre les créations artistiques et les techniques des hommes préhistoriques et celles de

I’art africain traditionnel. Mais cette approche a engendré des erreurs manifestes.

313 Bidima J.-G., L ‘art négro-africain, Paris, P.U.F, 1997, p. 6.



De ce fait, ’anthropologie actuelle a préféré abandonner le mot « primitif » pour
désigner les sociétés non industrielles. Elle emploie plut6t les termes de « sociétés sans
écriture », « communautaires », « sans Etat » ou « archaiques », bien qu’aucun de ces
termes ne soit pleinement satisfaisant.

On voit donc comment les Européens ont fait preuve d’une totale ignorance a I’endroit
de la culture africaine en général et de I’art africain en particulier. Les missionnaires
évangéliques qui ne témoignerent que mépris pour les objets d’art africain, qu’ils
qualifiaient de « paiens », se sont empressés d’en détruire des milliers. Le colonialisme se
flatta aussi du désir d’améliorer le destin des peuples « primitifs » et « sauvages », et de
leur montrer la voie de la civilisation et du développement culturel. En conséquence,
toute production artistique de la culture africaine était considérée avec indifférence et
classée au rang de curiosités. Les colons Britanniques, Francais et Allemands ramenaient
dans leur pays, certaines de ces « curiosités » artistiques qui donnaient une couleur
d’exotisme a leurs domiciles. Le mot d’ordre était : « Avant tout, achetons en masse, pour
les sauver de la destruction, les produits de la civilisation des sauvages et accumulons-les
dans nos musées »*4.

Beaucoup de ces objets d’art enrichissent aujourd’hui les collections ethnographiques
des plus célebres musées européens. On peut parler d’un pillage systématique et organisé
des objets d’art africain contre lequel en 1914, A. van Gennep s’insurgea farouchement :
« Certaines missions comme celles de Léo Frobenius ont raflé des milliers d’objets dans
I"Afrique occidentale et au Congo, si bien que les industries indigénes de plusieurs tribus
en sont mortes. Etrange facon de faire ceuvre de science ! Et d’autant moins utile, en
définitive que, dans ces pillages, organisés a coup d’argent et faisant vite, I’explorateur
n’a pas le temps et n’a pas l’idée d’étudier le fonctionnement social qui conditionne les
productions locales »%1°.

La notion d’art primitif comprend, selon Lucien Stephan, deux éléments. D’abord une

conception des rapports entre les différentes sociétés qui permet de désigner certaines

314 Laude J., Les ars de I’ Afiique noire, Librairie Générale Francaise, 1966, p. 31.
315 |aude J., op. cit., p. 31.



comme primitives et d’autres évoluées ou civilisées ; il s’agit de la théorie évolutionniste
des sociétés. Ensuite une conception du rapport entre 1’art et la société dans laquelle il est
produit qui permet, a son tour, de transférer la propriété ou le prédicat « primitif » d’une
société a son art. Ces deux conceptions étant aujourd’hui abandonnées, la notion d’art
primitif I’est aussi, du moins sous cette forme évolutionniste.

La relation entre art et société était congue comme une détermination stricte ou
causale. En produisant son art, une société lui transmettrait ses propriétés. Une telle
causalité n’est plus admise. Certes ’art n’est pas enti¢rement indépendant de la société
dans laquelle il est produit, sinon la sociologie de I’art n’aurait guére d’objet propre, mais
les propriétés d’une société ne sont pas les conditions nécessaires et suffisantes des
propriétés de I’art.

Cette théorie évolutionniste des sociétés a été critiquée par Lucien Stephan®, I
emprunte sa critique a Claude Lévi-Strauss (1952) en la reformulant en termes
d’anticipation. Si I’on compare les différentes sociétés entre elles, mais en les rapportant a
celle de I’Occident, on constate qu’elles possédent des propriétés différentes et 1’on
déclare qu’elles ne possédent pas les propriétés de la société occidentale a laquelle
certains chercheurs attachent 1’idée de civilisation. Les sociétés dépourvues de ces
propriétés sont ainsi antérieures a 1’évolution ou au progrés ; elles seraient donc
chronologiquement premiéres ; ce qui les placerait dans un lointain passé. Cependant, ces
sociétés dites «primitives » sont, au présent, leurs contemporaines. Leur statut est
paradoxal : bien qu’elles soient observables au présent, la théorie les renvoie & un lointain
passé. Elles n’ont pas évolué ; elles ont conservé tout au long du temps leur état premier.
Elles sont non civilisées et non évoluées. L’évolutionnisme crée des divisions « Semi-
négatives qui en révélent I’ethnocentrisme »*1.

William Fagg (1965) a proposé le concept d’art « tribal » a la place de celui d’art
«primitif ». 1l ne compare pas les sociétés primitives & celles qui ne le sont pas, mais,

parmi elles, il entend distinguer les arts et leurs styles en distinguant les tribus qui

316 stephan L., 1988, p. 47.
317 Ibid.



produisent ces arts. L’intention classificatoire est manifeste. Selon lui, chaque tribu, sur le
plan artistique, forme son propre univers. Chaque univers est réellement fermé sur lui-
méme, et son horizon s’arréte a ses propres fronticres. Ce sont, dit-il, des groupes fermés,
exclusifs, pour lesquels I’art manifeste sa solidarité interne et son autonomie et,
réciproquement, se distinguent entre eux (ibid., p.10-11). Pour que le concept d’« art
tribal » posséde des délimitations nettes, il faut que toutes les propriétés qu’il comprend
soient vraies de chacun et donc de tous ces groupes sociaux. D’aprés William Fagg, les
frontiéres de la tribu sont closes et pour cela doivent étre nettes. Or, comme le remarque
trés justement Lucien Stephan (p.49), toutes les tribus ne possédent pas de frontiere nette.
Tracer une frontiére nette, c’est projeter sur I’Afrique traditionnelle un fait européen
moderne. Les frontiéres des Etats actuels résultent de la colonisation et franchissent
souvent les régions ethniques antérieures.

Les frontiéres d’une tribu ne s’arrétent pas seulement aux limites géographiques d’un
territoire occupé de facon homogeéne par tous les membres de cette tribu et par eux seuls.
En Afrique, la répartition territoriale des populations ne se présente pas cette seule forme.
Une tribu peut étre dispersée ; elle peut étre composée de deux ou de plusieurs sous-
groupes homogenes, séparés par un ou plusieurs autres peuples ; elle peut aussi étre
mélangée a des peuples différents ; elle peut enfin &tre ou homogéne et concentrée, ou
mélangée. Dans certaines régions de la République démocratique du Congo, par exemple,
la dispersion et le mixage sont la forme de répartition la plus fréquente (Biebuyck, 1985).
Les peuls sont presque partout en Afrique : au Niger, au Nigeria, au Sénégal, au Tchad,
en République Centrafricaine, au Soudan, en Guinée, au nord du Cameroun. Comment,
dans ce cas, tracer les frontieres d’une telle ethnie ?

Toutes les tribus n’ont pas des frontiéres nettes et closes. Il ne faut pas, bien entendu,
confondre les fronti¢res des tribus et la frontiere du concept de tribu, I’emploi littéral et
I’emploi métaphorique du mot. On ne peut pas définir une tribu au moyen d’un concept a
frontiére (au sens métaphorique) nette quand on sait que la propriété d’avoir une frontiére
(au sens littéral) nette, n’est pas commune a toutes les tribus. Cet argument peut étre

appliqué a d’autres propriétés, comme la langue (Vansina, 1984, p.31-32).



Comme celui de tribu, le concept de style peut étre étudié en lui-méme (M. Schapiro,
1982) ou dans son application a I’art tribal. Le style tribal est défini par un type
morphologique constitué, en principe, par les traits communs a toutes les productions
artistiques dans la tribu. Ce type peut étre décrit verbalement au moyen de propriétés
communes, mais il peut aussi étre représenté par une image schématique.

La procédure pour établir un type est obtenue par rapprochement et abstraction : on
observe le plus grand nombre possible d’ceuvres concrétes et, par rapprochement ou
comparaison, on en abstrait les caractéristiques communes. Mais ne pouvant pas disposer
de toutes les ceuvres produites par la tribu, le matériel disponible doit résulter d’une
sélection. La sélection doit retenir les ceuvres documentées avec précision, autrement on
pourrait confondre, par exemple, la production d’un atelier productif et un style tribal qui
a produit trés peu d’objets (Vansina, 1984, p.29). La sélection doit remplir, de plus, les
exigences d’un échantillonnage statistique ; cette formalité est rarement remplie (Lucien
Stephan, p.50).

J. Vansina donne un bel exemple d’insertion d’un intermédiaire entre deux entités
stylistiques sans trait commun : « Considérons le style typiquement central du Shaba
(Luba), tout fait de volumes arrondis, puis le style de nord-est du Kasai (Songye), avec
ses volumes angulaires tirés de formes géométriques et qui est presque cubiste. 1l est
difficile d’imaginer ici un style de transition. Et pourtant il existe bel et bien et offre des
chefs-d ceuvre trés frappants »*8.

Mais I’ignorance de I’histoire antique de I’Afrique, les différences de meeurs et de
coutumes entre Africains et Occidentaux, les besoins économiques d’exploitation, tous
ces facteurs prédisposaient ’esprit Européen a défigurer totalement la personnalité
morale de I’artiste africain et ses dispositions intellectuelles. Voila pourquoi la production
artistique « négro-africaine » est devenue synonyme d’art primitif, sans Etat, négre, sans
écriture. On reconnaitra méme a I’Africain des dons artistiques liés a la sensibilité
d’animal. Telle est ’opinion du Frangais Gobineau, qui, dans son libre célébre De

l'inégalité des races humaines, juge que le sens de I’art est inhérent au sang des Noirs ;

318 |n Musée Ethnographique n°AE 744, Anvers, 1984, pp. 90-91.



mais il réduit I’art & une manifestation inférieure de la nature humaine : en particulier le
sens du rythme est lié aux aptitudes émotionnelles du Noir. Mais ’art traditionnel de
I’ Afrique noire est beaucoup plus complexe que le fait d’étre un « art primitif » ou un art
de « sociétés sans écritures » ou « sans Etat ».

Dans son sens courant, I’expression « primitif » est un concept négatif qui définit ce
qui releve de régions ne faisant pas partie des traditions occidentale et orientale.
Drailleurs, s’il n’y avait pas de sources écrites sur I’art oriental, il aurait également été
défini comme « primitif ». Il s’agit donc incontestablement d’une définition
ethnocentrique. La seule facon de définir les traditions artistiques étrangéres serait, a la
maniere de Frank Willet, « d’utiliser leurs propres termes » €t, pour ne pas les dénaturer,
il vaut mieux spécifier leurs régions d’origine et parler d’art africain traditionnel,
océanien ou américain. D’un point de vue commercial, le marché actuel de I’art africain
est trés différent de celui des années trente. Seuls des artistes, des intellectuels, des grands
bourgeois et les marchands collectionnaient des objets provenant d’Afrique.

A partir des années 1980, les arts de I’ Afrique noire deviennent accessibles a toutes les
couches de la société occidentale, le choix des objets offerts s’élargissant afin de
satisfaire tous les pouvoirs d’achat. En passant des « arts negres » aux arts de I’Afrique
noire, on est passé¢ peu a peu d’'un marché d’objets de hasard a un marché organisé.
Naguere, objet de fortune apporté par les coloniaux, 1’objet d’art traditionnel de I’ Afrique
noire est aujourd’hui un produit convoité, recherché avec méthode. Chaque terrain
susceptible de conserver ou de produire des objets commercialisables est mis en
exploitation.

A vpartir des années 1950, des marchands occidentaux parcourent 1’Afrique pour
acheter sur place. Tres vite, les Africains organisent eux-mémes la commercialisation de
leur art africain (Pierre Amrouche, 1990).

La série des objets proposés s’étend considérablement. Pour répondre a la demande,
I’offre se diversifie : des objets pergus jusqu’alors comme mineurs deviennent
collectionnables. L'époque de I’art négre est terminée. A peine utilise-t-on encore le mot «

art négre » pour désigner les objets d’art produits en Afrique noire. Mais comme le



précise Raoul Lehuard (1990), il aura fallu prés d’un siécle a I’Occident pour cesser de le
considérer dans cette acception péjorative. Cette réhabilitation fut d’abord a I’origine de
certains scientifiques qui ont « compris la nécessité de la collecte ethnographique puis de
la collection » (ibid., p.5) des objets dans les musées et galerie d’art occidentaux. Ce qui
permettra aux peintres du début du XX® d’attribuer une valeur artistique a 1’art africain
traditionnel, contribuant ainsi & influencer le godt de certains intellectuels, amateurs et
collectionneurs.

On retiendra aussi un motif qui sera présent dans la plupart des débats artistiques du
XIX® au XXE siécle, et qui est constitué par I’existence d’un dualisme entre émotion et
intelligence, sensation et conscience, instinct et pensée. Ce motif a dominé les
interprétations que donnérent les expressionnistes sur la sculpture africaine. N'ayant pu
nier I'art africain, « on a voulu en minimiser I'originalité sous le prétexte qu'il n'avait le
monopole ni de I'émotion, ni de I'image analogique, pas méme du rythme. Et il est vrai
que tout artiste véritable est pourvu de ces dons, quels que soient son continent, sa race,
sa nation. Il n'empéche, il a fallu que Rimbaud se réclamat de la Négritude, que Picasso
fat ébranlé par un masque baoulé, qu'Apollinaire chantat les fétiches de bois pour que
I'art de I'Occident européen consentit, aprés quelques deux mille cing cents ans, a
I'abandon de la physéds mimesis : de I'imitation de la nature ».

Jadis décrié, I'art africain a posé peu a peu les fondements d'une esthétique qui s'est
imposée a l'art moderne. Aujourdhui, il est entré dans les plus grands musées
occidentaux. Dorénavant, les critéres du beau n'appartiennent plus seulement aux canons
du monde occidental et indo-européen. Cette évolution traduit aussi la reconnaissance par
les occidentaux de cultures longtemps écartées du monde de I'art. Mais nous verrons plus
loin que I’art africain objet du relativisme occidental est celui créé par les occidentaux

selon leur propre vision, et non par les Africains eux-mémes.



§ 2. Les différents fantasmes sur les arts de I’Afrique noire

Autrefois méprisé, ’art africain finit par plaire aux Occidentaux. Mais qu’est-ce qui
explique réellement le désir des Occidentaux de connaitre et d'accepter les arts africains ?
Pour I’ethnologue, I’intérét est de classer les ressemblances, et parler des arts africains a
partir de ’histoire de I’art occidental. Appelés « arts primitifs » ou « arts premiers », les
arts africains n’ont pas échappé a « une approche occidentalocentriste ». L’ethnologue
veut aider I’Africain « sans histoire » et « sans mémoire ». L’artiste occidental cherche,
dans les arts d’Afrique noire «un nouveau souffle poétique contre [’académisme
rigide»®'°,

Jean-Godefroy Bidima, dans L’art négro-africain (1997), va plus loin et tente de
montrer les fantasmes des Occidentaux et méme des Africains sur les arts africains. Selon
lui, ’Européen s’est d’abord intéressé des arts africains par « déception et par pis-
aller »*°_ 11 suppose que I’Occident, ayant connu une déshumanisation techniciste,
cherche a «reprendre un nouveau souffle ». En allant vers les arts africains, les
Européens cherchent aussi a leur « ménager une place dans [’histoire de [’art écrite par
les Occidentaux limités dans leur histoire et leur géographie »%%. s vont aussi vers les
arts africains pour nier leur authenticité : car ils ne sont que « le résultat d’'un emprunt
extérieur. [...] Les Africains ne sont que des reproducteurs et copieurs »*22. Le préjugé
est celui de « I’innéisme raciste ». Contrairement a I’Europe ou « tout a été en mouvement
constant, en évolution, en perpétuel changement »*2, 1’ Afrique se trouve « & un niveau

qui a par exemple deux milles ans et qui ne s’est jamais modifié »***. De la a dire que les

319 Bidima J. G., « Art de la critique, critique de I’art : pour une théorie critique des arts africains », in Art
et Philosophie, Paris, ENS, 1998, p. 59.

320 Bjdima J. G., L 'art négro-africain, Paris, PUF,1997, p. 77.

321 |bid., p. 78.

322 |pid., pp. 78-79.

323 Notué P. cité par Bidima J. G., op. cit., p. 82.

3241pid.,



Occidentaux sont biologiquement et génétiquement supérieurs aux Africains, il n’y a
qu’un pas, et voila donc un préjugé assez clair dans ses enjeux racistes.

L’autre fantasme des Occidentaux qui vont vers les arts africains, c’est «la
régénération et la régression ». On cherche dans 1’art africain une thérapie. Pour Michel
Leiris « ’ceuvre d’art n’a d’autre but que 1’évocation magique des démons intérieurs »%25,
1 fallait donc aller la ou les formes « démoniaques » étaient tolérées.

L’intérét pour les arts africains pourrait aussi relever, nous dit Bidima, du complexe de
Jonas : « celui-ci se caractériserait par le retour au sein, au ventre, a ce stade premier
qui englobe et nourrit en méme temps, a ’enveloppe originelle et primordiale »%?°.

S’intéresser aux arts africains, c’est donc pour I’Européen toucher a un stade
préoccidental de la culture. C’est un fantasme de repli vers les origines.

L’Occident cherche a « se reconnaitre et établir des analogies entre cet art africain
présent et ce qu’aurait été son art in illo tempore »%. A c6té du complexe de Jonas,
Bidima voit aussi le « fantasme de I’'image de marque ». On veut avoir des objets d’art
africain pour construire « une image de soi (le « m’as-tu vu ? ») devant les autres »%28,

Un autre fantasme consiste a trouver dans les arts africains «’expression de
I’indicible ». Bidima retrouve ici les themes mystiques des théologies négatives de
I’Occident : I’irreprésentabilité de Dieu, I’émanation et 1’allégorie.

Le fantasme de la rédemption par la liberté des arts africains a aussi prévalu. Bidima
présente la survalorisation non critique des arts africains comme une surcompensation
d’une déception antérieure : on insiste sur le caractére instinctif des arts africains et de
leur atavisme religieux. Mais le fantasme le plus tenace sur les arts africains reste leur
« religiosité substantielle » et « le mystére de I’incarnation ». Les arts africains seraient

« I’incarnation du surnaturel dans le visible »*2°. On veut voir dans les arts africains le

325 | giris M., Au-dela d’'un regard. Entretien sur l'art africain. Lausanne, Bibliotheque des arts, 1994, p.
7.

326 Bidima J. G., L ‘art négro-africain, Paris, PUF, 1997, p. 80.

327 Ibid., p. 80.

328 |hidem

329 Newman T. R., cité par Bidima, op. cit., p. 83.



mystére de I’incarnation chrétienne, de quelle maniére un fait chrétien peut se réaliser
dans une culture non chrétienne.

On va aussi vers les arts africains pour « améliorer I’ame négre ». IS servaient ainsi a
la « projection de la culpabilisation ». Il est question ici de culpabiliser les Africains en
leur disant que leurs arts ne sont que des sous-arts et qu’il n’existe pas d’artistes en
Afrique mais des artisans.

Le fantasme de la mémoire est aussi trés fréquent dans l'attraction pour les arts
africains. En étudiant les arts africains, on aide les Africains a avoir des archives et
quelque chose qui serait comme une mémoire. Ce complexe repose, selon Bidima, sur
deux sous-entendus : 1) les Africains n’ont pas de mémoire et ne savent pas constituer
leurs archives, 2) la mémoire historique serait liée a 1’écriture et non a ’oralité. Le
sentiment de sauver les pauvres a aussi guidé l'attraction vers les arts africains. Cette
attitude de défendre les arts africains de l'indifférence des Africains est celle de Lods,
fondateur de I’Ecole de Poto-Poto au Congo et de 1’Ecole des Beaux-arts de Dakar.

D’autres vont vers les arts africains pour « s’impliquer » dans leur « pansexualisme »
et dans leur « possession » magique : « aller vers l'art africain traduisait l’itinéraire
d’une conscience schizophrénique partagée entre le discours du Surmoi qui doit
exorciser les sabbats lubriques en Afrique et le désir mesquin de jouir de cette sexualité
exotique, d’oul cette exagération sur « la force » et la « virilité » des masques et figurines

africains d’une part, et le « pansexualisme » de l’art africain d’autre part »°.

Cette attitude se retrouve chez Vlaminck, qui fut, a la vue des sculptures Fang,
« profondément ému...sentant le pouvoir possédé ...par ces trois sculptures »*.,

D’autres enfin allaient vers les arts africains pour y chercher quelque chose de plus
simple. 11 s’agit de « la phobie du complexe et du dérivé » comme propédeutique a une

recherche sur les arts africains.

330 |bid., p. 86.
331 Vlaminck, cité par Bidima, op. cit., 1977, p. 87.



Les théories de I’anthropologie et de la sociologie européennes se confrontent sans
cesse avec les réalités artistiques africaines. Qu’est-ce que les Africains ont-ils dit de
leurs arts ? Comment ont-ils entrepris de parler et de faire parler de leurs arts ? Pour
répondre a ces questions, nous présenterons ici le point de vue de Bidima sur
« I’afrocentrisme contre I’art africain »%2, On a dit au colonisé que « sa culture n’a rien
apporté a la civilisation actuelle et il essaie, a travers un repli sur soi douteux (la
négritude), de donner aussi une part modeste au rendez-vous du "‘donner et du recevoir'
(Senghor) »*%,

Il surgit alors chez les Africains I’angoisse de ne servir a rien. Or le courant du
primitivisme, qui a réuni le groupe des Fauves en France (Braque, Derain, Picasso,
Matisse) et Die Briicke en Allemagne, vient redonner une fierté aux Africains en puisant
dans leur art. Les Africains vont s’appuyer sur ces mouvements pour légitimer leurs arts.
Tirer la réussite des arts africains de ces mouvements, « c¢’est participer a cette réussite
par procuration »3%*, Ces mouvements se sont inspirés des arts africains, or ces
mouvements réussissent, donc les arts africains réussissent. Telle est 1’attitude de ces
Africains qui citent les artistes européens inspirés par les arts africains, sans se soucier
des présupposés qui guidaient ces artistes dans leur récupération.

A travers le primitivisme, 1’Africain « jouit du pouvoir » d’avoir influencé les
expressionnistes allemands, les surréalistes francais et les Fauves. Seulement, cette
jouissance du pouvoir manque toujours son objet (le pouvoir) puisqu’elle est garantie et
conditionnée par les marchés européens de I’art. La critique de Bidima concerne deux
croyances tres courantes chez les Africains. Il remet tout d’abord en question I’idée d’un
caractére sacré du peuple. Celui-ci serait le critére du vrai. Or pour auteur de L’ art
négro-africain, si ’artiste devait toujours se ranger du c6té du peuple, I’art ne serait

qu’une « simple copie du monde »*®. Selon lui, I’art africain « ne doit prendre du peuple

332 |bid., p. 89.
333 Ipid., p. 88.
334 |bid., p. 89.
335 Bidima J.-G., L ‘art négro-africain, Paris, P.U.F, 1997, p. 90.



que ce qui est parvenu, dans ses représentations, & la conscience de soi »%¢

, que « les
figures de sa propre mise a distance »*%". Cet art ose parfois aller contre sa société et ses
propres principes créateurs. C’est un art négatif qui prend toujours en compte la notion de
distance critique pour son renouvellement.

Le deuxiéme dogme que critique Bidima est celui de la prééminence du groupe sur le
sujet individuel. Ce dogme vient surtout de la pensée ethnologique selon laquelle
I’Africain n’a pas d’opinion individuelle, car sa pensée est le reflet de toute la
communauté. Il s’exprime dans « le collectif et non dans ’individuel »**¢. C’est ce dogme
qui a fait dire a certains que les Africains n’ont pas de pensée critique, qu’ils pensent tous
comme le groupe. Bidima cite d’ailleurs certains Africains comme E. Mveng et Pape Ibra
Fall qui sont tombés dans le piége de « I’afrocentrisme » contre les arts africains. Ils
pensent tous les deux que I’individu n’est rien et que le groupe est tout®®.

Le dernier fantasme que décrit et critique Bidima chez les Africains est un fantasme
trinitaire et phallocrate. Ce fantasme se trouve chez son compatriote Camerounais
Mveng. Ce dernier reproduit la vieille idée coloniale du «négre fondamentalement
religieux ». Ce que dément Bidima puisque, selon lui, il existe en Afrique des tribus,
comme les Thongas du Mozambique, qui n’admettent pas I’hypothése d’un Dieu créateur
du Ciel et de la Terre. L’idée selon laquelle 1’ Africain est profondément religieux n’est
pas valable pour toute 1’Afrique. Selon le mot de Bidima, « la symbolique de Mveng est
tout & fait un schéma phallocentré, une transposition de la Trinité chrétienne, une
misogynie caractérisée et un hégélianisme inconséquent. Mveng dit que I’homme est au
centre du processus Monade, Dyade et Triade. Le premier moment est Masculin

(phallique) estime Mveng, et il ajoute que cette primauté de [’homme (masculin) n’est pas

accidentelle mais ontologique ; [’homme est ontologiquement premier et la femme

336 bid., p. 90.

337 Ibid., pp. 90-91.

338 Griaule M., Arts de I’Afrique noire, Paris, Ed. du Chéne, 1947, p. 85.
339 Bjdima J.-G., op. cit., pp. 90-96.



seconde (transposition inconsciente d’Adam premier homme-masculin, ou alors de Dieu
le Pére 2)»%40,

Pour Bidima, ce point de vue de Mveng ne se fonde sur aucune argumentation
rationnelle ; a travers le primat ontologique du phallique, il ne fait que transposer d’une
maniere inconsciente la Trinité chrétienne. En donnant la primauté ontologique au
phallus, Mveng met la femme en seconde place par rapport a ’homme et pense que sa
fonction principale « est d’assurer la fécondité vitale »*. Mais Mveng célébre en méme
temps la beauté de la femme : « mére, épouse et belle, telle est la femme »342,

Les arts africains sont ici au service implicite « d’un catholicisme antéconciliaire »
puisque Mveng se sert « du paradigme de la Vierge-Mére-Epouse-Obéissante Marie »%*,
La symbolique trinitaire « est un hégélianisme qui se cherche, car la Monade est une pure
indétermination comme 1’Idée hégélienne qui se cherche dans son ipséité. Rien, selon
Bidima, ne justifie, en droit et en fait, I’antériorité ontologique et le caractére phallique de

cette « Monade-homme » ».

8 3. Le relativisme dans le regard artistique des Occidentaux

Mais c’est Iba Ndiaye Diadji qui touche du doigt les raisons les plus profondes du
relativisme dans le regard occidental des arts africains, quand il se pose les questions
suivantes : « Comment [’Occident est-il passé de la négation au mépris, puis du mépris a
la reconnaissance des valeurs de civilisations africaines ? D ou vient cette négrophilie ?
Sur quel art d’Afrique s applique-t-elle précisément ? »**. L’évolution de la perception
occidentale sur les arts africains se justifie, selon lui, par trois raisons principales :
I’autorité de la culture africaine, I’influence des arts africains sur de grands artistes

occidentaux et enfin la personnalité des artistes négro-africains.

340 Ipid., pp. 94-95.

341 Mveng E., L art d’Afrique noire, Yaoundé, Ed Clg, 1974, p. 52.

342 Bjdima J.-G., op. cit., p. 95.

343 |bidem

34 Diadji I. N., Créer I'art des africains, Presses universitaires de Dakar, 2003, p. 36.



Comme nous I’avons déja souligné plus haut, les plus grandes fiertés de 1’art
occidental ont été influencées par le signe plastique négro-africain : Picasso, Matisse,
Braque, Derrain, Modigliani, Vlaminck et d’autres encore, tous avaient leurs propres
collections d’ceuvres d’art africain. Et I’on peut lire dans 1’Histoire Universelle
que « chaque artiste, peintre, sculpteur, poéte ou musicien, prend conscience qu’il doit
créer son mode d’expression, son langage, pour livrer sa vision du monde. Cet état
d’esprit explique linfluence exercée alors par I’art négre »®,

De cette influence, naitra le cubisme, le surréalisme, le futurisme et le dadaisme qui
sont beaucoup plus des marques occidentales de la création artistique africaine que des
courants nouveaux dans 1’esthétique occidentale. Et c’est ainsi que les Occidentaux
commencerent a regarder autrement les arts africains : « puisqu’on aimait Picasso et
Braque, puisque ces artistes eux-mémes ont dit leur séduction devant I’art négre et ont
fait l’option de peindre et de sculpter négrement, tout naturellement cet art devient plus
fréquentable »346,

On assiste ainsi a une évolution dans le regard occidental sur les arts d’Afrique noire.
Les recherches et les analyses sur les valeurs culturelles africaines approuvaient chaque
jour un peu plus, I’autorité des arts en Afrique. Marcel Griaule déclarait, a propos de sa
mission ethnographique et linguistique Dakar-Djibouti de 1931-1933, qu’il ne s’agissait
pas de dire ce que les Occidentaux pensaient des arts africains, mais de dire ce que
pensaient les Noirs Africains eux-mémes, et cela les « obligera & parler pour une seule
ceuvre, d'une série de représentations et manifestations, qui a [leurs] yeux d’Européens
n’aura pas de rapports avec elle »**'.

Jean Paul Sartre mettait en garde contre « les risques de déviation » de I’art négre par
ceux qui le théorisaient loin des réalités africaines®®. Le Professeur Leakey et William

Fagg, de leur c6té, prouvaient, par la paléontologie et 1’archéologie, que 1’art africain est

345 Histoire Universelle, Vol. I11. De la réforme & nos jours, Paris, Gallimard, 1958, p. 98.
346 Diadji I. N., op. cit., p. 40.
347 Griaule M., Arts de I’ Afrique noire, Paris, Editions du Chéne, 1947, p. 19.

348 \oir sa préface de L 'Anthologie de la nouvelle poésie négre et malgache de langue francaise de L. S.
Senghor, PUF, 19609.



un «témoignage » de la force de caractére du « génie créateur africain ». Cheikh Anta
Diop démontrait scientifiquement [’antériorité des civilisations négres par rapport a
I’Egypte et a la Gréce et leurs apports a la civilisation universelle.

Cette reconnaissance de I’autorité culturelle africaine a joué un grand role dans
I’émergence d’une nouvelle génération d’artistes en Afrique, des artistes qui maitrisent
bien les régles classiques de 1’esthétique occidentale mais qui optent pour 1’enracinement
dans la culture négro-africaine. Leur esthétique n’est pas « métisse » ou « hybride »
comme le voulait Senghor, mais plutét « pan-humaniste ». Il n’y a, selon eux, ni artiste
africain pur ni artiste européen pur ; par conséquent ils veulent, a juste titre, étre reconnus
par leur qualité d’Homme et d’Artiste. Aucun peuple, aucune race, aucune nation ne peut
avoir le monopole de la sensibilité artistique ou esthétique. Parmi ces artistes, on peut
citer le peintre Iba Ndiaye, les cinéastes Sembéne Ousmane et Souleymane Cissé, qui ont
contribué a balayer par leur personnalité artistique le conformisme des étiquettes sur les
arts africains. Mais il reste a se demander quel art africain est objet de relativisme :
quelles sont les formes d’expression artistique africaine qui ont cotoyées au Louvre les
ceuvres occidentales ?

Rappelons que c’est Kerchache lui-méme qui a sélectionné les sculptures africaines
admises au Louvre, aprés les avoir jugées lui-méme, « majeures ». Il revendique ainsi
avec frénésie sa paternité dans ’entrée au Louvre des productions artistiques africaines.
Mais il ne sait pas que 1’art dans sa vie quotidienne et dans son évolution n’a que faire de
« Papa Kerchache » : ’art est « [’expression d’une culture et d’une plastique telles que
Iartiste se les approprie, et son évolution est fonction a la fois des aléas de I’histoire et
des capacités des artistes créateurs a produire constamment de nouveaux horizons pour
le sentiment et la raison »4°,

Tout le monde le sait, les arts africains qui sont entrés au Louvre n’ont rien de commun
avec leurs identités originelles. Leur entrée dans les musées les momifie. Les arts
africains rentrés au Louvre ne sont donc que 1’art voulu par ’Occident. Ce qui fait dire a

Iba Ndiaye Diadji que les choix de Kerchache n’ont fait du Musée du Quai Branly, qu’un

349 Diadji I. N., Créer I'art des africains, Presses universitaires de Dakar, 2003, pp. 54-55.



« cabinet de curiosités » nouvelle formule « d’autant que ’accent est mis beaucoup plus
sur la création de conditions de visites aisées que sur la réelle valorisation des
ceuvres »°. L’art africain objet du relativisme du regard occidental est donc celui créé
par les experts occidentaux selon leur propre vision. Alors que les arts africains n’ont

jamais demandé que les godts des Occidentaux les créent !

4. Décontextualisation et recontextualisation des objets d’art

Dans les musées, les objets sont la preuve de contextes, de lieux et de temps différents.
Par ce processus de décontextualisation et de recontextualisation, ils acquiérent de
nouvelles significations et perdent leur origine. Exposé dans un musée, 1’objet traditionnel
perd son « étre fonctionnel » et devient un « étre créateur de sens », sens attribué par le
collectionneur ou le conservateur. Nous souhaitons ici mettre en évidence les différences
fondamentales entre la perception des objets en Occident et la perception des objets en
Afrique. Mais si nous insistons sur ces différences, c’est moins dans le but d’éloigner les
conceptions des uns et des autres que de comprendre comment les dépasser afin de
concilier les deux visions de I’art pour une meilleure et une plus juste appréciation des
ceuvres d’art africain.

Les cultures africaines ont fait I’objet d’un déni radical de la part des partisans de
Iesthétique naissante du XVIII® siecle. Dans ses Observations sur le sentiment du beau et
du sublime, Kant, dans le droit-fil de toute une tradition philosophique occidentale
représentée notamment par Hume, profére un jugement sur les Noirs d’Afrique : « Les
négres d’Afrique n’ont regu de la nature que le goiit des sornettes, Monsieur Hume défie
qui que ce soit de lui citer ’exemple d’un négre qui ait montré des talents, et il affirme
que, parmi les centaines de mille de noirs transportés loin de leur pays, et dont un grand
nombre cependant ont été mis en liberté, il ne s’en est jamais trouvé un seul pour

produire quelque chose de grand dans les arts, les sciences ou dans quelque autre

350 1bid., p. 55.



discipline, tandis qu’il n’est pas rare de voir des Blancs issus de la plebe susciter
’admiration du monde par ’excellence de leurs dons »**.

Pour lui, comme pour Hume, les Africains ne connaissent donc ni le beau ni le sublime
et les objets fabriqués en Afrique ne sont pas de I’art mais des fétiches, des idoles. Les
Africains sont incapables d’accéder au plaisir esthétique. Cette idée a été au cceur du
débat sur la place que doivent occuper les arts dits «primitifs » dans les musées
occidentaux. En France, par exemple, le probléme s’est posé de savoir ce que I’on va
mettre dans le Musée du Quai Branly. Doit-on exposer les masques ou statues dogons a
cOté des statues grecques ou romaines ? Quelle place faut-il réserver aux arts
contemporains d’Afrique, d’Asie et d’Océanie ?

A ces questions, les réponses ont été multiples. Certains spécialistes sont favorables a
la contextualisation des objets de musée car, pour eux, «[’histoire de la production
artistique ainsi que la réaction de certains artistes contemporains a la mise en art des
artéfacts exotiques fournissent une réponse claire : ¢’est par ['incorporation de toute une
série d’artéfacts dans la catégorie « art » que ces aceuvres deviennent des ceuvres d’art, et
non en vertu de leur adéquation a des canons esthétiques »*%2.

La valeur que les Occidentaux attribuent aux ceuvres d’art africain traditionnel est
souvent édifiée sur la notion d’authenticité : 1’objet a une valeur esthétique et peut étre
traité par un savoir ethnologique. Le développement des musées d’ethnographie coincide
avec la colonisation et 1’essor de I’action missionnaire. Les objets collectés décorérent les
expositions coloniales, a travers des mises en scéne de la vie des indigenes. Exposés, ils
illustrent une évolution des peuples « peu avancés » dans leur accession au progrés. On
parle alors de spécimen ethnographique, qui n’a de valeur que replacé dans le contexte
culturel qui I’a produit et mis en relation avec I’ensemble des artefacts de la culture en
question. L’objet est toujours un échantillon de civilisation, qui renseigne sur la

technologie, la culture matérielle, les croyances et les rites ; ¢’est une archive matérielle,

351 Kant, Observations sur le sentiment du beau et du sublime (1764), Paris, Vrin, 1988, p.60.
352 Amselle J.-L., L art de la friche. Essai sur [’art africain contemporain, Flammarion, 2005, p.68.



un référent type de la culture « ethnique ». Mais quelle valeur les Africains eux-mémes
attribuent aux objets ?

Les Africains attribuent a leurs arts traditionnels une valeur sacrée, utile, dynamique et
en constante évolution : les usages et fonctions des objets traditionnels sont en rapport
avec des systémes cosmologiques et religieux complexes. L’art africain est profondément
lié aux vies des peuples qui produisent et utilisent ces objets. Il est, dans son contexte
d’origine, une relation entre I’expression esthétique, les croyances religieuses, les
structures sociales et les sentiments individuels.

On a souvent dit que ces objets incarnent des esprits surnaturels, la personnification
d’ancétres ou qu’ils détiennent un certain pouvoir. Il est important de savoir comment se
déroule la vie, puis la mort de ces objets sacrés africains. Il faut étudier leur usage, leur
fonction et leur entretien dans leur cadre culturel d’origine, afin de comprendre le rapport
que les Africains entretiennent avec eux. lls ont pour fonction la manipulation du monde
invisible, manipulation qui peut affecter directement I’existence quotidienne d’un groupe
culturel donné.

Les objets d’art africain ont donc une vie et une mort. La mort de ces objets, est
généralement une destruction par ses usagers eux-mémes. Lorsque la piéce n’est plus
investie de sacré, elle devient inutile et est alors jetée. IIs n’ont plus de role, leur qualité
plastique ne signifie plus rien pour la communauté. C’est pourquoi un masque peut aussi
étre fabriqué pour une cérémonie précise, puis étre détruit le lendemain de son utilisation.
En Afrique traditionnelle, un masque a une valeur lorsqu’il est utilisé dans son contexte
culturel et religieux. Cette valeur étant sacrée, I’objet est protégé : il est souvent caché, et
I’acces a ce monde sacré est quasiment impossible pour le profane.

L’ceuvre d’art africain traditionnel n’est donc pas un objet statique que 1’on pourrait
enfermer dans une catégorie hermétique. L’objet d’art africain est un objet dynamique,
vivant. Dans la réalité pratique, le masque est une vitalité, il a un réle dans 1’évolution de
la culture. Les danses masquées sont un renouvellement culturel, le dynamisme méme du

masque.



On a toujours pensé que 1’objet d’art africain était figé et c’est cette image qui est
reprise pour les touristes. On crée ainsi cette catégorie d’« authenticité » qui enferme ces
objets dans une tradition figée, et on rend I’art africain statique et atemporel. Mais cette
catégorisation ne correspond pas a la réalité africaine. C’est pourtant cette notion
artificielle d’authenticité qui berce les collectionneurs et qui oriente leur choix. Une
notion fantdome qui séduit, mais qui détruit son objet. En réalité, 1’expression d’un masque
n’est pas celle de sa forme, mais celle d’un ensemble de mouvements, costume, corps,
rythme, public, esthétique. C’est dans son rapport avec ces éléments que le masque
s’anime et devient habité par 1’esprit. En musée ou chez un privé, il manquera toujours
cette excitation et ce respect. On a crée I’hégémonie de cet objet qu’est le masque, mais,
en réalité, le masque n’a pas la place primordiale dans la cérémonie africaine, il est
seulement une partie du tout.

Les conditions qui prédisposaient a la création artistique traditionnelle disparaissent de
plus en plus. Cette disparition des anciens modes de vie est regrettée par les Occidentaux,
non par les Africains. C’est une erreur que de vouloir baigner dans cette illusion d’une
authenticité traditionnelle qui régnerait encore aujourd’hui chez les peuples africains.
L’art africain est en pleine évolution ; il continue de changer, comme il 1’a toujours fait
sans que 1’Occident ne I’accepte. L’art africain est donc un art qui évolue et que 1’on ne
peut enfermer dans des catégories closes.

La conception que 1’on se fait de 1’art africain en Occident et ce que recouvre cet art
pour les Africains créateurs sont donc trés différents. Mais pour vivre pleinement dans le
dialogue des cultures ou dans une Civilisation de I’Universel, il convient de savoir
appréhender et présenter cet art en Occident d’une maniére qui permette de résoudre ces
différents conflits. Les objets d’art africain, en Occident, sont accrochés au mur, figés et
classés, tandis qu’en Afrique ils sont portés, touchés, et font partic d’un tout ; ils sont
vivants. La présentation de ces objets entraine donc un conflit.

Respecter 1’art, c’est I’exposer dans de meilleures conditions. Il reste rare que 1’on
demande conseil aux Africains pour savoir laquelle de leur piéce est un chef d’ceuvre.

L’objet fabriqué en Afrique ne se transforme en objet d’art qu’a son arrivée en Europe.



11 est donc extrémement délicat d’exposer des ceuvres d’art africain. Si I’on affirme que
ces pieces appartiennent au patrimoine de ’art, si on les expose et qu’on les vend en tant
qu’objets d’art, appréciés pour leur valeur esthétique, plastique uniquement, on ignore
alors totalement la vision que les créateurs africains ont de leurs piéces.

A-t-on le droit de rendre les piéces africaines profanes, de les sortir de leur contexte
culturel et de leur imposer dans les musées occidentaux une valeur esthétique? Cette
démarche reviendrait a rendre le client occidental roi et a dénigrer totalement le statut de
I’artiste africain. C’est en tentant de comprendre le concept africain d’art et de beau qu’il
est possible, a notre avis, de résoudre partiellement ce conflit qui oppose conception
occidentale et africaine.

Peut-on qualifier d’ceuvre d’art une piéce qui n’est pas reconnue comme telle par le
peuple qui 1’a produite ? Ou alors est-il suffisant pour qualifier une piéce d’ceuvre d’art,
qu’une émotion esthétique, d’ou qu’elle vienne, se manifeste ? L’ethnologue qui travaille
sur I’art ne peut faire abstraction des dispositions esthétiques caractéristiques du monde
d’ou il vient. Leiris nous dit : « refuser la qualité d’objet d’art a tout objet qui n’est pas
reconnu comme tel par le peuple qui I’a produit n’a d’autre signification que celle-Ci :
n’est objet d’art que ce qui existe en tant que tel dans le contexte culturel qui lui est
propre ».

Et dans ce cas, on devrait exiger que chaque ceuvre d’art soit tenue pour telle par la
société qui 1’a produite, mais également par les contemporains immédiats de cette ceuvre.
Confirmée, cette hypothese éliminerait une bonne partie des musées d’art occidentaux.

Si les objets africains sont entrés dans le monde de 1’art, ils ont continué a étre classés
selon des critéres occidentaux. Est-il possible de déchiffrer 1’objet d’art sans tenir compte
de ses liens avec le champ politique, mais aussi avec le champ religieux? La réflexion sur
I’art africain traditionnel peut-elle faire abstraction du langage et de la mémoire ? Peut-
elle ne pas s’interroger sur I’inscription de I’objet dans des complexes mythico-rituels ?

« Mais peut-on, ne tenant aucun compte de l’intention du créateur, étiqueter — sans

abus —"objet d’art" un objet qui, dans I’esprit de celui qui I’a fait, répondait a un autre



but qu’un but artistique ? 1l faut considérer le regard que tout créateur pose sur l’objet
qu’il produit ! »

Leiris oublie ici que pour les populations productrices de ces ceuvres, la qualité
artistique a aussi son importance. Pour considérer ’art africain a sa juste valeur, il faut le
considérer comme le considérent les populations qui I’ont créé, a savoir comme le fruit
d’une harmonie inséparable entre fonction sociale, fonction sacrée et valeur esthétique.

Nous avons relevé que la conception africaine de ’art africain traditionnel est surtout
basée sur le sacré, sur la fonction des piéeces, alors que conception occidentale de 1’art
africain a longtemps été une vision curieuse, qu’elle a ensuite ét€ une vision scientifique
et qu’elle a fini par devenir une vision esthétique. Les Occidentaux n’ont jamais su
trouver un juste milieu, ils ont passé d’extrémes en extrémes. Car oui, c’est un pas en
avant que d’attribuer enfin une valeur artistique, esthétique aux ceuvres d’art africain,
mais n’attribuer qu’une valeur esthétique, en négligeant totalement la valeur sacrée, c’est
faire fausse route, c’est appliquer un modele occidental & des ceuvres non occidentales,
c’est faire preuve d’ethnocentrisme. D’un autre c6té, ne mettre en valeur que la dimension
sacrée des piéces, déclarant que les Africains n’y voient qu’une piéce sacrée et ne
considérent pas leur piece comme esthétique, c’est faire fausse route aussi.

Le statut d’un objet d’art doit dépendre de conditions de production et de conditions de
réception. Et pour les Africains, la fonction est inséparable de la beauté ; la qualité
plastique d’une ceuvre renforce sa puissance rituelle. L’artiste africain le sait fort bien, et
c’est sa réputation qui en dépend. Les picces africaines ne sont donc pas seulement
utilitaires, 1’Africain a bel et bien le sens de la beauté. La vérité, c’est que I’Africain
assimile la beauté a la bonté, et surtout a I’efficacité.

Voir I’objet dans sa simple nudité, comme dans les musées occidentaux, c’est ne pas le
voir dans son entier, ¢’est fournir une image de I’objet a la place de lui-méme, interposer
entre soi et la chose une image de la chose. Ces objets primitifs destitués de leur lieu
d’origine et de leur action produisent, dans I’espace du musée, une simple impression
esthétique. Le musée les prive de leur aura, voila pourquoi le public africain n’a pas

encore pris golt de s’y rendre. Le musée occidental a 6té a 1’objet africain toute sa vie.



Pour avancer donc dans le chemin de la compréhension et de I’échange entre I’ Afrique et
I’Occident sur le plan de I’art africain, il faudrait que les Occidentaux donnent a ce qu’ils
qualifient trop souvent d’artisanat touristique sans valeur, un statut artistique plus juste.

Les colonisateurs avaient créé dans leurs colonies mémes des institutions afin de
collecter les objets de la culture matérielle des peuples colonisés. Le but était de prouver
la nécessité d’apporter la civilisation & ces peuples barbares. Les missionnaires ont joué
un role important dans ce transfert d’objets : ils demandaient aux indigénes de jeter leurs
objets d’adoration afin d’étre convertis a leur nouvelle religion. Mais ces objets se
retrouvaient dans les musées européens.

Avec de difficiles conditions de survie, et avec une demande incompréhensible pour
eux de la part des Européens, les populations ont commencé a vendre tout ce qu’elles
pouvaient vendre. Les guerres civiles et ethniques ont également largement favorisé le
pillage systématique de musées ou de sites archéologiques. Aujourd’hui ce sont surtout
les jeunes qui volent et vendent les objets. De plus, les objets pillés, lorsqu’ils sont
exposes, ne sont que rarement accompagnés d’informations sur leur culture d’origine, leur
fonction et leur rdle, puisque les pilleurs ont rarement le temps de se renseigner.

Maintenant que ’art africain a sa section dans beaucoup de grands musées d’art, les
gouvernements ont tenté de mettre fin aux trafics et au pillage, en créant des lois
réglementant la sortie des objets d’art. Mais trop souvent, ces législations sont
incomplétes ou violées et la restitution reste une exception.

Ce n’est qu’en 1970 qu’est apparue une Convention de 'UNESCO qui fixe des
mesures pour empécher et interdire I’importation, I’exportation et le transfert de propriété
illicites des biens culturels. Cette Convention reconnait que le vol est une cause principale
de l’appauvrissement du patrimoine culturel des pays d’origine. Pourtant un grand
nombre de pays n’ont a ce jour pas encore ratifié cette convention. Ce n’est pas tant les
réglementations et les services douaniers qui leur posent probléme, mais plut6t les
restitutions de patrimoines nationaux. Et méme signée, cette convention sera difficile a
appliquer de fagon stricte puisqu’il est trés dur de définir quels objets restituer, dur de

retrouver ces objets, de les acquérir et de savoir a qui les restituer.



Si I’on considére I’ensemble des objets produits dans une société, la dispersion de ces
picces est une aliénation. L’idée fondamentale, c’est que les objets d’une société lui
appartiennent et doivent lui revenir. Le rapatriement et le libre choix du sort qu’une
société africaine peut réserver a ses objets, c’est accepter qu’ils soient accueillis dans un
musée ou qu’il soit choisi, conformément a la tradition, de les détruire ou de les laisser a

I’abandon.



SECTION 2: DE LA META-ESTHETIQUE OU POUR UNE THEORIE
ESTHETIQUE GENERALE

§. 1. Senghor et ’esthétique de la Négritude

A. Qu’est-ce que la Négritude et quel est son contenu idéal ?

Dans « Orphée noir »**, Sartre déclare que la Négritude est nait de ’exil. Ainsi pour
lui, le noir de la diaspora ou celui vivant en Afrique n’a pas de chez soi. Il vit exiler
corporellement et spirituellement : « il est pour la plupart du temps en Europe, dans le
froid, au milieu des foules grises ; il réve a Port-au-Prince, a Haiti. Mais ce n’est pas
assez : a Port-au-Prince il était déja en exil ; les négriers ont arraché ses péres a
I’Afrique et les ont dispersés. [...] Cet ancestral des corps figure I'autre exil : I'dme
noire est une Afrique dont le négre est exilé au milieu des froids buildings, de la culture et
de la technique blanches » (1948 : XV1). Le noir est donc exilé en lui-méme et c’est pour
cela qu’il trouve le devoir de s’exprimer dans la poésie. Sartre affirmera aussi, dans cette
préface, que la Négritude, parce qu’elle est un « racisme antiraciste » (ibid., : XIV et XL),
une négation de négation, est vouée a disparaitre puisqu’elle n’a jamais existé réellement
(ibid., : XVI). Car la négritude est « [’annonciatrice de sa naissance et de son agonie »
(ibid., : XLIII). Ce qui veut dire tout simplement que les Africains n’ont jamais été un
facteur d’histoire. Jean-Paul Sartre, sans peut-étre s’en rendre compte, est en train donc de

dire la méme chose que ses prédécesseurs comme Hume3**, Hegel®® ou Gobineau®®.

33 Titre de la préface de Jean-Paul Sartre de /’Anthologie de la nouvelle poésie négre et malgache de
langue francaise, Paris, P.U.F., 1969.

354 Hume D.: « On n ‘a jamais vu un négre se distinguer par ses actions et ses lumiéres et le négre occupe
la derniére classe parmi les races humaines » (Essai sur le caractére national).

35 Hegel G. W. F.: « Le négre représente I’homme naturel dans toute sa sauvagerie et sa pétulance : il
faut faire abstraction de tout respect et de toute moralité si on veut bien le comprendre. On ne peut rien
trouver dans son caractére qui rappelle I’homme » (La raison dans [’Histoire. Introduction a la
philosophie de I’Histoire)

356 Gobineau : « La variété mélanienne est la plus humble et git au bas de [’échelle. Le caractere
d’animalité empreint dans la forme de son bassin lui impose sa destinée, deés l'instant de la conception.



Les intellectuels noirs contesteront de diverses manieres la compréhension sartrienne
de la Négritude. Franz Fanon, ’auteur de Peau noire et masques blancs (1952), dira &
propos d’Orphée noir : « quand je lus cette page, je sentis qu’on me volait ma derniére
chance. Je déclarai a mes amis : « la génération des jeunes poétes noirs vient de recevoir
un coup qui ne pardonne pas ». On avait fait appel a un ami des peuples de couleur, et
cet ami n’avait rien trouvé de mieux que de montrer la relativité de leur action [...]. J.-P
Sartre, dans cette étude, a détruit I’enthousiasme noir ».

Dans une conférence prononcée a 1’Université internationale de Floride a Miami, Aimé
Césaire dira que « la Négritude n’est pas une prétentieuse conception de ['univers. C’est
une maniére de vivre [’histoire dans [’histoire : [’histoire d’une communauté dont
l’expérience apparait (...) singuliere avec ses déportations de population, ses transferts
d’hommes d’un continent a [’autre, les souvenirs de croyances lointaines, ses débris de
cultures assassinées. Comment ne pas croire que tout cela qui a sa cohérence constitue
un patrimoine ? »%%,

La négritude est donc un patrimoine commun de tous les peuples noirs. La pensée de
Senghor sera aussi contre ce que dit Orphée noir de la Négritude. Si pour Sartre la
Négritude est un « racisme », Senghor reconnait que dans les débuts du mouvement au
Quartier Latin a Paris, la Négritude a été « une sorte de ghetto morla, ghetto teinté de
racisme »**°. Mais son expérience dans les Frontstalags, comme prisonnier de guerre, et
la barbarie nazie, ’avaient sorti de ce ghetto noir. Il a compris, nous dit-il, que le racisme
est le mal absolu que seul un humanisme universel (ou une civilisation de I’universel)

pouvait défaire.

Elle ne sortira jamais du cercle intellectuel le plus restreint. Ce n’est cependant pas une brute pure et
simple, que ce négre a front étroit et fuyant, qui porte, dans la partie moyenne de son crane, les indices de
certaines énergies grossiérement puissantes. Si les facultés pensantes sont médiocres ou méme nulles, il
posséde dans le désir, et par la suite dans la volonté, une intensité souvent terrible. Plusieurs de ses sens
sont développés avec une vigueur inconnue aux deux autres races : le goiit et [’odorat principalement »
(Essai sur l'inégalité des races humaines, Paris, Nouvel Office d’Edition, 1963, Introduction, p. 368).

357 Fanon F., Peau noire et masques blancs, Paris, Seuil, 1952, pp. 135-136.

358 Césaire A., Discours sur la Négritude, prononcé le jeudi 26 février 1987 a I’Université internationale
de Floride a Miami ; discours publié dans Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine, 2004, p.
82.

39 Senghor L. S. , Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993, p. 107.



Sartre avait donc finalement donné une idée fausse de la négritude. Il la présentait

comme « Orphée allant réclamer Eurydice a Pluton - Ainsi par un bonheur poétique
exceptionnel, c’est en s’abandonnant aux transes, en se roulant par terre comme un
possedé en proie a soi-méme, en chantant ses coléres, ses regrets ou ses détestations, en
exhibant ses plaies, sa vie déchirée entre la « civilisation » et le vieux fond noir qu’il
atteint le plus slirement & la grande poésie collective : en ne parlant que de soi, il parle
pour tous les négres...» (Sartre, Orphée noir, 1948). Or pour I’Africain la négritude n’a
rien de mythique. Elle a un contenu réel et objectif. C’est une culture, un agir de I’lhomme
en société pour s’adapter a son milieu et adapter celui-ci a lui. C’est un humanisme. Elle
est projet et action. Elle est projet dans la mesure ou elle permet au Négro-Africain
d’apporter sa contribution a la Civilisation de 1’Universel. La négritude est donc « une
pierre dans I’édification de la Civilisation de [’Universel, qui sera l’ccuvre commune de
toutes les races, de toutes les civilisations différentes ». Elle est action dans la mesure ou
elle permet au Négro-Africain de réaliser son projet dans tous les domaines, notamment,
dans les domaines de la littérature et des arts. La Négritude est donc formée d’un certain
nombre de structures et de valeurs de civilisation telles que les meeurs et les institutions,
les arts et la littérature — structures et valeurs qui résultent d’un certain état d’ame, d’une
certaine sensibilité. C’est avec cette sensibilité, cette psychologie du Négro-Africain que
nous trouvons, nous dit Senghor, « la clé de sa philosophie et de son art »*%°,
« Singuliére et paradoxale préface qu’Orphée noir »*!, dira Souleymane Bachir Diagne
qui, le qualifiera de « baiser mortel »%2, Selon 1’auteur de Léopold Sédar Senghor : /’art
africain comme philosophie, Orphée noir est « la plus radicale critique, la déconstruction
la plus achevée, de ce dont il est le héraut »%%,

Si pour Sartre la Négritude est exil, le propos de Senghor sera de la déclarer comme

« royaume ». Pour Senghor, en effet, il existe une africanité aussi réelle que les objets

360 |hi
Ibid., p. 17.
%! Diagne S. B., Léopold Sédar Senghor. L art africain comme philosophie, Riveneuve éditions, 2007, p.
32.
%2 1pid., p. 24.
%3 1pid., p. 33.



d’art qu’elle a produits. Ces objets parlent une langue qu’il faut décrypter. De cette
langue, qui constitue ’ontologie existentielle du négro-africain, Senghor dit en avoir
I’expérience et il en parle comme son « royaume d’enfance » : ce dernier « n’est pas un
simple topos poétique qui ne tiendrait sa réalité que d’étre [’évocation nostalgique,
depuis 1'exil, d’un ailleurs qui serait un chez soi mythique »*4. Au contraire, il est bien
plus réel que la réalité méme.

La Négritude, ainsi que Senghor a appelé sa philosophie, c’est 1’ Afrique et sa diaspora. Il
I’a définie comme « [’ensemble des valeurs culturelles du monde, telles qu’elles
s’expriment dans la vie, les institutions et les ceuvres des Noirs ». Elle désigne donc la
culture commune des peuples noirs. Pour Senghor, se revendiquer noir, ¢’est moins
tourner le dos aux valeurs de 1’Occident apprises a 1’école que I’affirmation de soi dans
I’authenticité. 11 est question d’un « retour au pays natal », « d’une descente aux abimes
de I’ame noire »%%, Cette Négritude dont parle Senghor, c’est ce que Maurice Delafosse
appelait I’ « &me noire », et Leo Frobenius, la « civilisation africaine ». C’est une certaine
vision du monde et une certaine maniére concréte de vivre ce monde. C’est, comme

disent les Allemands, une Weltanschauung, un Da-sein, trés exactement, un Neger-sein,

366 367

c’est-a-dire un « étre négre »>*°, un « penser negre »*°’, Mais ¢’est aussi « la maniere
concréte, pour chaque Négre et pour chaque peule noir, de vivre en Négre ». Etre négre
n’est pas un simple état, un « étre-la », un « étre-agi » ; c’est aussi un agir. C’est ce
deuxiéme sens du mot qui a permis & Aimé Ceésaire de forger et de lancer le mot
« Négritude ». La Négritude est donc la « maniére de vivre en Négre » et Senghor
propose négrité pour désigner : « [’ensemble des valeurs du monde noir ». Si Senghor
emploie le mot Négre pour désigner I”’homme noir, malgré la nuance péjorative que 1’on a

voulu lui attacher, ¢’est précisément, dit-il, « pour réhabiliter cet homme avec le mot »3¢8,

34 Diagne S. B., Léopold Sédar Senghor. L art africain comme philosophie, Riveneuve éditions, 2007, p.
28.

365 senghor L. S., Liberté 1, Négritude et Humanisme, « L’apport de la poésic négre au demi-siécle »,
1964, p. 135.

366 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, « De la Négritude », Seuil, 1993, p. 17.

367 |bid., p. 96.

368 [pid., p. 97.



Il appelle Neégrerie «[l’ensemble des peuples et des hommes noirs » et Nigritie
« I’ensemble des pays habités par les Négres »*°.

Généralement les discours de Senghor ont tendance a le ranger parmi ceux qu’on
appelle les Ethnophilosophes. Dans le mot « ethnophilosophie », il y a « ethnos » qui
signifie en grec le peuple, la race avec toutes ses valeurs et systémes de références
culturelles. L’ethnophilosophie est définie comme une conception qui fonde la
compréhension de la philosophie africaine sur I’affirmation des valeurs de civilisations
propres a 1’Afrique. Il y a donc dans 1’ethnophilosophie une sorte de synonymie entre
philosophie et civilisation, philosophie et culture. Les sociétés africaines sont régies par
une « philosophie », une culture, une conception commune des choses, des étres et des
événements. Pour [’ethnophilosophie, «toute culture repose sur un substrat
métaphysique particulier, permanent, inaltérable »%7.

C’est précisément une telle synonymie que critique Marcien Towa®'?, considéré, pour
son opposition a I’ethnophilosophie, comme une des figures africaines de
I’Europhilosophie. 11 conteste, en effet, la facon dont I’ethnophilosophie concoit le
rapport entre philosophie et culture. Selon lui, la philosophie n’est qu’un aspect, qu’une
dimension de la culture parmi d’autres. Le rapport établi entre philosophie et culture n’est
donc pas de nature & montrer ce qui fait la spécificité de la philosophie en tant que forme
culturelle dans la totalité que constitue la culture vivante d’un peuple. On ne peut parler
de philosophie, pense-t-il, chez un peuple qui n’a pas encore décidé de soumettre son

héritage philosophique et culturel a un jugement critique sans complaisance.

En d’autres termes, le Camerounais reproche a 1’ethnophilosophie d’ignorer ce qui
constitue 1’essence méme de la philosophie : la démarche qui consiste pour la pensée a

procéder de facon permanente a la réévaluation critique des concepts, des idées et des

369 i
Ibidem

370 Hountondji P., Sur la « philosophie africaine ». Critique de I’ethnophilosophie, Paris, Maspero, 1977,

p. 61.

1L Essai sur la problématique philosophique dans I’Afrique actuelle, Yaounde, Editions Clé, 1971 ;

Léopold Sédar Senghor, négritude ou servitude ?, Yaoundé, Editions CIé, 1976 ; L idée d 'une philosophie

négro-africaine, Yaoundé, Editions CIé, 1979.



valeurs héritées du passé. Il importe de souligner que la conception de la philosophie a
partir de laquelle Towa critique 1’ethnophilosophie repose sur des prémisses qui

rejoignent celles des partisans de la thése de 1’occidentalité de la philosophie.

De la méme maniére, le Béninois Paulin Hountondji pense qu’une philosophie n’est
pas une vision du monde collective et inconsciente que 1’analyse devrait restituer. Elle
réside, nous dit-il, dans un discours dont nous devrons d’abord reconnaitre le caractére
idéologique, et qu’il faut ensuite libérer pour en faire un discours théorique philosophique

et scientifique.

Placide Tempels (1949) est le précurseur de cette « philosophie africaine » comme
vision collective du monde. Il fut relayé par des Africains comme Alioune Diop qui
trouve trés intéressant le travail de Tempels et Senghor, et célebre le génie de la force
vitale : « Les intellectuels africains voulaient, a n’importe quel prix, se réhabiliter a leurs
propres yeux et aux yeux de ’Europe. Ils étaient préts, pour y parvenir, a faire feu de tout
bois, et n’ont été que trop heureux de découvrir, & travers la fameuse Philosophie
bantoue de Tempels, un type d’argumentation pouvant fonctionner [ ...J], comme un moyen
parmi d’autres d’assurer cette réhabilitation »>2.

Parce que des ethnologues et philosophes Européens ont qualifié les cultures africaines
de primitives, certains intellectuels africains ont voulu prouver le contraire en
revendiquant et affirmant des identités africaines dans le domaine philosophique. Ainsi
restent-ils sans le savoir, nous dit Hountondji, prisonniers de 1’Occident et déclinent pour
lui ce qu’ils prennent « naivement » pour de la philosophie. lls font I'éloge des cultures
africaines, comme pour les légitimer aux yeux des Occidentaux, alors qu’il s’agit de les
« vivre pleinement dans leur grandeur et leur misére présentes »”, 1ls ont forgé de toutes
piéces une philosophie africaine a partir de matériaux extra-philosophiques tels les
contes, les légendes, les proverbes, les poémes dynastiques, les arts.

Toutes ces démarches ont été qualifiées par Hountondji d’ethnophilosophie qu’il

définit comme la «recherche imaginaire d’une philosophie collective, immuable,

372 Hountondji P., op. cit., p. 41.
373 bid., p. 48.



374 11 existerait

commune a tous les Africains, quoique sous une forme inconsciente »
depuis toujours une pensée d’ordre philosophique propre a I’ensemble de la communauté
africaine, mais dont I’ Africain n’a pas conscience. I la vit sans la « penser »*’>, 1’ignorant
méme, et il appartient aux ethnophilosophes de mettre au jour cette pensée africaine
considérée comme une philosophie. Or, pour Hountondji, « la philosophie africaine, pas
plus qu’aucune autre philosophie, ne saurait étre une vision du monde collective. Elle
n’existera comme philosophie que sous forme d’une confrontation de pensées
individuelles, d’une discussion, d’un débat» (p.48). Ainsi reproche-t-il aux
ethnophilosophes de vouloir batir la philosophie africaine sur des constructions fictives,
et il définit la philosophie africaine comme « un ensemble, précisément, de textes écrits
par les Africains et qualifiés par leurs auteurs eux-mémes de "philosophiques"” » (1977 :
11). La philosophie africaine est, pour lui, «une certaine littérature ». Or, les
ethnophilosophes, écrit-il, « ont cru reproduire des philosophémes préexistant la-méme
ou ils les produisaient. Ils ont cru raconter alors qu’en fait ils créaient. Modestie louable,
sans doute, mais aussi trahison : [’effacement du philosophe devant son propre discours
était inséparable d’une projection qui lui faisait attribuer arbitrairement a son peuple ses
376

propres choix théoriques, ses options idéologiques »

\

L’ethnophilosophie consiste donc a attribuer a un peuple dans son ensemble des

valeurs qu’il fixe de maniére imaginative dans une tradition.

En ce qui nous concerne, nous considérons ce débat entre Ethnophilosophes et
Europhilosophes comme un faux débat auquel nous ne voulons pas prendre part. L'effort
agacant de certains philosophes africains sur la discussion de I’essence exclusivement
occidentale de la philosophie ou de I’existence d’une philosophie africaine n’a pas de
sens. Apres tout, les Européens ne passent pas leur temps a discuter de 1’existence ou non
d’une philosophie européenne. Celle-ci semble s’imposer comme un fait d’évidence et

est pratiquée comme telle. Pour nous, la pensée n’est ni africaine, ni occidentale, ni

374 |bid., p. 21.
375 |bid., p. 54.
376 Hountondji P., op. cit., p. 21.



asiatique : elle est universelle. Par conséquent, au dela d’une simple affirmation de
I’existence ou non d’une philosophie africaine ou d’une exclusivité occidentale de la
philosophie, il s’agit de souligner le caractére universel de la philosophie qu’aucun
peuple ne peut considérer comme son monopole exclusif. Au lieu d’un débat de sourds
sans contenu scientifique véritable entre europhilosophes et ethnophilosophes, ce serait
plus important de réfléchir sur le locus conceptuel a partir duquel nous pourrions

systématiser la production philosophique et scientifique africaine.

Revenons donc a Senghor et au concept de la Négritude. Dans son ouvrage Léopold
Sédar Senghor. L’art afiicain comme philosophie (2007), Souleymane Bachir Diagne
nous invite a une nouvelle lecture de I’ceuvre du poéte. L’intuition premiére de la pensée
de Senghor, nous dit-il, «c’est qu’il y a une vérité de [’art africain et qui est
philosophie »*"". En bon philosophe nietzschéen, Senghor déclare que nous avons I’art
pour ne pas mourir de la vérité, autrement dit, nous avons ’art « négro-africain » « pour
ne pas mourir de la négation coloniale » mais aussi et surtout pour ne pas « mourir d’un
rationalisme étroit et réducteur »*"®. Tel est, selon Diagne, le point de départ de la
philosophie senghorienne. Parce qu’il refuse 1’idée que I’Afrique soit une table rase
culturelle, il s’est engagé sur 1’africanité en faisant fond sur I’art africain. D’abord poéte,
il fallait « qu’il philosophdt pour exprimer ce qu’il y a derriére I'art africain »*'°. Avec
Senghor, I’art africain devient philosophie. Il a « cherché & exprimer quelle philosophie
se lit dans les arts plastiques, les chants et danses africains. C’est cette attitude, d’abord
herméneutique, de déchiffrage, qui est la vérité de sa philosophie »*°. L’idée que I’art
africain est philosophie est en effet au cceur de sa pensée. Il faut donc, ajoute Diagne, se
garder de critiquer trop rapidement les formules bien connues a quoi on résume la
Négritude, et savoir retrouver ’intuition premiére que Senghor a adoptée pour répondre a

la question : que veulent dire les arts négro-africains ?

377 Diagne S. B., Léopold Sédar Senghor. L art africain comme philosophie, Riveneuve éditions, 2007, p.
6.

378 bid., p. 7.

379 Ibid., pp. 8-9.

30 1bid., p. 9.



C’est dans I’affirmation d’une africanité que Senghor va trouver la réponse a cette
question. L’art africain témoigne « d une ontologie de forces vitales dans une cosmogonie
émergente ouverte a l’action de I’humain pour surmonter les aliénations et se donner
l'acceés a la liberté d’homo artifex »1. Cette question de ’art chez Senghor s’inscrivait
dans la négation coloniale. Il était convaincu que tout se joue dans la défense et
I’illustration de la reconnaissance des identités culturelles. Une attitude que lui a reproché
séverement Wole Soyinka auquel il répondra sagement et en bon aristotélicien : « “Le
tigre ne parle pas de sa tigritude”, nous lance notre ami nigérian Wole Soyinka. A quoi je
réponds ceci. Le tigre ne parle de sa tigritude parce qu’il est une béte. Mais I’homme, lui,

parle de son humanité parce qu’il est homme et qu’il pense »%,

B. « L’émotion est négre comme la raison helléne »

Pour lire et comprendre Senghor, Souleymane Bachir Diagne (2007) invite les lecteurs
a « ne pas se donner la Négritude trop vite, affronter tout de suite les formules trop bien
connues a quoi on la résume »%3, C’est, en effet, dans son article « Ce que I’homme noir
apporte » que Senghor écrit cette célebre formule « /’émotion est négre comme la raison
helléne »%4. Souleymane Bachir Diagne, commentant cette phrase dit, trés justement, que
I’on n’a pas fait attention aux nombreux commentaires qu’elle a suscités. S’agit-il d’une
« coquetterie de khagneux agrégé de grammaire et donc nourri aux Lettres classiques »
ou bien d’un « choix de poéte qui aime le rythme de I’alexandrin »*®° ? Pour ’auteur de
Léopold Sédar Senghor. L art africain comme philosophie, certes il y a tout cela dans la
formule, mais le plus important c’est qu’elle fait référence a I’opposition entre la statuaire
grecque et l’art plastique africain. Selon lui, cette formule de Senghor est orientée

uniquement vers I’art. Et d’ailleurs, nous rappelle-t-il, dans les lignes qui suivent aussitot

31 |bid., p. 149.

382 Senghor L. S., Liberté 111, Négritude et civilisation de l'universel, Paris, Seuil, 1977, p. 101.
33 Diagne S. B., op. cit., p. 9.

384 Senghor L. S., Liberté 1, « Ce que I’homme noir apporte », p. 24.

%5 Diagne S. B., op. cit., p. 57.



la formule, Senghor explique le concept d’émotion par celui d’attitude rythmique3® qui

annonce son propos sur ’art. « L’émotion est négre comme la raison helléne », cela
pourrait donc s’entendre, nous dit Diagne, de la maniére suivante : « /’émotion est a
I'eeuvre d’art africain ce que la raison est a la statuaire helléne »*¢7. Senghor voulait
ainsi rétablir le lien entre la sculpture et 1’ethnos africain : « Cette formule, avant d’étre
une théorie d’un penser et d’un sentir africains, exprime d’abord une philosophie de l’art
africain. Pour dire mieux, c’est-a-dire plus précisement : elle n’est théorie d'un connaitre
africain que parce qu’elle est théorie d’un créer afiicain, l'art étant en Ilui-méme
connaissance du réel »%,

L’art manifeste, chez Senghor, une connaissance intuitive, c’est un « moyen de
connaissance ». Quand il parle de 1’émotion, il faut toujours remettre d’abord ce concept
dans le cadre de sa philosophie de I’art africain. Beaucoup de ses contemporains ont cru
que le poéte avait perdu confiance en ses propres possibilités et en celles de sa race, qu’il
ne cherchait qu’a codifier I’idée d’une prétendue dualité de 1’ Africain sensible et émotif,
créateur d’art, et de I’Européen fait surtout de rationalité. Or Senghor n’a jamais dit que
I’Africain est dénué de raison, comme on a voulu le lui faire dire. Il voulait tout
simplement montrer par 1a que face a I’art, I’Africain a un autre mode de connaissance
différent de celui de I’Européen. Ce qui saisit I’Africain qui contemple une ceuvre d’art,
« ¢’est moins [’apparence de l’objet que sa réalité profonde, sa surréalité ; moins son
signe que son sens. L’eau I’émeut parce qu’elle coule, fluide et bleue, surtout parce
qu’elle lave, encore plus parce qu’elle purifie. Signe et sens expriment la méme réalité
ambivalente. Cependant, I'accent porte sur le sens, qui est la signification, non plus
utilitaire, mais morale, mystique du réel : un symbole [...]"La plus belle émotion que
nous puissions éprouver", écrit Einstein, "est |’émotion mystique". C’est 14 le germe de

tout art et de toute science »%%.

%6 Senghor L. S., Liberté 1, « Ce que I’homme noir apporte », p. 24.

37 Diagne S. B., op. cit., p. 58.

38 bid., p. 99.

389 senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », in revue Diogeéne, revue trimestrielle, n°16, Paris,
Gallimard, 1956, p. 44.



L’émotion, nous dit Senghor, s’accompagne de manifestations physiologiques, qui
sont pergues de 1’extérieur, comme des troubles. L’objet, vu généralement par le canal
des organes sensoriels, produit une excitation, qui se traduit en impression et provoque
une réaction musculaire. Il cite Sartre qui définit 1’émotion comme « une chute brusque
de la conscience dans le monde magique ». Ce monde magique, c’est ce que Senghor
appelle «le monde visible des apparences, qui n’est rationnel que parce que visible,
mesurable. Ce monde magique est plus réel que le monde visible. Il est "surréel”. 1l est
animé par des forces invisibles qui régissent ['univers et dont le caractére spécifique est
qu’elles sont harmonieusement liées par sympathie, d 'une part, les unes aux autres, et,
d’autre part, aux choses visibles ou apparentes ».

Le fait est encore plus vrai quand il s’agit de I’art, nous dit Senghor. Ce qui meut le
spectateur n’est pas tant 1’aspect de 1’objet que sa réalité profonde, sa « surréalité », pas
tant son «signe » que son «sens». Ce qui émeut 1’Africain, par exemple, dans un
masque de danse, c’est, a travers 1’« image » et son rythme, la vision insolite du « dieu ».

C’est dire que I’émotion est « I’accession a un état supérieur de connaissance »
(Sartre). Elle est « conscience du monde » (Sartre), une « certaine maniére d’appréhender
le monde ». Elle est connaissance intégrale, car « le sujet ému et I’objet émouvant sont
unis dans une synthése indissoluble » (Sartre). Cette connaissance supérieure, c¢’est
exactement la source de ’art africain ou 1’émotion est commotion.

Le Négro-Africain ouvre ses sens a tous les contacts. Il sent avant de voir et il réagit
immédiatement au contact de 1’objet, voire aux ondes qu’il émet de I’invisible. C’est par
sa puissance d’émotion qu’il prend connaissance de 1’objet. Il vit, traditionnellement, dans
et par le cosmos. C’est un étre sans intermédiaire entre le sujet et I’objet ; il est a la fois
sujet et objet. Il meurt a soi pour ressusciter dans I’ Autre : il s’identifie a I’ Autre.

« Le Blanc européen tient I'objet a distance. Il le regarde, il I’analyse, il le tue, du
moins il le dompte : pour ['utiliser. Le Négro-Africain pressent I’objet avant méme de le
sentir, il en épouse les ondes et contours, puis, dans un acte d’amour, il se I’assimile pour
le connaitre profondément. La ou la raison discursive, la raison-wil du Blanc, s arréte

aux apparences de l’objet, la raison intuitive, la raison-étreinte du Négre, par-dela le



visible, va jusqu’a la sous-réalité de I’objet pour, au-dela du signe, en saisir le sens. C’est
ainsi que, pour le Négro-Africain, tout objet est symbole d’une sous-réalité, qui constitue
la véritable signification du signe qui nous est, d’abord, livré »*°, La raison intuitive est
donc, pour Senghor, a la base de 1’ontologie du Négro-Africain, de sa vision du monde.
C’est cette physiopsychologie qui explique sa métaphysique, et partant, sa vie sociale,

21, Au centre du systéme, il y a I’existence, c’est-a-dire la vie.

dont I’art n’est qu’un aspec
L’ Africain identifie I’étre a la vie, a la force vitale. Il réalise son essence individuelle par
I’accroissement et 1’ex-pression de sa force vitale. Les regnes animal, végétal et minéral
ne sont que des manifestations matérielles de Dieu qui est la Force des forces, la seule
force réelle. « Mais cette force, nous dit Senghor, substrat de la vie intellectuelle et
morale, partant immortelle, n’est réellement vivante et ne peut s’accroitre qu’en
coexistant, dans [’homme, avec le corps et le souffle vital »**2. L’ ontologie négro-africaine
est donc & la fois « unitaire » et « existentielle » : « ['unité de ['univers se réalise en Dieu

393

par la convergence des forces issues de Dieu et ordonnées vers Dieu »°”°, et « tout le

systéme est fondé sur la notion de force vitale. Celle-ci, qui pré-existe a [’étre, fait
’étre»®®,

Dieu a donné la force vitale non seulement aux hommes, mais aussi aux animaux, aux
végétaux et aux minéraux. Ce double caractére, unitaire et existentiel, se retrouve dans
I’ensemble des activités sociales et culturelles des Négro-Africains. Ils ont établi une
hiérarchie rigoureuse des Forces. Au sommet, il y a un Dieu unique, incréé et créateur.
Apreés lui, viennent les ancétres, et d’abord les fondateurs des clans, les « semblables-a-
Dieu ». Puis, on rencontre en descendant 1’échelle, les vivants. Et enfin, au bas de
I’échelle, les classes des animaux, végétaux et minéraux. Ce sont ces derniers qui

appuient ’action des morts. L’homme occupe une place importante au centre de ce

systeme. Toute la création est centrée sur lui.

390 senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, « De la Négritude », Paris, Seuil, 1993, p. 18.
391 senghor L. S., Diogéne, n°16, 1956.

392 Ipid., p. 45.

3% senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, « De la Négritude », Paris, Seuil, 1993, p. 18.
394 Ibid., p.19.



De cette ontologie existentielle, les Africains ont élaboré une religion authentique,
dont le sacrifice est I’acte essentiel**®. C’est le chef de famille qui offre le sacrifice. Il est
désigné par le seul caractére du plus ancien descendant de I’Ancétre commun. II est le
médiateur naturel entre les vivants et les morts. Avec le sacrifice, on entre en relation
avec I’Ancétre. Ce dernier est le maillon qui unit Dieu aux hommes. Sa vie se présente
sous la forme d’un mythe.

C’est dans les activités sociales, sous-tendues par la sensibilité religieuse, que
s’intégrent, trés naturellement, les productions artistiques africaines traditionnelles. L’art
ne se sépare pas des activités génériques de I’homme. Il en est ’expression la plus
efficace. L’objet ne signifie pas ce qu’il représente, mais ce qu’il suggére, ce qu’il crée.
L’éléphant est la Force ; 1’araignée, la Prudence ; les cornes sont Lune ; et la lune,
Fécondation. Toute représentation est « image », « symbole ». Dans la sculpture, certains
masques atteignent une suggestion exemplaire. Ainsi chez les Baoulés, le masque du
Génie-Lune-Toureau, un visage d’homme avec barbiche, cornes et oreilles de taureau.
C’est le type parfait de I’image qui crée, au-dela du monde des apparences. Plus I’image

est irréelle, surréelle, plus elle forte. Les faits sont images, ont une valeur exemplaire.

C. Pour une ontologie des rythmes

Dans leur ouvrage commun La sculpture négre primitive, Thomas Munro et Paul
Guillaume (1929) demandent que I’on sache lire I’art négro-africain en oubliant ce qui
n’est pas ses qualités artistiques elles-mémes. Ils nous invitent a rester sur ’objet d’art tel
qu’il est, a le décrire en dehors de toute idée précongue®®, a nous placer, pour reprendre
les mots de Souleymane Bachir Diagne, « dans une ontologie des rythmes, la création

consistant a composer des rythmes, a construire un rythme a partir d’unités qui sont

3% |bid., p.19.
3% Munro T. et Guillaume P., La sculpture négre primitive, Paris, éditions G. Cres et Cie, 1929.



elles-mémes des rythmes, en les réitérant sans les répéter exactement, et en les faisant se
répondre sous la figure du contraste, de linversion »**',

C’est bien ce que fera Senghor, chez qui I’art africain est fondé sur le rythme, la force
vitale ou bien encore sur le parallélisme asymétrique. L’Africain, nous dit-il, est
traditionnellement sensible aux qualités sensuelles du mot. La premiére ébauche d’un
poéme est toujours un mot, une expression, une phrase qui fait refrain, le rythme de tous
les mots et images du poeme. Ce rythme qui est repos dans le mouvement, est « solennité
grave, qui peut étre celle de la joie comme de la tristesse »*%. La beauté des langues
africaines provient, selon Senghor, non seulement de « la richesse du vocabulaire et des
tours » mais aussi la facilité avec laquelle les Africains ont construit « les mots composés
au moyen d’affixes ». Le premier don du poéte Africain est, pour lui, «le don de
I’image »*®°. L’image dépasse naturellement les apparences pour pénétrer les idées. Elle
est « analogie », « symbole, expression du monde moral, du sens par le signe »*.

L’ Africain distingue ce qui est pergu — le signe apparent de la vie — et la chose en
elle-méme, I’étre en soi, c’est-a-dire la force qui « se cache sous les apparences de
toute matiére douée de caractéres singuliers, depuis le caillou jusqu’a Dieu »**1. C’est
ce monde de I’étre en soi que pénétre et exprime le poéte africain. D’ou le nom
d’ « animisme » que ’on donne souvent aux arts africains. Mais pour Senghor, les
Africains ont un style rigoureux, tectonique et le poéme africain se présente dans la
«nudité de la pureté » et nous offre un texte chargé de dynamite, « moucheté
d’images » empruntées aux animaux, aux plantes, aux phénoménes de la nature, a la

vie des peuples paysans. C’est le cas de ce poéme bantou que nous cite Senghor :

« Feu que les hommes voient seulement dans la nuit, dans la

nuit profonde

%7 Diagne S. B., op. cit., p. 55.

3% genghor L. S., Liberté 1, Négritude et Humanisme, Seuil, 1964, p. 144.
39 Ipid., p.161.

400 |hid., p.161.

401 Ipid., p.162.



Feu qui brdle sans consommer, qui brille sans brdler,

Feu qui vole sans corps et sans ailes, qui ne connait

case ni foyer,

Feu transparent des palmes, un homme sans peur t’invoque.
Feu des sorciers, ton pére est ou ? ta mére est ol ? qui t’a
nourri ?

Tu es ton pere, tu es ta mére, tu passes sans traces.

Le bois sec ne t’engendra, tu n’as pas les cendres pour filles,
Tu meurs et ne meurs pas.

L’dme errante se transforme en toi, et nul ne le sait.

Feu des sorciers, esprit des eaux inférieures, esprits des airs
Supérieurs,

Fulgore qui brille, luciole qui illumine le palus,

Oiseau sans ailes, objet sans corps, esprit de la force du feu,

Ecoute mon verbe, un homme sans peur t invoque »*%.

Nous sommes la au-dela d’une « image-analogie », d’un symbolisme. Initié au mystére
de la « Mort-Renaissance », I’Africain participe a la vie des Forces physiques,
expressions de la Force de Dieu. Avec ce poeme, nous pénétrons au ceeur de la mystique
africaine. Contrairement au surréalisme européen qui est empirique, le surréalisme
africain est un surnaturalisme ; il est métaphysique.

Au don de I’image des pocétes africains, s’ajoute celui de la forme. Avec la sculpture, la
musique et les danses africaines, on entend souvent parler de « style africain ». Léo
Frobenius définissait ce style comme « précis, apre, seévere, tectonique ». On pense que
c’est de ce style que provient la poétique négro-africaine. Mais pour Senghor, cette

rhétorique, pour n’avoir jamais été énoncée, « n’en existe pas moins »**, Elle est, en

402 |bid., p. 163.
403 [pid., p. 165.



404 Avec

Afrique, « fruit de I’intuition et de I’expérience plus que de la raison discursive »
Senghor, il s’agit de voir « comment le Poéte choisit, parmi les matériaux de la syntaxe et
du vocabulaire, ceux qui sont les plus propres a exprimer le sens de 1’objet chanté : de la
« Force vitale » »%%,

Sur le plan de la syntaxe, le poéte africain vise a une syntaxe non de subordination,
mais de juxtaposition. Presque tous les liens logiques de la phrase, tels que les
conjonctions, les pronoms personnels, les articles et les adjectifs démonstratifs sont
supprimés. Dans les langues du groupe sénégalo-guinéen, par exemple, on emploie un
mode expeditif. Voici le texte d’un poéme gymnique que Senghor traduit, d’abord, mot a

mot :

« L’intrépide ! champion coq
je salue Fapa Ngér Diéne
I’hivernage sans eau
Le Maitre-de-téte le peut
la poitrine sortir avec fumée
Les femmes m’applaudir
les hommes rire
tu as dit vrai, Khalisse Téning ! »
C’est-a-dire :
« Toi Champion ! coq intrépide
Que je te salue, Fapa Ngor, fils de Diéne.
L hivernage de sécheresse,
Le Maitre-de-science peut le dompter.
Sa poitrine se souléve et fume,
Les femmes éclatent en applaudissements,

Les hommes rient d’aise.

404 |bid., p. 165.
405 [pid., p. 165.



Tu as dit vrai, Khalisse, fille de Téning ! »*%

Nous découvrons, ici, I’essentiel du style poétique africain : la suppression des mots,
des outils, des usages de ’expéditif, de ’ellipse, de I’hypallage, de la métonymie.
Selon Senghor, ce sont toutes ces constructions d’économie ou de substitution qui
rendent l’expression plus intense. C’est a cette intensification que tend plus
exactement toute cette gnose verbale des poémes de 1’Afrique noire. Et le Pocte-

président de nous faire écouter ce poéme gymnique wolof :

« yaga na yaga na yaga na,

yaga na dau rén sog a nyeu

woi ! bissimilai ! dydma nddran di dér
lau la tyat lau la xél lau la bet

lau la lamény u dém adama

kuluxum lu dyigen suke dyur

woi ! dyanxa ndau tatyulén gor a yiu
gbr a yiu tyameny al dyogoma

woi ! gewel-0 rekel s& ndaré li

ai bany a bon bany a bon bany a bon
bala ngé xam né ai bany a bon
ndende dyib ndaré dyib tama dyib

bé sabar néka tya bér bai mbalax... »*°

Inutile de traduire, nous dit Senghor, car le public est plus sensible a la consonance des
mots qu’a leur sens. Dans ce poéme, c’est un champion qui chante ses victoires. Et
Senghor de préciser qu’en Afrique, I’athléte (ici le lutteur traditionnel) est aussi danseur,

chanteur et poéte.

406 |bid., p. 166.
407 Ipid., p. 167.



Sur le plan du vocabulaire, ce poéme est rempli d’allitérations, de paronomases et
d’anaphores ou répétitions. Il existe aussi d’autres poémes, écrit Senghor, qui modifient

les phonemes. Il nous cite le poeme suivant :

«dyalgati dyalat dyalafen
sisso wali nydyai
dyalgatiii Ifti

gati m’ab téno
dyalgatiii Iiti

ku gas ma nén tyi
dyalgatiii Iiti

té pétyaxndiku tyi
dyalgatiii Iiti

té xody tyi laitai
dyalgatiii I7ti

té saxyga tyi sama dom

dyalgatiii I7ti »*%8,

Les onomatopées rendent la langue plus expressive. De dyal, racine onomatopéique,
qui exprime la danse, on a formé des mots composes avec des suffixes verbaux. Liti est &
peu pres construit de la méme maniére, par analogie avec rfti, un instrument de musique
utilisé dans les poemes satiriques. Le rythme essentiel, qui donne son caractere singulier
au poeme africain est non celui de la parole, mais des instruments qui accompagnent la
voix humaine. Ce rythme « est marqué despotiquement par les gros tamtams au son
grave et par les battements de mains du public. D autres tamtams, plus légers, et d’autres

battements de mains brodent sur ce rythme, & contretemps et syncope »*,

408 |bid., p. 167-168.
409 [pjd., p. 170.



La majorité des poemes négro-africains sont psalmodiés. Ils sont rythmés d’une
chanson. Ainsi, dans beaucoup de langues africaines, le méme mot désigne, a la fois, le
poeme et le chant. Les Wolofs disent woi, les Séreres kim, et les Peuls yimre. En Afrique
noire, I’acte poétique est une création d’un démiurge. Selon le mythe dogon, écrit
Senghor, « le tam-tam, c¢’est-a-dire le "rythme musical”, est apparu avant tout autre art —
danse, sculpture, peinture. Il était, entre les mains du Forgeron-démiurge, I’instrument
de la priere, avant la parole rythmée, ce qu’aujourd’hui nous appelons poésie. [...] La
voix humaine a remplacé les tam-tams. La vertu de la "voix juste" réside en ce que celle-
ci possede les sons dont les harmoniques reproduisent les forces cosmiques, les lumiéres-

410

sons des astres, qui ne sont, a leur tour, que [’expression du rire créateur de Dieu »™".

La poésie africaine participe a I’acte créateur de Dieu. Elle est prés des sources divines.

D. Les caractéristiques principales des arts de I’Afrique noire

Senghor distingue plusieurs traits principaux de I’art négro-africain :

1. L art africain, tout comme le travail est considéré comme « [’activité générique de
I’homme »*11, En tant que création esthétique, I’art négro-africain est indissociable du
travail humain : il est pratique dans le sens ou il participe a I’accomplissement de 1’ceuvre
et & sa transformation en chef-d’ceuvre. Ainsi, toutes les productions artistiques sont
inséparables des activités génériques de I’homme, notamment des techniques artisanales ;
elles en sont I’expression la plus efficace.

2. L’interdépendance dans la création artistique africaine. Les arts négro-africains
sont interdépendants, c’est-a-dire liés les uns aux autres ; et ils ne sont efficaces que parce
que liés les uns aux autres. Ainsi, on ne peut considérer la sculpture sans la danse et le

chant, tout comme le travail sans le chant et la danse par exemple : « Car, les chants,

410 Ipid., p. 172.
411 senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », Diogéne revue trimestrielle, n°16, Gallimard, 1956,
p.48.



voire les danses rythment le travail en 1’accompagnant : ils aident a ’accomplissement de
I’ceuvre de I"'Homme »*12,

Senghor donne ici ’exemple de L Enfant noir, le pére de Laye forgeant un bijou d’or :
le poéme, le chant du griot, la danse du forgeron, etc., accomplissent I’ceuvre et en font un
chef-d’ceuvre*®. De méme, la sculpture ne peut réaliser pleinement son objet que par la
danse et le chant. Senghor nous rappelle I’exemple de I’homme qui incarne le Génie-
Soleil du Baoulé, sous le masque du Bélier : il danse les gestes du bélier, au rythme de
I’orchestre, tandis que le cheeur chante le poeéme de la geste du Génie. L’art en Afrique
noire est dans la vie et la vie est dans I’art.

3. Un art fonctionnel et utilitaire. L’art africain traditionnel «n’est réellement
esthétique qu’a la mesure de son utilité : de son caractére fonctionnel »**. La beauté de
I’objet d’art africain est toujours liée a son efficacité, son utilité et sa fonctionnalité
sociales, vitales ou magiques et religieuses. Lorsque 1’objet assume pleinement sa
fonction et répond au but pour lequel il a été créé, alors il est efficace et beau. La beauté
est adaptation de I’objet a son but. Chez Senghor, «’ceuvre d’art est, par essence,
chargée de dynamite.

«"L’art pour Part", c’est ’absence de I’Art [c’est nous qui soulignons]. Car faire
ceuvre d’art, ¢’est non seulement percer la croiite des apparences pour accéder a la vie
du réel, qui est mouvement, mais aussi, mais surtout débrider la sclérose de "!’état de
choses actuel”, mais transformer notre vision du monde, donc transformer le monde. Par
sa seule réalité d’objet, I'ceuvre d’art est dotée d’une valeur exemplaire, d’un pouvoir
révolutionnaire »*,

Le role de I’artiste est de pouvoir changer la vie ; autrement dit, « changer ’esprit et le
cceur des hommes », plus précisément « les rapports intellectuels et moraux qui unissent,

d’une part, les hommes entre eux, les hommes avec le monde d’autre part ». Le mérite de

412 senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993, p. 20.

413 Senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », Diogéne revue trimestrielle, n°16, Gallimard, 1956,
p. 48.

414 senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993, p. 19.

415 [pid., p. 156.



I’art africain, nous dit Senghor, « est de n’étre ni jeu, ni pure jouissance esthétique : de

signifier »*16

. Ainsi dans les arts plastiques comme la sculpture, par exemple, méme la
décoration des ustensiles les plus simples du mobilier populaire, loin de les éloigner de
leur but pratique et d’étre un vain ornement, souligne ce but. C’est un art pratique mais
aussi spirituel parce que religieux. Les artistes représentent les Ancétres morts et les
génies par des statues qui sont, en méme temps, symbole et habitacle. Il s’agit de faire
sentir ’ame des Ancétres, d’accéder au surréel.

4. Un art collectif. Celui-ci « n’est pas seulement [’affaire de quelques professionnels,
mais ['affaire de tous parce que fait par et pour tous »*'7. Toute manifestation artistique
est collective, faite pour tous avec la participation de tous : ce qui n’exclut pas I’existence
de professionnels de 1’art, comme les griots, les sculpteurs, les bijoutiers, etc.; CeS
différents caractéres sont également liés.

5. Le schématisme et le stylisme de l'art africain par 'image et par le rythme. Selon L.
S. Senghor : I’art africain, « schématise », « résume », « stylise » par I’image et par le
rythme*®. L’image dont il est question ici, n’est pas « une image-équation », mais une
« image-analogie ». L’image articule « la surréalité » et la réalité. En réalité, ’image-
signifiant suggérée par le mot n’est pas le tout de la réalité. Ce qui intéresse I’ Africain,
d’aprés Senghor, c’est 1’au-dela de 1’image signifiant, c’est la vision, la sensation du
signifié. Sous la réalité, il y a la surréalité. En vérité, c’est derriére la surréalité que réside
la sous-réalité de 1’objet-signe. Grace a «la raison intuitive, la raison-étreinte »*1°,
I’ Africain accéde a la profondeur du signe et en saisit le sens. En fait, 1’art négro-africain
opére entre le visible et I’invisible. Et la raison intuitive permet a 1’ Africain d’atteindre le
sens caché de I’objet-signe ou « symbole d’une sous-réalité » constitutive de «la

véritable signification du signe qui nous est, d’abord, livré »*?°,

416 [pid., p. 34.
417 1bid, p. 20.
418 [pid., p. 22.
419 |bid., p. 18.
420 |bidem



L’image est le premier soubassement de la poésie et de 1’expressivité de I’ceuvre d’art
africain. A coté, le rythme par quoi I’image trouve toute sa puissance d’évocation, de
suggestion et d’émotion. L.S. Senghor écrit: « Véritablement, c’est le rythme qui
exprime la force vitale : I’énergie créatrice »*?%. Le rythme est ’ame de 1’image. 11 est
« [’architecture de I’étre, le dynamisme interne qui lui donne forme, le systéme d’ondes
qu’il émet a ’adresse des autres [...]. Il s’exprime par les moyens les plus matériels :
lignes, surfaces, couleurs, volumes en architecture, sculpture et peinture ; accents en
poésie et musique ; mouvements dans la danse. Mais, ce faisant, il ordonne tout ce
concret vers la lumiére de I’esprit »*2,

Le rythme est le principe organisateur de toutes les formes artistiques africaines,
«c’est la chose la plus sensible et la moins matérielle. C’est [’élément vital par
excellence. Il est la condition premiére et le signe de I'art... »*°,

Selon Senghor, c’est dans son étre que 1’ Africain découvre le rythme. Pour ce dernier,
connaitre « c’est naitre d I’Autre en mourant en soi : c¢’est faire [’amour avec I’Autre,
c’est danser I'Autre »*?*. 11 sent donc il est.

6. Un art explicatif et non descriptif : « il participe du vitalisme symbolique qui anime
1’ontologie négro-africaine »*?, En d’autres termes, 1’art négro-africain expose, montre et
condense dans 1’ceuvre/objet d’art a la fois les mystéres et les énergies du monde en tant
que tel. Il est concret et donc vise & la clarté des différents liens qui corrélent
I’ontologique, la métaphysique, 1’esthétique, 1’éthique et 1’anthropologique dans 1’objet
ou ’ceuvre d’art; il vise a la compréhension de la complexité du réel telle qu’elle est
saisie et enfouie dans I’objet ou ’ceuvre d’art. L. S. Senghor peut affirmer alors : « [’art

négre tourne le dos au réel. Plus exactement, il le pénetre de son intuition, comme de

rayons invisibles, pour, par-dela les apparences, éphémeéres, exprimer sa sous- ou sur-

42 [pid., p. 22.

422 |bid., pp. 22-23.
423 [pid., p. 35.

424 |bid., p. 141.
425 [pid., p. 20.



réalité : en tout cas, sa vie, palpitante et permanente »*?®. C’est que pour le créateur, ce
qui compte, c’est de saisir le monde dans le tout de son ceuvre (d’art), d’enfouir
symboliquement la totalité du monde dans le tout de son ceuvre et d’expliquer ainsi le tout
symbolique du monde dans cette totalité artistique achevée.

7. Un art engagé. Qui dit engagement de ’art africain, dit engagement de I’ceuvre d’art
et de Dartiste africains. Il engage la personne dans et par la communauté*?’. Senghor
écrit 1 «L’artisan poéte est situé et il engage, avec lui, son ethnie, son histoire, sa
géographie »*%,

C’est pourquoi I’objet d’art négro-africain n’est pas une « copie d’un archétype répété
mille fois »*?. 1l n’imite pas le réel, il tend a I’expression essentielle du réel ; il est a
I’opposé du réalisme classique, celui qui fait de I’ceuvre d’art une copie conforme du réel
imité, une reproduction fidéle de la réalité observée. L. S. Senghor souligne : « Parce
qu’elle est engagée, l'ceuvre d’art est toujours d’actualité, encore qu’elle ne donne
Jjamais dans ’anecdote »**°. On ne se soucie pas de créer une ceuvre pour I’éternité.
L’objet d’art est périssable. L’objet ancien est remplacé dés qu’il se démode ou se détruit.

L’art africain traditionnel repose donc sur différents éléments constitutifs de
I’existence africaine. Il n’y a pas de rupture entre le visible et I’invisible, le réel et le sur-
/sous-réel, le cosmos et la nature, le divin et le profane, le symbolique et le concret.
Senghor pose 1’unité du réel, de la vie sociale et de I’art comme marque de la société
africaine. C’est un art au service de la religion : fonctionnel, utilitaire et engagé ; d’ou le
caractére essentiel de la beauté dans cet art : pratique, voire pragmatique. La chose est
belle si elle réussit, si elle est efficace ; beauté et bonté deviennent alors synonymes.

«Voila, écrit Senghor, les valeurs fondamentales de la Négritude : un rare don

d’émotion, une ontologie existentielle et unitaire, aboutissant, par un surréalisme

426 |pid., p. 186.

427 Diogéne n°16, p.49.

428 |bidem

429 1bidem

430 senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Paris, Seuil, 1993, p. 20.



mystique, a un art engagé et fonctionnel, collectif et actuel, dont le style se caractérise
par 'image analogique et le parallélisme asymétrique »**.

Voila ce que le Négro-africain apporte au « rendez-vous du donner et du recevoir », a
la Civilisation de I’Universel. Les chances de la Négritude a ce « rendez-vous du donner
et du recevoir » sont immenses. Aujourd’hui, le théme de la mondialisation — nous y
reviendrons — développé par les philosophes, les artistes et méme les scientifiques, justifie
parfaitement la création du mouvement de la Négritude. Dans son sens de mouvement
culturel, de projet-action, la Négritude répond exactement a I’attente de 1’humanisme
contemporain.

«La véritable culture, nous dit Senghor, est enracinement et déracinement.
Enracinement au plus profond de la terre natale : dans son héritage spirituel. Mais
déracinement : ouverture & la pluie et au soleil, aux apports fécondants des civilisations
étrangéres »*2. C’est dans cette seule mesure que I’humanisme sera une Civilisation de
I’Universel : une civilisation nouvelle, plus civilisée parce que plus totale et sociale. Une
nouvelle civilisation & I’humanisme de la Négritude. Le Négro-africain doit s’enraciner
dans ses valeurs multimillénaires de civilisation mais en méme temps s’ouvrir aux valeurs
des autres races, ethnies ou peuples. Il faut, pour cela, définir et étudier les influences
réciproques des uns et des autres.

Mais la Négritude a été, depuis son affirmation, ’objet d’attaques non moins
vigoureuses. L’argument le plus souvent avancé contre la Négritude est que c’est un
« mouvement culturel » et qu’a ce titre, elle est dépassée par les exigences de la situation
africaine ou négro-africaine. On pense que la premiére tache des Négro-africains est de se
libérer de I’impérialisme, du colonialisme, du néo-colonialisme et surtout de combattre la
misére et les maladies. Or le mouvement de la Négritude ne peut que distraire une telle

vision.

431 Ipid., p.23.
432 |bid., p.25.



Mais ceux qui font ces reproches ignorent que, pour Senghor, la Négritude n’est pas
une politique idéologique mais une politique culturelle. Elle est dans le but du projet
humain. Ainsi la Négritude, conclut Sartre dans les derniéres pages d’ « Orphée noir »,
«est dialectique ; elle n’est pas seulement ni surtout l’épanouissement d’instincts
ataviques ; elle figure le dépassement d’une situation définie par des consciences libres
». Et Senghor, croit, comme Sartre, que la « Négritude est dialectique ». Il croit, plus
exactement, que, dans la Civilisation de 1’Universel — ou la mondialisation, en termes
plus modernes —, la Négritude constituera un ensemble d’apports essentiels. Elle jouera
un réle essentiel dans «le dialogue des cultures », « dans [’édification d’un nouvel
humanisme plus humain, parce qu’il aura enfin réuni dans leur totalité les apports de
tous les continents, de toutes les races, de toutes les nations »*%,

Comme on le voit, pour L. S. Senghor, on ne constitue pas une Civilisation de
I’Universel par une addition des singularités culturelles ou civilisationnelles, mais plut6t
par « la rencontre et la symbiose » de ce que les différentes civilisations ont en commun
c’est-a-dire « ’Humanisme ». Cet Humanisme se fonde sur le principe du dialogue et de
la réciprocité. L’Art, particulierement la poésie, est aussi, pour Senghor, un élément
constitutif de cet Humanisme universel en ce sens que la réflexion esthétique participe de
ce souci d'établir un lieu de convergence entre les cultures. Ce que Senghor appelle
« Civilisation de I’Universel », ce sont donc les différents apports culturels de tous les
peuples de la terre au rendez-vous du donner et du recevoir.

Les théories sur la Négritude ou I’africanité étaient une réaction naturelle face a la
domination coloniale. Mais aujourd’hui, avec le postcolonialisme et la mondialisation,
nous sommes dans 1’aire des identités nomades et hybrides. Ces appartenances multiples
constituent, selon Nicole Bacharan (2005), «un facteur d’apaisement »: « Moins

lidentité est ferme, écrit-elle, moins “l’autre” apparait étranger, menagant. C’est

433 Ipid., p. 108.



vraiment un monde nouveau qui est en train de s’inventer »%%* Ce nouveau monde est
celui de Ialtérité, « d’un humanisme de I’hybridité » **®.

Souleymane Bachir Diagne nous invite a voir dans la pensée senghorienne un témoin
du monde ancien sur les ruines duquel ’humanisme nouveau est en train d’étre construit.
Il n’a jamais existé chez Senghor, nous dit-il, « un essentialisme pur, tout d’une piéce, da
prendre ou & laisser. La négritude n’est pas la pensée des identités séparées... »**. Il cite
Senghor qui, lui-méme, dit, dans une lettre datée du 8 octobre 1970 a son biographe,
I’américaine Janet Vaillant, que la « Négritude n’est pas une essence » Mmais un
« phénomene », « une existence ».

Comme le croient beaucoup de critiques de Senghor, la Négritude n’est pas la pensée
des identités distinctes. L’hybridité, le métissage, la mixité sont toujours a I’ceuvre pour
déconstruire ’essentialisme. Pour Senghor, cette hybridité ne se raméne pas seulement &
un métissage biologique ni seulement a un mélange d’hérédités différentes. Le métissage
n’est pas, chez lui, un simple état biologique ; c’est aussi une affaire de culture ou, et
pour dire la méme chose, c’est quelque chose qui se cultive. « Il est significatif, écrit-il,
que les grandes civilisations aient été métisses. Des noms prestigieux se pressent dans ma
mémoire : Sumer, [ ’Egypte, la Grece. Plus pres de nous, le Brésil, les Etats-Unis, I’'URSS
éclairent notre route, notre espoir »*%.

Qu’il s’agisse de I’égyptienne, de la grecque, de la méditerranéenne, de 1’africaine, de
I’américaine, etc., toutes ces civilisations sont métisses, nous dit Senghor. Toutes les
civilisations du monde ne sont telles que parce qu’hybrides. Il n’existe pas d’identités
pures puisque ’humanité s’est toujours faite par des héritages multiples. C’est en cela que
la philosophie esthétique de Senghor est un éloge du métissage. A ce moment, Senghor
ne parlera pas d’essence ou de permanence mais de fluidité et de mouvement. Certains

critiques de Senghor sont donc allés trop vite en affirmant que sa philosophie est un

434 Bacharan N., Faut-il avoir peur de I’Amérique ?, Paris, Seuil, 2005, p. 143.
4% Diagne S. B., op. cit. p. 152.

43 |bidem

437 Senghor L. S., Liberté I, p. 91.



essentialisme pur alors qu’elle est aussi, et en méme temps — et ce n’est pas une

contradiction ! — « un humanisme de I’hybridité ».

8§ 2. Engelbert Mveng ou les fondements anthropologiques d’une « esthétique

négro-africaine » religieuse.

Le Jésuite camerounais Engelbert Mveng (1930-1995) s’est aussi intéressé aux
questions de I’esthétique africaine. Si c’est L. S. Senghor qui a jeté, des les années 1954,
les fondements de I’esthétique négro-africaine, il faut dire qu’Engelbert Mveng a eu le
mérite d’établir les bases anthropologiques d’une esthétique religieuse africaine. Il associe
anthropologie et herméneutique des arts négro-africains. En 1964, il consacre un premier
ouvrage a I’anthropologie religieuse et a I’art chrétien africain : L’art d’Afrique noire.

Liturgie cosmique et langage religieux*®,

En 1966 il publie aussi Art negre, Art
chrétien ?.

Il traite dans ces deux ouvrages des rapports entre la religion et I’art africain ou plus
exactement du « langage de la priére négro-africaine » et du « langage de I’art ». La priere
négro-africaine est I’expression fondamentale d’une vision du monde, d’une vision de
I’homme, et d’une attitude en face de Dieu, et I’art africain ancien est 1’expression du «
langage de ’ame africaine » ; comme la priére, il « exprime le monde, I’homme, et Dieu
dans un effort d’unification inachevée »*®. Sous ce rapport, on peut dire que son
entreprise est complémentaire de celle de L. S. Senghor.

A premiére vue, on peut penser qu’Engelbert Mveng vise avant tout une
compréhension chrétienne de I’art africain. Mais au-dela de cette interprétation, il met en
place un cadre esthétique théorique qui permet de dégager les principes de ’art africain et
ses rapports avec la religion. C’est 1a qu’intervient son lien avec L. S. Senghor. Ce

dernier, on le sait, a beaucoup insisté sur le lien fondamental entre les productions

438 Mveng E. L’art d’Afrique noire. Liturgie cosmique et langage religieux, Paris, Mame, 1964. 1l sera
réédité aux éditions Clé, Yaoundé, 1974.
439 Mveng E., Ibid., p. 8.



artistiques et littéraires et la religion en Afrique : « La littérature et ’art sont ainsi, pour
I’Homme, des instruments d’essentialisation, qui, dans les temps trés anciens,
participaient de la religion »*4°,

Pour Senghor, I’ontologie négro-africaine est unitaire et existentielle. Elle repose sur
I’idée de force vitale, source de I’étre et de vie d’une part, et émanation de Dieu d’autre
part. Le Négro-africain cherche a accroitre la force vitale et I’ensemble du systéme, c’est-
a-dire la nature animale, végétale, minérale et par-dela au renforcement de « Dieu, de qui
émane et qui accomplit toute force, lui qui est plus-étre, mieux, qui est plénitude de I'Etre
quand les autres ne sont que des étants »***. C’est ce caractére religieux de 1’existence
négro-africaine qui lie chez L. S. Senghor art et religion. Et Engelbert Mveng, en
interprétant I’art africain comme un langage liturgique religieux débouche sur les mémes
conclusions : dans 1’univers spirituel et culturel négro-africain, la liturgie de I’art africain
et la liturgie religieuse sont intriquées. Il écrit & propos de la priére : « Souverain [Dieu],
lointain peut-étre, il est en tout cas la Force tout court pour notre mentalité ou [’étre est
force vitale. La priere qui I'appelle au secours de I’homme le révéle comme source d ot
I’homme attend le salut de son étre — force »*42.

Il rejoint ainsi les intuitions senghoriennes. Mais Engelbert Mveng rejoint encore
I’esthétique négro-africaine de L. S. Senghor sur deux autres points : celui du symbolisme
et du rythme posés comme « structures fondamentales »* de I’art africain. On note chez
L. S. Senghor un entrelacement des notions de rythme, d’émotion et d’ontologie ou de
métaphysique négro-africaine. Engelbert Mveng, dans le cadre de son anthropologie
philosophique de ’art et de la liturgie négro-africains parvient aux mémes résultats : « les
analyses du rythme nous conduisent, dit-il, au point de départ de la métaphysique

444

Bantou»**. Ainsi, pour tous les deux, la question de I’art africain est indissociable de

celle de la métaphysique africaine. Comme le dit E. Mveng & propos de la priére : « La

440 senghor L. S., Liberté 5. Le Dialogue des cultures, Paris, Seuil, 1993, p. 19.
a1 -
Ibidem
442Mveng E., op. cit., p. 20.
443 |bid., p. 8.
444 Ipid., p. 9.



priére est avant tout parole humaine adressée a Dieu [...]. Cette parole ne peut étre
séparée du langage dont elle est tirée et qui est notre langage. Je prends le mot dans le

445 1] décrit ainsi

sens ancien englobant a la fois culture, civilisation, mentalité »
I’enracinement de la priére en tant que parole et langage dans la réalité négro-africaine.
La priere reléve de la métaphysique parce qu’elle relie I’homme a Dieu, mais aussi de
I’anthropologie parce qu’elle s’inscrit dans les cultures africaines. Elle se fonde aussi sur
le mode de la répétition, de I’énumération, de I’incantation, etc. Elle a un rythme modulé
selon la destination de la priére.

Engelbert Mveng prend pour modele heuristique et épistémologique les déterminations
stylistiques de I’Art Bamoun du Cameroun. Son choix est justifié en ces termes : « L’Art
Bamiléké meérite sa réputation mondiale. L’art Bamoun, qui n’est que ['une des
expressions d’une civilisation royale, avec sa littérature, sa religion, sa société
savamment organisée, a eu ce privilege rare d’avoir réalisé, de lui-méme, sa propre
adaptation aux conditions nouvelles de la vie d’aujourd hui »*°.

Ce qui I’intéresse, c’est l'entrecroisement de la tradition/I’archaisme et de la modernité
opéré par I’art bamoun car : « Cet art, comme partout en Afrique Noire, est a la fois Signe
et Signification. En tant que signification, il est essentiellement sagesse, c’est-a-dire,
expression du divin (Religion) dans une syntheése qui est beauté (Esthétique, ordre
politico-social, échelle dialectique du Cosmos reliant la terre au ciel, I’'Homme aux
Esprits et a Dieu)..., une synthése qui est aussi verité (a la fois science, technique
manuelle et philosophie de la vie...) »**.

Commentant ces propos d’Engelbert Mveng, Shango Lokoho Tumba, écrit dans son
article « Considérations sur 1’esthétique négro-africaine francophone d’hier et
d’aujourd’hui » : « définir I’art bamoun ainsi c’est-a-dire comme Signe et Signification,

c’est insister sur [’herméneutique de I’art bamoun et sur son ontologie. C’est également

souligner la continuité et la convergence métaphysique des arts africains traditionnels ou

445 Ipid., pp. 14-15.
448 |bid., p. 51.
447 Ipid., pp. 51-52.



ethniques. Dans le premier cas, on insiste sur le contenu ontologique de I’art bamoun en
général. Au-dela de la sémantique et de la sémiologie de cet art la question du sens et du
symbolisme de ['art bamoun recoupe celle de ['image-signe, image symbolique ou
analogique de L. S. Senghor et de la sous-/sur-réalité de I'image-signe »*4¢,

Selon lui, les ressemblances entre les deux conceptions esthétiques vont jusque dans
leur maniére d’expliquer les deux aspects spécifiques des arts africains, a savoir le Signe
et la Signification. Celle-ci dit I’enchevétrement ontologique du divin, de la beauté et de
la vérité dans 1’art bamoun. Le Signe dit le passé, porte la sagesse ancestrale a laquelle il
importe d’attribuer de nouvelles significations. En somme, il s’agit d’ouvrir 1’ancienne
perspective de I’art bamoun a 1’horizon d’attente actuel. L’actualisation de cet horizon est
nécessaire pour la continuité entre le passé et le présent, entre hier et aujourd’hui. En tant
que signe, 1’art bamoun annonce les valeurs, les vertus, les vices du passé en méme temps
qu’il introduit & la perception du visible et de I’invisible, le sous-réel et la réalité. Bref,
signe et signification sont reliés, donc indissociables.

La création esthétique bamoun, nous dit E. Mveng, procede par « abstraction,

49 0r, ces

gauchissement, asymétrie, perspective non optique, mais fonctionnelle »
méthodes ne sont pas spécifiques a I’art bamoun. On les retrouve, comme le constate E.
Mveng, dans toute 1’ Afrique noire. L. S. Senghor ne dit pas autre chose. Expliquer ou
interpréter une ceuvre d’art bamoun consiste a dégager le mouvement ou le rythme de la
création artistiqgue bamoun en tant que tel. Il est & quatre temps que voici : du réalisme
objectif on passe a ’abstraction linéaire, de 1’abstraction a la thématique, de la thématique
a la composition. Ce rythme consiste en une série de perceptions esthétiques successives
selon le penchant créateur de I’artiste. Enfin, la question de la création esthétique bamoun
ne se pose pas en termes de critéres du beau, du bon et du vrai. Elle se pose par le biais de
la valeur et de la qualité des « signes esthétiques ». Les signes esthétiques équivalent en

fait aux objets esthétiques ou artistiques et ce sont les objets rituels, quotidiens, royaux

448 Avrticle publié sur le site
http://www.In.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20L okoh0%20TUMBA.doc
449 Mveng E., op. cit., p. 52.



http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc

etc. Ces objets sont des symboles, des figures dont la fonction est non seulement de
représenter, de figurer la réalité, mais surtout de rétablir les liens qui lient
symboliquement ’homme au monde (son environnement), au cosmos et au divin. « La
symbolique est un langage »*°, elle est I’expression de « la réalité de I'univers congu
comme un monde humanisé, comme une vie dans laquelle le destin de I’homme et celui
des choses se font mutuellement»*°".

La symbolique africaine considére donc I’existence de I’homme africain dans sa
complexité et dans sa diversité, que I’art essaie d’attester a sa maniére et que « la priére
négro-africaine » manifeste également*?. L’un de ces signes est le masque qu’on retrouve
dans toutes les grandes aires artistiques africaines. Le masque « récapitule I’art tout entier.
Il est a la fois homme, animal et végétal. Il est fonction de I’homme jouant, luttant,
transformant la nature »*3. Et Mveng d’ajouter : « Dans sa signification, le masque
rejoint tout le drame de la vie. 1l fait la synthése de [’art figuratif et de la danse qui est
I'art total en qui s’unissent signification et signe dans le geste créateur et vivant de
I’homme »**,

Car, en Afrique noire, il n’y a pas de rupture ontologique entre les arts plastiques et la
danse. Il y a plutot une continuité. C’est ainsi que le masque est porté, dans¢, théatralisé
selon les circonstances. Bref, le masque unit a la fois art plastique, art du spectacle et art
de la parole. Il allie a la fois la symbolique*® et la rythmique africaines. Ici E. Mveng et
L. S. Senghor convergent par-dela les nuances propres a la sensibilité de deux penseurs.
Parmi nombre des caractérisations du rythme africain par E. Mveng retenons celles-ci :

1. « Il est I’expression la plus souveraine de I’ame africaine. Si la vie est le point de

départ objectif de la métaphysique Bantou, le rythme, peut-on dire, en est le point de

450 |bid., p. 70

1 hidem

42 |bid., p. 71.

453 Ipid., p. 57.

*41bidem

45 Voir I’étude qu’E. Mveng consacre a la symbolique de Part africain (pp.70-85) et qui constitue le
chapitre 3 de L’ art d’Afrique noire...



départ rationnel ...] Le rythme se situe donc & la racine de la lutte entre la Vie et la Mort,
I’étre et le néant, le temps et I ’éternité. »456

2. Le rythme africain «est d’abord moment de conscience et de liberté »*7. |
ajoute plus loin : « Le rythme africain est ... dialectique »**%. Bref, « le rythme africain est
ceuvre de raison et de liberté »*°,

Sous ce rapport, on peut donc retenir quelques constantes : d’abord, la rationalité du
rythme africain, ensuite le lien entre rythme, liberté et conscience, et enfin rythme et
métaphysique. Dans ’ensemble, on peut dire que, pour Mveng, le rythme est au cceur de
I’existence négro-africaine. Il est le principe organisateur de la vie africaine dans sa
complexité et dans sa dialectique. Le rythme, c’est la vie qui fait naitre la mort.

L’ordre du rythme africain est organisé dialectiquement par un double mouvement qui
consiste en réalité en unités rythmiques simples et unités rythmiques complexes. Dans le
premier cas, le jeu rythmique consiste en mouvements alternes simples entre les deux
mains : si ’une joue un coup, ’autre redouble le coup ; dans I’autre cas, si I’une joue
deux coups, ’autre en joue trois et ainsi de suite. Le rythme africain en réalité repose sur

la combinatoire de ces deux mouvements qui reviennent ad infinitum?6°

. Mais ceci dépend
de l'imagination de I’artiste (chanteur, musicien, danseur, etc.). C’est lui qui crée le
rythme de la musique et de la danse par exemple. Le montage des courbes rythmiques et
mélodiques est I’affaire de ’artiste, ¢’est-a-dire de son talent et de la maitrise de son art.
C’est dire que le rythme oscille entre « monotonie et variété » grace & «un double
systéme de démultiplication et d’englobement »*!. L harmonie surgit ainsi de cet effet de
tumulte et de régularité, de subtiles nuances de la diversité rythmique. Et E. Mveng
distingue sans les opposer deux types de rythme : le rythme de la parole ou rythme verbal,
rythme oratoire (la musique, le chant), et le rythme artistique qui comprend le rythme

graphique (création linéaire), le rythme chromatique (les couleurs), plastique (sculpture),

456 Mveng E., op. cit., p. 86.
457 |bidem

458 bid., p. 87.

459 |bidem

460)jid., p. 88.

461bid., p. 89.



chorégraphique (danse, « expression totale de l’dme africaine en tant que génie
"poétique” »)*6?,

Comme on peut le constater E. Mveng, tout comme L. S. Senghor, pose le rythme
comme donnée esthétique essentielle de la culture et des civilisations africaines, en
particulier de tous les arts. Pour lui, le rythme est inhérent ontologiquement aux arts
africains et il I’étend également a I’art religieux ou chrétien négro-africain*®. L’ontologie
du rythme négro-africain en tant que tel lui assigne un but a la fois immanent et
transcendant : immanent, parce que le rythme s’enracine dans le sol de la réalité
quotidienne, avec ses coincidences, ses gaietés et ses souffrances, transcendant, parce
qu’il y a un dépassement du vécu, du concret et ’inscription dans le cosmologique, le
théologique, le symbolique. Dans le rythme, s’éprouve le lien de ’homme au monde, a la
nature, au cosmos et au divin. Le rythme est aussi langage de 1’arrachement ou du
déracinement de I’homme a la vie dans ses contradictions, sa complexité, ses difficultés et
Ses succes.

L’Art et I’Artisanat africains est aussi un ouvrage ou E. Mveng met en place une
esthétique négro-africaine générale c’est-a-dire applicable & tous les arts africains. Il
reprend les grandes intuitions émises dans L’Art d’Afrique noire. Liturgie cosmique et
langage religieux, qu’il applique cette fois aux arts traditionnels et a 1’artisanat africains.
Il s’agit ici, d’une part, de dire ce qu’est I’art traditionnel et sa visée fondamentale : « une
vaste encyclopédie populaire ou se lisaient la sagesse d’autrefois, les connaissances
scientifiques, la conception du monde et de I’homme, la religion, la société, les travaux de
tous les jours et les métiers, les jeux et les loisirs, et par-dessus tout, [’histoire du peuple

créant sa pérennité a travers le temps »*6

, et d’autre part, de décoder « le langage
symbolique des arts » en tant qu’expression et archive de ’histoire négro-africaine et par-

dela de la civilisation négro-africaine*®.

462 |bid., p. 93.

463 |pid., pp. 104-114.

464 Mveng E., L'Art et I"Artisanat africains, p. 7.
465 [pid., p. 7.



Le travail d’E. Mveng participe de I’archéologie de I’art africain et de l'interprétation
de ses langages c’est-a-dire de ses « signes et symboles », expression de la métaphysique
et des cosmologies anciennes, mais aussi expression de sa « modernité ». Il veut
reconstruire 1’histoire de 1I’Art traditionnel ou Art négre des Temps Modernes ou de la
Renaissance jusqu’a 1977. D’ou cette premicre observation : « L’art africain que [’on
découvre dans les Temps Modernes apparait comme un art total. Il représente [’homme.
1l représente tout I’homme. Il représente toute sa vie. Les costumes (masques, parures), la
musique et la danse, I'architecture, la sculpture et I'art décoratif, tout cela permet a
I’homme d’associer tous les étres a son destin, en transformant par ['art la nature »*®®.

En d’autres termes, I’art africain traditionnel est un art holistique figurant la totalité de
I’existence et de la vie. Le holisme artistique de I’art africain traditionnel que reléve E.
Mveng lui a permis, sur le plan épistémologique, de tirer des constats et des principes a
méme d’aider a sa compréhension dans sa polymorphie, dans sa richesse, et dans sa
cohérence.

Ce qui se trame chez L. S. Senghor et chez E. Mveng, c’est la mise en place d’une
esthétique générale ; c’est-a-dire applicable a toutes les formes d’art de 1’ Afrique noire,
dans leur particularité et dans leur complémentarité, dans leur unité et dans leur
continuité. On peut désigner cette esthétique « trans-/inter-genre » comme une « méta-
esthétique ». Les deux penseurs ont fondé leur entreprise esthétique sur la recherche des
données constantes entre les genres et formes d’art qu’ils ont posé¢ comme élément
anhypothétique de leur théorie esthétique totale. Une théorie esthétique générale, globale,
qui dépasse la particularité des esthétiques locales ou régionales propres aux formes d’art

spécifiques, et qui les renouvelle en les dépassant.

466 [pid., p. 15.



8. 3. Georges Ngal ou I’esthétique de la rupture

Le Congolais Georges Ngal (né en 1933), dans le méme sillage que Senghor et Mveng,
va aussi dégager les fondements d’une théorie esthétique négro-africaine. Il pose sa
réflexion esthétique a partir de deux lieux : la littérature et les arts plastiques. Son
expérience d’écrivain, de critique littéraire et de philosophe de I’art lui apporte une aide
considérable dans la constitution de son esthétique, de sa philosophie du style.

467

Dans ses ouvrages Aimé Césaire. Un homme a la recherche d’une patrie®™" et Création

et rupture en littérature africaine*®®

, il met en avant la notion de rupture. Si dans le
premier la rupture dit la spécificité esthétique de la poésie lyrique et de la poésie
dramatique de Césaire, le caractére novateur de I’écriture poétique et dramatique d’A.
Césaire, dans le second ouvrage, cette notion caractérise a la fois les innovations et
changements de paradigme esthétique dans la création romanesque. Cette esthétique de la
rupture est aussi esthétique de la transgression des codes, des normes et valeurs existants.
Et G. Ngal de préciser : « La rupture s’effectue a I’intérieur d’un champ idéologique,
intellectuel et littéraire déja constitué »*6°,

Il distingue ainsi plusieurs ruptures dans le champ littéraire négro-africain
francophone : celle de la Négritude qui se traduit par « une conscience d’un nouveau
champ littéraire (et intellectuel) avec ses procédés et ses régles artistiques, en rupture
avec la littérature des devanciers négres (littérature d’assimilation) et aussi en rupture
avec la littérature occidentale classique, avec ses supports et échanges linguistiques
(champ linguistique : ouverture et autonomie) »*° ; celle de I’émergence du roman anti-

colonialiste des années cinquante, qui place le combat politique au centre de

467 Ngal G., dimé Césaire. Un homme a la recherche d’une patrie, Présence Africaine, Paris, 1994, 2¢
édition revue, corrigée et augmentée [NEA, Dakar/Abidjan, 1975, 1° édition]
468 Ngal G., Création et rupture en littérature africaine, Paris, L’Harmattan, 1994.
469 |
Ibid., p. 18.
470 [pid., p. 24.



’ceuvre : « Un nouveau sujet, un nouveau regard, un nouveau ton »*%, Ici se manifeste la
conscience de la rupture idéologique des écrivains par rapport a 1’idéologie coloniale.
Mais la rupture majeure intervient, toujours selon G. Ngal, autour des indépendances
en 1960. Ici, il y a concordance entre 1’écriture et 1’Histoire, dont 1’ceuvre lyrique majeure
de Tchicaya U’Tamsi peut étre le paradigme. La quatriéme coupure épistémologique a
trait aux années 1968-1970, inaugurées par Le devoir de violence (1968) de Yambo
Ouologuem et Les Soleils des Indépendances (1968) d’A. Kourouma. Ici les écrivains

critiquent « le contexte global de I’espace africain »*'2

au sortir des indépendances.
L’écriture — le discours littéraire — porte les marques de la conscience critique des
écrivains face a la faillite des indépendances africaines et a la gestion politique
désastreuse « des partis uniques et des dictateurs-Péres des nations »*”*. L ultime rupture
intervient a I’aube des années 1980 avec La Vie et demie (1979) de Sony Labou Tansi, Le
jeune homme de sable (1979) de Williams Sassine, Les Crapauds-brousse (1979) de
Tierno Monénembo et d’autres ceuvres telles Le Pleurer-Rire (1982) d’H. Lopes, L Ecart
(1981) de V.Y. Mudimbe, Le Pacte de sang (1984) de Pius Ngandu Nkashama, etc.

Comme on le voit, la notion de rupture et de création littéraires vont de pair ici pour
dire le phénomeéne de renouvellement esthétique opéré dans le champ de la littérature
négro-africaine francophone. Le critique a essayé d’en restituer la chronologie a travers la
généalogie des formes et discours littéraires négro-africains francophones dans le temps et
I’espace.

Dans Esquisse d’une philosophie du style. Autour du champ négro-africain (Tanawa,
Paris, 2000) le critique reprend a nouveau la question des fondements d’une philosophie
du style négro-africain. Si la rupture marque un changement de perspective littéraire,
esthétique et éthique, si elle ouvre I’espace du roman a des cosmologies nouvelles et des
nouvelles complexités narratives et esthétiques, si elle ouvre le nouvel age de la littérature

romanesque d’Afrique noire francophone, il reste qu’en tant que telle, elle ne permet pas

471 Ibid., p 25.
472 |bid., p. 26.
4T3)bid., p. 27.



de dégager le style négro-africain a proprement parler. C’est a cette urgence que répond
alors Esquisse d’une philosophie du style. La réflexion philosophique de G. Ngal vise a la
constitution, sur des bases solides, de I’esthétique négro-africaine, du style négro-africain
a travers 1’examen des prédicaments anthropologique, herméneutique et esthétique de
lart traditionnel et de D’art moderne*’*. Pour lui, le style négro-africain « réside
essentiellement dans la répétition des énoncés, qui elle-méme a un fondement
ontologique»*™®.

Au principe de répétition énonciative comme modalité de la création artistique
plastique, il faut ajouter le principe de I’individuation de 1’ceuvre, qui implique la relation
critique et dialectique de I’auteur — écrivain, artiste — avec la communauté. Dans 1’ceuvre
produite par un individu s’entrecroise le destin du créateur et celui de sa société. Si
I’écrivain se singularise, se détache de sa communauté, l’artiste contemporain en
revanche s’enracine dans le contexte socio-économique et socio-politique de son pays.
D’autre part, les critéres du beau c’est-a-dire d’appréciation de 1’ceuvre d’art, changent
selon les contingences de ’histoire et les mutations que subit I’ Afrique noire.

L’art tribal ou ethnique cesse d’étre le modele et la référence. L’art contemporain
s’enracine dans le temps et I’histoire présents, actuels. En réalité, il oscille entre
présentisme et archaisme (passé, tradition). Le style de D’art plastique devient ainsi
personnel tout comme celui de I’art littéraire, et porte les stigmates des mutations
politique, culturelle, sociale et économique. Si I’écrivain parle en son nom propre, I’artiste
en revanche a du mal a trouver sa voie. D’ou I’émergence des arts naifs, des arts des
aéroports ou de I’art pour touriste, une création alimentaire a souhait. L’art du quotidien et
des exclus tend a supplanter les arts officiels qui sont célébrés par les puissants. Il porte

les symbolismes et les mythologies nouvelles qui nourrissent les imaginaires des pauvres

474 Nous renvoyons ici & la présentation de Tumba Shango Lokoho : « Les Lignes d’un style. Georges
Ngal, Esquisse d'une philosophie du Style. Autour du champ négro-africain»,, in Literary
Research/Recherche littéraire n°37-38, Journal of International Comparative Literature
Association/Revue de I’ Association Internationale de Littérature Comparée, 2002, pp. 260-271.

475 Ngal G., Esquisse d 'une philosophie du style. Autour du champ négro-africain, Tanawa, Paris, 2000, p.
13.



et oubliés des pouvoirs en place. De ce fait, ce sont des arts de la transgression ou de la
contestation ayant un fort pouvoir ironique, humoristique, voire sarcastique.

Sous ce rapport, nous pouvons donc dire que la théorie esthétique négro-africaine
esquissee dans Esquisse d'une philosophie du style essaie de concilier les intuitions de L.
S. Senghor et d’E. Mveng avec les intuitions de la phénoménologie, de I’ontologie, de
I’anthropologie de I’art et de 1’écriture. La recherche du langage approprié¢ pour définir le
style négro-africain est la tdche centrale d’Esquisse d 'une philosophie du style. En méme
temps, cette recherche montre les difficultés d’asseoir une méta-théorie esthétique ou une
méta-esthétique a méme de rendre compte de ’ceuvre artistique et de ’ceuvre littéraire

négro-africaines.



SECTION 3 : ESTHETIQUE ET CRITIQUE D’ART EN AFRIQUE NOIRE

§ 1. Jean-Godefroy Bidima et sa philosophie de la « Traversée »

Bidima définit I’esthétique de la négritude comme une esthétique « moniste (la force
vitale en est la base) », «essentialiste (I’essence émotive du Négre) », « culturaliste »,
« romanesque » (1997 : 20-21). Cette derniére, avec son cortége de régressions et de
retour aux sources, aura deux conseéguences sur les conceptions d’un art authentique :
I’impasse de la restitution et le probléme des fixations. Dans la restitution, il s’agit
« d’assumer un passé en le rehaussant », « la quéte d’un passé perdu ». Les négrologues
sont convaincus que certaines valeurs du Négre ont été aliénées par ’esclavage et la
colonisation et que « 1’ame négre », en exil, vit hors de son vrai foyer. Ce sentiment de
manque de foyer implique 1’idée de « retour au pays natal », a I’Afrique-Mére. Bidima
observe ainsi chez les tenants de la négritude «un romantisme populiste et
conservateur ». lIs développent « une mystique conservatrice de diaspora noire et essaient
« d’hypostasier la communauté » au lieu de s’intéresser aux vrais problémes de la société.
La négritude devrait, selon lui, « penser le passage de la communauté a la société ». Elle
« s’est posée en affirmation du sens et au devoir-étre de cette communauté » alors qu’elle
gagnerait a penser a une réflexion sur la transition et la translation. Elle se pense « en
position/action » alors qu’elle devrait étre « transition » (1997 : 22).

Les fixations, quant a elles, empéchent au mouvement de la négritude « de créer une
esthétique pluridirectionnelle qui n’aurait plus eu pour arriere-fond la "notion de race
noire" » (1997 : 22). Elle n’a fait que produire des fixations obsessionnelles (le Blanc,
I’Occident) et des boucs émissaires (la colonisation, 1’esclavage) qui ont profané
’unification et I’harmonie du peuple noir. Ce qui n’est, pour Bidima, qu’une pure vision
de D’esprit, « car toute totalité sociale est traversée de tensions » (1997 : 23) ; or il manque

a la négritude la pensée sur la frange, sur I’interstice et sur les marges.



La négritude essaie de «redonner un sens a I’histoire du négre ». Sa conception
esthétique s’est donc limitée « au paradigme de [’identité » alors qu’elle devait aussi
penser « au paradigme du complexe » qui, lui, « fait attention aux médiations, aux écarts,
aux seuils et aux incertitudes ». Ce n’est qu’un mouvement de contestation, « une ruse du
systeme colonial » en ce sens qu’elle correspondait a une contestation plus ou moins
tolérée.

Bidima reproche aussi a la négritude et a ses conceptions esthétiques de ne pas
considérer en méme temps I’«indécidabilité de 1’origine de I’ceuvre d’art » et
« ['indécidabilité de la destination » dans la création des arts africains. D’une part, tout
artiste s’inscrit dans une certaine filiation et dans un certain style, et tout auteur qui se
veut original se considere lui-méme comme le point de départ de son ceuvre : « des lors
I’ceuvre d’art africain se situera dans I’aporie et I’indécidabilité d’une origine, qui marque
a la fois la continuité historique et la discontinuité poétique » (1997 : 25). D’autre part,
dans la production artistique se posera toujours 1’identité du destinataire a savoir qui doit-
on choisir entre les observateurs, les critiques d’art et les acquéreurs. Une question se
pose alors de savoir si artiste, a travers 1’unité de I’ceuvre, peut prévoir la multiplicité
des destinataires.

Critiquant I’esthétique de Senghor, Bidima écrit : « Senghor fonde son esthétique sur la
notion de rythme qui exprime selon lui [’essence émotive du Noir. [...] Au fond de cette
Conception senghorienne de l’art se trouve une approche essentialiste de |’Histoire et du
Sujet - ’art africain est rythme, I’Africain est religieux, ce qui est inexact car il y a eu un
art ludique (les sculptures des pions du jeu Abia au Cameroun) et érotiques (les tatouages
sur la peau) »*'S,

Selon Bidima, cette conception religicuse et mystique de 1’art ne fait que répéter les
schémes coloniaux. Cet essentialisme est tres « réducteur » car le discours sur l’art

477

africain ne doit pas négliger « la parole et surtout le regard du sujet »*"". Il va ainsi

476 Bidima J. G., « Art de la critique, critique de I’art : pour une théorie critique des arts africains », in Art
et Philosophie, ENS, 1998, p. 59.
477 Ibid., p. 59.



explorer le discours de I’art a travers la parole (le mythe) et la place du sujet et de la
communauté. Une étude sur les arts africains ne peut ignorer les rapports aux mythes et a
I’oralité. Le mythe nous permet de lire I’objet et I’activité artistiques a partir de 1’oralité
et de « ['opérationnalité propre au mythe »*'® : par I’art, le mythe « offre une lisibilité
archéologique et téléologique du social »*"°. Avec le mythe, I’art africain entre « dans le
Jjeu du méme et de ’autre, de lici et de ['ailleurs, de I’étre-1a et du non-encore, du visible
et de linvisible »*. Le mythe a une fonction « programmatique », « paradigmatique » et
« figuratif ». 1l peut aussi étre « tragique » et « festif ». Avec le mythe, I’art africain se lit
selon « la narration », « [’étiologie », « la symbolique » et « le religieux ».

Les arts africains ont intérét, écrit Bidima, « a intégrer le mythe pour deux raisons :
I'interculturalité et la ruse »*'. Les mythes voyagent partout et «une recherche
interculturelle » devrait tenir compte de cette région a « géométrie variable » qu’est le
mythe. Les mythes inspirent les artistes mais aussi I’existence méme des communautés.

L’évaluation des arts africains a toujours fonctionné selon « le paradigme du plein »*2,
On s’est attardé sur la tradition et son reflet sacré sur les arts. Ils ont un sens immuable,
plein, qu’il faut dévoiler pour découvrir I’esprit du peuple africain. Mais 1’auteur d” « Art
de la critique, critique de I’art... », suggére aussi de lire les arts selon « le paradigme du
vide ». Il voit I’art non pas comme une « position » mais comme « une disposition a... ».
L’esthétique du vide est pour lui «incomplétude », « franchissement », « passage »,
« indétermination », « essai ». Le philosophe Camerounais veut savoir ce que devient un
art qui cherche « son impossible a travers un non-lieu », comment les arts et les artistes
africains expriment I’impossibilité, I’irreprésentable, « le non-encore », comment les
objets d’art passent-ils de « la présence & la possibilité de présence », de « ['immédiateté
a la possibilité ». Cette inscription des arts africains dans le possible les rend utiles pour

un dialogue universel. Car si leur message dépasse celui assigné a leur communauté

478 Bidima J. G., L art négro-africain, P.U.F, 1997, p. 45.
479 |bid., p. 45.

480 Ipid., pp. 45-46.

481 |bid., p. 50.

482 [pid., p. 62.



d’origine, ils deviennent compréhensibles aux non-Africains et s’ouvrent ainsi a 1’altérité,
au futur et & la modernité. Pour Bidima, les arts africains ne sont localisés ni dans
I’apparaitre de I’objet ni dans n’importe quel rite. Car cet apparaitre est « transport »,
«transfert » et « transit » : les arts africains transportent vers le sujet, transitent par la
temporalité et se veulent « un transfert d’activités et d’interprétations multiples »*3. Et le
seul rite qui vaille dans les arts africains c’est d’abord le jeu. Ce dernier ouvre sur un
processus de différenciation, qui fait qu’a chaque répétition il y a jeu et renvoi du
possible. Comprendre les arts africains suppose la considération des notions de
« médiation » et de « relation ». L’ceuvre d’art lie I’artiste a sa communauté, et le délie en
méme temps, car créer c’est aussi transgresser : « Trois termes traduisent la situation de
I’art afticain : transmission d’une histoire individuelle et communautaire, transit entre
les croyances représentées et le plaisir esthétique et transformation de I’histoire du sujet,
de la nature et des aspirations de la communauté. Si I'art africain est transmission
(héritage recu), transition (neeud de transferts) et transformation (histoire et praxis), sa
mission actuelle suggere que la seule formation artistique et historique qui vaille est celle
qui décline ses sites (producteurs et récepteurs) comme trans-situs (lieux traversiers)»*,

Bidima sugggére ainsi une lecture traversiére de 1’histoire de I’art africain. Il étudie ’art
africain en le plagant du coté de la souffrance. L’art est, pour lui, un « martyr » ; il est
« témoin d’une époque avec sa violence ». Ce qui intéresse Bidima, ce n’est pas I’histoire
africaine des vainqueurs tribaux, mais celle des « sans-espoirs » et des « vaincus ». Il nous
invite a étudier I’art africain des exclus, des rejetés et des bannis de la société africaine
traditionnelle. Sa théorie critique de la société est influencée par trois penseurs : Adorno
qui met I’accent sur ’art et la critique, Marcuse sur ’art et [ ‘utopie, et surtout I’art et la

souffrance des vaincus (Benjamin). Ainsi conceptualise-t-il I’histoire des arts africains.

483 |bid., p. 63.
484 Ibid., pp. 63-64.



A. L’art « négro-africain » des « marginaux » et des « exclus »

Le regard sur D’art africain traditionnel a toujours été orienté vers ce que Bidima
appelle la société « normale » ou « I’art officiel des dignitaires tribaux de la société bien-
pensante»*®®. Ce qui est représenté en général, c’est surtout les enseignes des pouvoirs
royaux ou les objets de la reproduction et de la normalisation de la « machinerie
sociale »"®. On ne présente, en effet, de I’art africain que sa face « normale » et
« triomphaliste », que ce qui constitue la stabilité et I'unité des sociétés africaines. Or, la
société africaine, comme toutes les autres sociétés, a produit une culture de la marge et,
dans cette derniére, « les exclus élaborent des stratégies de débordement »*®’. Mais leurs
productions artistiques furent complétement oubliées dans la présentation des arts
africains. Tout ce qu’ils ont produit n’a pas été pris en compte. On écarte ainsi de la
présentation des arts africains tous les objets artistiques dont « I’existence constituait un
contrepoint et une fausse-note »*® dans les sociétés africaines.

La plupart des discours sur I’art africain ne s’occupent que de I’art africain officiel.
Trois raisons expliquent, selon Bidima, cette lecture non critique de 1’art africain :

1. La premiére raison est d’ordre « méthodologique » : le triomphalisme serait un
débordement sur 1’art africain du triomphalisme de la lecture occidentale de I’histoire de
lart. C’est ainsi que ’on a présenté I’histoire de I’art africain comme « un appendice
d’une certaine lecture de I’histoire de I’art occidental »*®. Celle-ci n’a présenté, jusqu’a
une époque récente, qu’un art officiel et reconnu par la société occidentale bienfaisante :
celui de la Gréce antique et du Moyen Age. Elle ne s’est pas occupée de 1’art des esclaves
qu’il y avait en Gréce, ni de I’art des exclus du Moyen Age*®. Ce qui 1’a intéressé, c’est

surtout I’art officiel toléré ; celui des grands événements et des grands personnages. Selon

485 |bid., p. 97.

486 Coest-a-dire les « outils utilisés dans un mode de vie codifié par les rapports d’dge ou de castes, objets
magico-rituels pour maintenir 1’équilibre social », p. 98.

487 |bid., p. 97.

488 [pid., p. 98.

489 |bid., p. 99.

490 Celui des sorcieres, béguines, hérétiques...etc. Ibid., p. 100.



Bidima, « c’est cette vision triomphante de [’histoire qui a été appliquée a I’art africain
aussi bien par les Occidentaux que par les Africains »*%*,

2. La seconde explication est « politique ». Le fait de montrer I’art des grands
royaumes et tout ce qui était autorisé socialement, avait pour but d'évaluer la symbolique
des pouvoirs politiques royaux. On pensait que si la royauté était soumise a 1’idéologie
des colons, « le reste de la société allait suivre », d’ou la considération des arts royaux.
Mais pour Bidima, cela ne doit pas étre une raison pour ignorer les pratiques artistiques
marginales.

3. La troisiéme raison est « épistémologique ». En rejetant « I’art des marges », on
maintient « une saisie homologique » de la création artistique africaine. Les objets d’art
africain sont « homologuables » et « indexables aux lieux ». Ainsi, on peut comprendre
une ceuvre d’art a partir de son lieu de création et réciproquement pour comprendre un
lieu, on peut partir de I’objet d’art. On assiste ainsi a une interdépendance entre 1’objet
représenté et les lieux d’indexation.

Ces trois raisons qui expliquent la lecture non critique des arts africains traditionnels,
pousse Bidima a dire que I’histoire de ’art africain doit non seulement étre « réécrite du
point de vue de I’in-signifiance, de ce(ux) qu’on ne voit pas, de ce qui a été sublimé et

refoulé »*%

, mais aussi du point de vue d’« une pensée des « non-lieux » inassignables et
inappropriables »*% : il s’agit de passer de « I’Etre au non-encore, de la simple présence
a la possibilité de la présence, de I'immédiateté a la possibilité et de [’identifié a
| 'horizon »*%4. On inaugure ainsi une épistémologie ou seul I’hétérogéne est pris en
compte.

Les principales caractéristiques de cette esthétique et cet art des marges sont, pour
Bidima, « I’ex-centricité » et « I’hétérologie ». Dans I’esthétique excentrique, 1’objet n’est
pas subordonné a I’'immédiateté. La recherche de 1’ex-centricité inclut I’absence d’un

espace épistémologique. Il ne s’agit pas d’étudier I’objet en fonction de I’artiste, ni en

491 1bid., p. 100.
492 Ipid., p. 99.
4% |bid., p. 101.
49 |bidem



fonction de 1’observateur, ni en fonction de la tradition, de I’Etat ou du marché, mais
plutdt de voir comment se font les aménagements (objet/artiste, objet/observateur,
forme/contenu) et comment se créent les réseaux de I’art africain. L’esthétique
hétérologique serait, pour Bidima, la principale approche de I’art des marges.
L’hétérologie est la « science de ce qui est tout autre »*®, Le Tout-autre indique la
« dimension excrémentielle » de la praxis sociale en Afrique noire. Il s’agira d’aller vers
cette marge qui n’a jamais été mesurée et homologuée, afin de voir comment la société a
travers 1’art rejette 1’insignifiant et dans quelle mesure les résidus et les déchets
« inassumables » et « inappropriables » peuvent garantir a la société sa propre transition.
Le regard doit donc étre tourné vers ce que Bidima appelle « une esthétique du résiduel »,
c’est-a-dire une esthétique qui parlera du « différencié » et du « polémique » et non du
« posé ». Dans cette esthétique, le critique cherchera & comprendre pourquoi les éléments
hétérogeénes sont toujours attachés a des pratiques tolérées. Il partira de ’objet et de
I’activité de Iartiste pour aller vers les représentations afin d’établir pour chaque objet ses
« seuils », ses « essais » et, pour Iartiste, ses « intensités ».

Ce qui manque aujourd’hui a I’écriture des arts d’Afrique noire, c’est, affirme Bidima,
un examen critique joint & une pensée critique qui voit en chaque objet d’art les
empreintes dune histoire non encore achevée. Toutefois, Bidima reconnait lui-méme que
les exemples des arts des marges sont bien rares en Afrique. D’ailleurs, il ne cite que trois
cas : le sculpteur Yoruba Sarakutu Ayo, la sculptrice Sénégalaise Seyni Camara et les
femmes Beti du Cameroun qui ont élaboré un art contestataire. Chez les Yorubas, dit-il,
des artistes ont violé les canons esthétiques officiels et ont produit un art des marges : ils
représentaient des étrangers, des criminels et des fous*®. En sculptant le barbare, ’artiste
Sarakutu Ayo de Abeokuta (Nigeria), « mettait en question le ridicule et le caractere laid

et barbare de sa propre société »*’. 11 s’écarte ainsi des canons esthétiques dominants et

4% Bjdima emprunte cette expression a Georges Bataille dans ses (Euvres complétes, Il, Paris, Gallimard,
1970, p. 61.

4% |bid., p. 103.

497 Ibid., p. 104.



« produit une culture de la marge qui assure a la sculpture yoruba son principe de
différenciation. 1l se produit une alliance entre éthique sociale, esthétique et dérision »*%¢,

Quant a Seyni Camara, elle sculpte des personnages « bizarres », « fantastiques ». Elle
n’est pas restée prisonniére du matériau traditionnel diola, ni méme de celui importé. Elle
ne représente pas les cosmogonies diola, ni les « indépendances sénégalaises », ni méme
la culture diola, elle « donne vie a ses visions ». Son art parle en son propre nom ; il n’est
pas fait selon les godts des touristes et ne répéte pas la tradition. Un art africain critique se
doit de « se retirer », « se taire ». Seyni Camara est une artiste autonome. Elle ne travaille
pas pour de I’argent, mais pour elle-méme, et c’est ce dialogue avec elle-méme qui lui
permet de parler en son nom. Elle ne sculpte pas pour « prouver I’africanité diola », « ni
pour honorer la politique culturelle de I’Etat sénégalais, ni pour la famille, ni pour se
faire reconnaitre, elle raconte et représente — comme tout artiste authentique — son
aventure existentielle qui indexe, contredit ou traduit le drame des communautés
sénégalaises. Elle n’attend pas les infrastructures étatiques d’une école d’art ou d’un
marché florissant, elle veut, a travers ses sculptures « bizarres » et énormes, se situer
dans 1’é-normité (ce qui est au-dela de la norme) »*%°,

Autre art des marges que nous rapporte Bidima, c’est celui des femmes beti du
Cameroun qui «ont élaboré un art négatif »5%° Elles ont, en effet, « une forme de
musique qui n’est pas organisée en orchestres structurés, il n’y a méme pas a proprement
parler, des chants codifiés et figés en disques, mais une improvisation toujours
circonstanciée. C’est une musique diffuse qui refuse l'oppression »°%,

Elle n’est pas « institutionnalisée », ni « systématisée ». Ce n’est pas une musique
industrielle. Chez les Beti du Sud Cameroun, par exemple, il existait des musiques
populaires, par lesquelles les femmes remettaient en question quelques aspects de leur

société.

498 |bid.
499 Ipid., p. 105.
500 Bidima J. G., « L art négro-africain des " sans-espoir" », in revue Raison présente, n°82, 1987, p. 132.
501 ypi
Ibidem



« Des danseuses en file indienne a la soliste psalmodiante, des chants improvisés aux
corps dépareillés qui dansent a 'unisson, des meres qui se balancent légérement aux
enfants qu’elles portent en leur ventre ou endormis dans leur dos, il y a une union
libidinale et communicable. »*%2 Cet agencement scénique débouche sur une narration.
Dans cette société, comme dans toutes les sociétés africaines d’ailleurs, ’oralité et le
verbe sont des éléments importants a travers lesquels les femmes pouvaient exprimer leur
contestation sous forme de chansons. Cette contestation était improvisée et passait tout en
revue : « Ici le récit dithyrambique est exclu et la satire en vigueur»®®, Bidima en cite

d’ailleurs quelques couplets chantés en langue ewondo :

« Soliste : Ye odi wa de di, dzom ese he abum, Oke ka minlo angakaya mvofon. Auto
centré zin asiki, Auto-ventré nye mayen, emgbel abum ndzo mayen, Mot édut nye mayen !

Traduction :

Soliste : Tu as trop mangé comme ca ! Tout dans le ventre, Qui trop embrasse mal
étreint /, Il n’y a pas d’Autocentré. Je ne vois que [’auto-ventré, Je ne vois que la bedaine
surchargée et flasque, C’est la grande robe que je vois.

Signification :

C’est une critique politique basée sur le slogan politique d’Ahmadou Ahidjo
« développement auto-centré, par les Camerounais, pour les Camerounais ! » Ce soi-
disant développement auto-centré était en fait un développement de [’avoir du
ploutocrate au pouvoir. L’engraissage des bedaines et la vénalité des politiciens
benoitement murés dans leur égoisme...C’est ce que le peuple voit et non le
développement auto-centré. La robe musulmane qui cachait un ventre gonflé de
suffisance et d’embonpoint, de Monsieur Ahidjo, c’est ce que le peuple voit. Cette
structure narrative débouche sur [’étude de la finalité de cette pratique du diffus ; finalité

esthétique et politique »°,

502 1bid., p. 134.
503 1hidem
504 Ibid., p. 136.



Sur le plan esthétique, on valorise le corps. Celui-ci est considéré non pas comme un
objet d’ «intégration» ou de «consommation» mais plutdt comme objet de
« contestation » et de « provocation ». Cette expression du corps est aussi I’expression de
«tous les corps », de «tout le corps social ». On valorise aussi I’imagination car la
musique n’est pas prédéterminée par un code. Toutes les chansons sont improvisées.

« Si code il peut y avoir, écrit Bidima, il se fabrique sur le champ et par tous, ce qui

implique sur le plan artistique la remise en question de la notion de génie »°%.

Toutes les femmes dansent, créent des rythmes. Toutes improvisent et peuvent étre
solistes. C’est dire donc qu’on ne peut « hypostasier » quelqu’un comme les artistes des
grands studios de musique. « S’il n’y a pas de génie, alors s’efface la réduction de
I'artiste comme "idole-marchandise” »°%. Les artistes des grandes maisons de disque « ne
sont plus des personnes, mais des choses interchangeables par la puissance des valeurs
de la Bourse »%".

Sur le plan politique, un art qui n’est pas commandité par le pouvoir impliquait une
victoire, une indépendance. Les femmes refusaient d’exprimer les aspirations de ceux qui
sont au pouvoir. La politique culturelle d’un pays doit étre « collective ». Elle ne devrait
pas étre décidée uniquement par les gouvernements. Elle ne doit pas se faire en termes
« d’objectifs a atteindre », «de plans quinquennaux », «de devis, de chiffres, de
subventions et crédits », mais en termes de « création a partir de la base » et surtout en
termes de « DESIR ». La politique désigne avant tout la cité et non le gouvernement.
C’est une affaire de tous.

Ce qui préoccupe ici Bidima, ce n’est pas les articulations structurelles de la musique
camerounaise, mais ses rapports avec « I’ici et le maintenant » de 1’activité politique :

« Le fait que cette production musicale soit diffuse et non systématisée sous une forme

505 Ipid., p. 137.
506 bidem
507 hidem



figée en disque ou en cassette, le fait que les chants utilisés ne se répétent pas d’une
circonstance a I'autre, le fait que ['imprévu soit toujours a l’ceuvre par I'improvisation,
rendaient la voracité du systeme incapable de récupérer, de digérer et de phagocyter cet
art musical. On peut interdire la diffusion d’un disque... On peut demander a I’auteur de
le changer, mais cette musique dont on ne posséde ni bande enregistrée, ni disque, mais
qui est portée dans l'imagination des sujets, comment le systéeme pourrait-il la
récupérer? »%%

Le pouvoir peut contrdler la musique industrielle mais il aura du mal a prévoir et a
controler la musique diffuse. Pour Bidima, il faut changer de politique de recherche en
esthétique africaine. 1l faut une nouvelle politique de « confrontation de I’art vis-a-vis des
pouvoirs établis ». Car on ne peut faire de la politique en ignorant les problémes
politiques. Or Le discours artistique ne s’occupe que de I’évolution de I’art et esquive le
probléme politique. C’est a travers I’expérience de ces femmes beti que Bidima dégage —
d’une fagon réductrice — les trois caractéres principaux de I’art africain :

1. « C’est un art laic non enchainé aux religions, aux mythes et autres cosmogonies »,
ce qui va contre les vues de Senghor. L’art africain « n’est réellement esthétique qu’a la
mesure de son utilité : de son caractére fonctionnel ». C’est un art au service de la
religion.

2. « Son caractere dominant est la négation des entreprises qui, en toute connaissance
et méconnaissance de cause, opérent 1I’équarrissage des consciences. »

3. «Son exigence est de devenir DANGEREUX, c’est-a-dire le témoin de la
souffrance, I’occasion poétique de remodelage d’une autre histoire. .. »*°

Bidima invite ainsi tous ceux qui s’intéressent aux arts africains, a regarder le peuple et
a se détourner de temps en temps du bavardage des philosophes, des hommes d’Etat, des
ethnologues, des théologiens. Si ce jugement du philosophe camerounais est peut-étre

juste, il oublie que I’art africain ne se limite pas a la musique diffuse qui est le principal

508 |bid., p. 139.
509 Ipid., p. 141.



theme de cet article. 1l ne peut pas se permettre de dégager les caractéristiques des arts

africains a partir seulement de I’expérience de ces femmes beti. Ce serait trop réducteur !

B. L’art de « la traversée »

Apres I’ere des dénégations qui inspiraient un déni radical de culture, d’écriture des
sociétés africaines qualifiées de primitives par les ethnologues et philosophes
occidentaux, ce fut la période de la réhabilitation culturelle négro-africaine ; celle des
revendications et de I’affirmation des identités dans les domaines politiques (le
panafricanisme), historiques (la valorisation de 1’histoire africaine, des origines négro-
africaines), culturels (avec le mouvement de la négritude), philosophiques (I’affirmation
d’une philosophie africaine). L’abaissement de la culture africaine a provoqué, en effet,
une réaction des Africains a travers le mouvement de la Négritude®® dont Césaire et
Senghor ont été les principaux fondateurs. Ils défendent tous les deux un essentialisme
traditionaliste. A l'opposé de ces deux penseurs, Jean-Godefroy Bidima, qui n’est pas de
la méme génération, tente de renouveler 1’approche de la pensée africaine. 1l se pose une
autre question dont la formulation lui est venue en regardant le fameux tableau de
Géricault, Le radeau de la Méduse : I'essentiel est-il dans le passé/provenance, dans le
futur ou dans le mouvement de la traversée ? On ne connait pas les personnages, ni d'ou
ils viennent, ni ou ils vont. Le radeau tangue et ses passagers ne savent pas s'ils vont étre
sauvés ou noyés. Si le radeau coule, la question de la provenance n'a plus de sens, non
plus celle du but de la traversée. Comme on le voit, le fondement conceptuel de Bidima
s’oppose a celui de Senghor et de Césaire.

Il s’agira ici d’examiner certaines idées fondamentales de ’esthétique de Bidima telles
que « I’art de la traversée » ou « I’art des marges ». Des idées qui se recoupent et sautent
trop aux yeux pour qu’on puisse les passer sous silence. Nous montrerons que Sa théorie

de l’art de la traversée est pseudo-positive, incompléte et qu’elle ne fait que clore le

510 Césaire la définit comme « la simple reconnaissance du fait d’étre noir, et I'acceptation de ce fait, de
notre destin de Noir, de notre histoire et de notre culture ».



concept d’« art africain » [ et méme de « philosophie africaine ». Notre objectif est de
parvenir, au bout de cette étude, a élaborer le véritable role d’une théorie esthétique. Les
ethnologues et les missionnaires ont beaucoup déterminé le traitement actuel de I’art
africain. Les premiers étudiaient les sociétés africaines comme « anhistoriques »,
« historiques » avec comme corollaire la notion de Progrés. Pour les seconds, I’art
africain était un fétiche au service du diable. Les arts africains étaient souvent réduits a
des «schémas hérités de [’ethnologie coloniale et des mouvements africains de la
négritude »%*,

Pour éviter le présent, ’ethnologie tourne tous les rapports de I’art africain vers le
passé. Elle prend toujours en considération la tradition, le rapport au passé, et a la
religion tribale. Quant aux Africains eux-mémes, les mouvements de revendication issus
de la négritude n’ont été étudiés que pour justifier a tout prix « qu’ils ont une culture
aussi valable que les autres cultures»®2,

Pour Bidima, on ne peut plus continuer a considérer ainsi I’art africain. On ne peut plus
s’attarder sur la tradition et son reflet. Ce temps est révolu. Une telle lecture de I’art
africain déifie, pense-t-il, le passé afin de fuir le présent « qui peut ouvrir vers les
possibilités futures »°13. Car en mettant trop I’accent sur le passé, on enléve a 1’art africain
sa dimension « actuelle ». L’interrogation esthétique de Bidima concerne le « mouvement
de la traversée » : « Quel art africain pour cette traversée ? Et comment la traversée peut
se faire art ? »*!* Et Bidima de répondre : « Ici, le mouvement se déplace des traditions
africaines (le passe) vers la translation de ces traditions. 1l s’agit de ne plus étudier ’art
africain des « bien pensants » des sociétés africaines (traditionnelles et contemporaines),
mais de focaliser I’attention sur ce qui a été refoulé dans la (re)présentation de ces arts
africains, a savoir les "bricolages" (Lévi-Strauss) de ceux qui, dans les sociétés

africaines, constituent les «sans-espoirs”. Quel est [’art des marginalisés des sociétés

511 Bidima J.-G., La philosophie négro-africaine, Paris, PUF, 1995, p. 59.
512 Ipid., p. 60.

513 Ibidem

54bid., p. 61.



africaines traditionnelles ? Quelle fut I’expression artistique des bannis, des "pervers" et
autres marginaux ? »%°,

En d’autres termes, 1’art négro-africain est a saisir dans son effort de représentation de
la marginalit¢ et de I’exclusion. Avec l’art de la traversée, on assiste donc a un
changement de perspective esthétique. On passe du « paradigme du plein »°*® dont
Bidima critique le substantialisme, vers le « paradigme du vide »*'’. Le principe de ce
passage est « la notion d’écart dans la relation entre 1’ceuvre d’art et la communauté »°%8,
L’esthétique du vide implique une « dimension factitive » de 1’ceuvre d’art, sa transitivité
et son « indéterminité »%*°, Cette esthétique du vide est une esthétique de 1’impermanence
de I’art, du transitoire, de ’incertitude, du déplacement ; une esthétique qui transgresse
les limites « du permis, du dicible, du présentable et du représentable »°2°,

Bidima essaie de saisir I’art africain dans son contexte historique, sociologique et
culturel. 1l interroge le rapport de I’art africain & la modernité et le place sous le signe de
la marginalité, de la traversée et de I’utopie. Celle-ci étant considérée comme le défi de la
modernité. C’est elle qui donne son sens ultime a 1’art négro-africain.

L’art de la traversée est un art excentrique, excrémentiel, résiduel, banni®,
L’esthétique de Bidima est une esthétique du bizarre, du refus®? ; un art circonstanciel et
pluriel, une esthétique du néant (du non-étre) et non de I’étant en tant que tel, de
I’intervalle, de 1’engagement, de la tradition, de la politique, de la compassion, de la
souffrance®®. 1l refuse d’admettre la question de I’origine ou de la fonction qui est
développée jusqu’ici sur Iart africain. Car ’origine désigne, nous dit-il, une situation,

alors qu’avec I’art de la traversée, il s’agirait, « d’un processus qui n’a pas d’origine »°,

515 Ibid., pp. 61-62.

516 |bid., p. 63.

517 Ibid., pp. 63-64.

518 |bid., p. 64.

519 [pid., p. 65.

5201 hidem

521 Bidima J.-G., L art négro-africain, Paris, PUF, 1997, pp. 101-102.
522 Ipid., p. 105.

523 |bid., pp. 111-114.

524 Ibid., p. 106.



L’origine révéle un commencement, un point de départ mais celui-ci est déja le
croisement et le passage de quelque chose.

Bidima récuse donc une approche essentialiste/substantialiste de 1’art africain. Il ne
cherche pas a savoir ce qu’est I’art africain mais a comprendre comment il est au sein des
mutations sociales. Il refuse de 1’engager dans un itinéraire « romantique » ou dans un
élan « révolutionnaire » comme I’ont fait ses prédécesseurs. Ces derniers étudiaient, en
effet, les notions de « pureté », d’ « authenticité » et de « mémoire africaine ». Cette
problématique de 1’origine émane, selon Bidima, d” « une métaphysique de ’identité »°25,
L’origine présuppose un début a partir duquel se déclenche un mouvement, et du coup, on
oublie qu’il est déja lui-méme le résultat provisoire d’une médiation antérieure : ce qui
permet a Bidima d’affirmer que «traiter les arts afiicains en termes d’origine,
d’africanité, c’est étre solidaire d’une conception périmée du mouvement qui postule
pour toute avancée une source, un levier a partir duquel le mouvement se lance »°%,

On ne doit plus s’attarder sur des théories révolutionnaires et anthropologisantes ot
I’ Africain indique son état, au lieu de s’occuper de son devenir. L’art de la traversée se

veut « une faille toujours ouverte »%27

qui refuse le repli identitaire. Bidima comprend
I’art de la traversée comme «un ensemble de concepts et de pratiques sociales
d’ouverture » : la traversée ne s’intéresse plus a la substance, mais aux modes et
circonstances. Ce qui importe, pour Bidima, ce n’est pas I’Etre, mais ses maniéres d’étre.
Il critique ainsi ceux qui se cantonnent dans une position «dogmatique et

substantielle »*%8

qui fait de ’art africain le lieu de réflexion de la « quiddité » de
I’ Africain. Dans son appréciation de ’art africain, il se concentre non pas sur les
« constantes », mais sur les « circonstances et zones de bifurcation ». Avec I’art de la
traversée, nous observons dans chaque pratique sociale africaine la transformation et les
déviations des itinéraires tracés: I’objet d’art n’est plus considéré comme une

manifestation essentialiste de I’Africain, mais comme une circonstance, un événement.

525 |bid.,

526 bidem

527 Ibid., p. 108.
528 Ipid., p. 111.



Bidima aborde ainsi I’art africain dans la « pluralité » et non dans une perspective
unitaire (essence du noir, fierté a redécouvrir, métaphysique africaine, religiosité et
mythologie africaines)®?,

Mais cette ouverture de ’art de la traversée suppose aussi « la suspension du sens. »
Aucun sens, écrit Bidima, ne subsume I’art de la traversée. C’est un art qui se dégrade et
se décompose, afin de dégager des écarts et des fissures transversales. Dans la traversée,
lart évalue les seuils et introduit un langage de ’entre-deux. La suspension du sens
indique & « lart de la traversée qu’il est engagement, tradition et politique »%.

Traiter de la philosophie africaine suppose une histoire particuliere « avec ses priorités,
ses espoirs, ses succés, ses ratages, ses inventions, intentions et protensions »*%, En
d’autres termes, il s’agit de se poser la question du lieu de cette philosophie, du sujet qui
parle, de I’objet et de la spécificité de cette philosophie. Outre la question du lieu, s’offre
aussi, a lui, I’inévitable et ennuyeuse question de la définition : la philosophie négro-
africaine a-t-elle un statut propre qui la distinguerait dans son style, dans sa fonction, des
diverses philosophies occidentales ?

Répondre a cette question exige la détermination de ce qu’est la philosophie, en
général, question insoluble pour Bidima, vu qu’il n’y a pas de philosophie africaine mais
des philosophies africaines. Ce qu’est la philosophie africaine, Bidima pense qu’il ne peut
le saisir que dans la maniére dont elle est proférée. A la question de la définition s’ouvre
celle de I’indexicalité de cette philosophie ; il faut I’articuler & un contexte, & un lieu.
Bidima fragmente la question du lieu en quatre moments selon le schéma de la langue
latine : «le lieu propre (ubi ?), la provenance (unde ?), la destination (quo ?) et la
traversee (qua ?). Son lieu propre : ou est-elle cette philosophie africaine, dans la téte
des Africains scolarisés ou dans les traditions africaines ? Son lieu de provenance : d’ou
vient-elle, de I’Egypte pharaonique, de la culture copte, des mouvements de libération

afro-latino-américains, des cultures africains anté-coloniales, de «/’effet» du

529 |bidem
530 |pid., p. 112.
531 Bjdima J.-G., La philosophie négro-africaine, Paris, PUF, 1995, p. 4.



missionnaire Tempels, des affirmations de la négritude ? Le lieu de destination : « vers
quel destin » et finalité évolue-t-elle ? Vouloir réapproprier I’essence aliénée du Négre a
travers le développement, la redécouverze de I’Etre-africain, I'articulation de I’historicité
de la gnose africaine ? Et enfin, son lieu de traversée : par ou, par quoi, par quels faits
essentiels et quels effets transférentiels et paradoxaux articule-t-elle ses plans (textuel,
sexuel, ontophanique, éthique, politique et esthétique...)? »%%

La provenance décrit I’arrét sur les origines et dessine tout un arpentage des signaux
par lesquels I’art africain s’incruste, et prend son élan. Mais sa lecture de I’art africain ne
partira pas de la question des origines (d’ou vient-elle ? Unde ?).

« Car les origines, écrit-il, c’est souvent un antérieur projeté qui n’est plus [’objet d 'un
questionnement mais d’une réponse qui est instauration, c’est-a-dire de [’arbitraire.
Celui-ci invente son objet en le poussant en arriéere, il produit par analepse une fable :
terreau fertile en ontogenéses et autres métaphysiques de légitimation de I’advenu. »
Bidima ne se préoccupe donc pas de la question du but, de la finalité de la philosophie
africaine ou de ’art africain parce que, dit-il, avec la finalité, le mouvement retrouve un
site de repos qui scelle une réconciliation avec le souvenir du poids des origines. Dans les
deux cas, il y a, pense-t-il, arrét du mouvement.

C’est la traversée qui éclaire 1’origine et le but de la philosophie et de 1’art africains a
travers leur historique et leurs controverses, leurs rapports a I’Occident, leurs champs et
méthodes, leur évaluation critique et leur ouverture sur I’histoire future. Ce qui est
important, chez Bidima, c'est la traversée, la profération, « I'entre-deux », car c'est elle qui
sauve et la provenance et le but. D'ou, le renversement de perspective par rapport a ses
ainés. Ce qui compte, pour lui, ce n'est pas le probleme de l'identité ou de l'origine de la
philosophie ou de I’art africains, c'est de penser la fagon dont les choses deviennent, c'est-

a-dire de penser la « traversée ».

532 Bjdima J.-G., op. cit., pp.5-6.
533 bid., p. 6.



Il existe une pensée africaine sur le futur qui a bati de grands systemes, tel le
panafricanisme congu comme le retour a l'unité primitive africaine aboutissant au « grand
soir » de la réconciliation et d'un futur sans conflits. Bidima rejette ce genre d'utopie, car
ce qui I’intéresse, ce n'est pas ce que I'on va mettre a la place du passé, mais le devenir. Il
voit donc la réactivation dans I'histoire du non-encore accompli comme le premier
moment de l'utopie, ce qui suppose de relativiser ses ancrages.

Bidima refuse aussi la conception dualiste chére a ses ainés qui a opposé la modernité
a la tradition. Pour lui, la modernité n'est pas I'occidentalisation ni méme la technologie
occidentale ; c'est ce qui, au sein de chaque culture, assure son renouvellement. Qu'est-ce
qui fait qu'une société trouve un ailleurs, un dehors, qu'elle réactive en son sein le non-
encore accompli qui est en souffrance ?

11 refuse de définir la philosophie africaine et ’art africain puisqu'il les a placés dans
un « entre-deux ». Il estime pourtant que la philosophie doit étre située par rapport a la
langue et a I'histoire, car tous les peuples pensent, qu'ils soient chinois ou africains. Les
différences font la richesse du dialogue et permettent le partage. Il rappelle que la
philosophie, qui est toujours transgression, implique que celui qui la pratique fasse acte
de courage.

Pour lui, la philosophie de I'identité qui a eu cours au temps des indépendances a
manqué de courage : elle s'est contentée, en effet, de se définir par rapport & I'Occident.
Alors que la philosophie de la « traversée » qu'il propose est un retour des Africains sur
eux-mémes, sur leur histoire, sur leurs rendez-vous manqués. Il cite Ernst Bloch qui a
affirmé qu'il y a du futur dans le passé. Il faut en déduire que le passé demande a étre pris
en compte mais pas a étre ressuscité. Nous portons notre passé, mais nous donnons notre
main & l'avenir.

Bidima nous incite donc a connaitre la pensée des autres et a penser par soi-méme. Le
philosophe doit se mettre en face de I'expérience du monde. A la différence de ses ainés,
Bidima ne se pose pas la question : qui sommes-nous ? Pour lui, la question importante

est : que devenons-nous ?



Toutefois, la remise en question épistémologique que Jean-Godefroy Bidima assigne a
I’art et a I’esthétique de la traversée ne marque pas nécessairement une rupture radicale
dans ’esthétique négro-africaine de Senghor ou de Césaire. La notion de traversée posée
comme rupture épistémologique de I’esthétique négro-africaine ne fait que déplacer
Iégérement le foyer esthétique de la Négritude, « vers le paradigme esthétique (post-
moderne en quelque sorte) de [’autonomie et de la liberté de [’artiste et de I’ceuvre, de la
diversité et de l’instabilité ontologiques de [’ceuvre, de [’instabilité sémantique et
sémiotique de [’ceuvre, de sa polysémie »**.

Or, la tradition africaine se préte a des interprétations multiples. Elle présente plusieurs
sens et n’est pas figée seulement dans le contexte anthropologique de son origine, de son
émergence. Méme I’art africain contemporain qui s’est « débarrassé » de la tradition, se
réalise a la fois avec son monde intérieur, celui dans lequel il vit et celui qu’il projette. 11
suffit de regarder I’art africain contemporain, pour voir qu’il y a toujours ce retour vers le
passé, vers la tradition. Et ¢’est pourquoi, nous disons avec Tumba Shango Lokoho que
I’esthétique et I’art de la traversée de Bidima ne sont qu’un « bricolage théorique, un
bricolage méthodologique et épistémologique pour donner sens et cohérence a une notion
qui pour sympathique qu’elle soit n’en est pas moins problématique »°%,

Bidima a choisi de traiter I’art africain dans une perspective de « pause
antipublicitaire » au lieu de le traiter comme une réalité concréte et conceptuelle. L’art
africain aurait, selon lui, choisi de « suspendre son vol » pour « démasquer » son jeu dont
I’enjeu est dans « une religiosité stérile, dans des marchés encombrants, dans des Etats
mécenes et dans un nationalisme étroit »*¢,

La pause est, dit-il, contraire a la marche, la suspension a I’affirmation, I’esquisse a la
certitude, le démasquage a 1’occultation et le hors-jeu. Mais ce qu’il ne dit pas, c’est que

de méme que la suspension, la pause indique un arrét, une tréve. Et dire de ’art africain

534 Lokoho T. S., Considérations sur I’esthétique négro-afiicaine francophone d’hier et d’aujourd hui.
Article publié sur le site :
http://www.In.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20L okoho%20TUMBA.doc
535 [hi

Ibid.
536 Bidima J.-G., L ‘art négro-africain, Paris, PUF, 1997, p. 5.



http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc

qu’il est en «en pause » OU «en suspension », c’est passer a coté de ce qu’il est
réellement, c’est faire du «bricolage méthodologique » pour éviter de traiter des
questions métaphysiques, archéologiques et démographiques. L’art négro-africain
participe de la totalité du réel qui implique au moins 1’ontologie et la métaphysique.
Bidima s’occupe de I’ceuvre comme « objet de communication entre une activité
productrice et le regard du sujet »>*7. Il laisse de coté les problémes de définition, pour,

dit-il, « surprendre I’art dans sa profération »%,

*kk

De L. S. Senghor a G. Ngal en passant par E. Mveng et J.-G. Bidima, on voit comment
se dessinent les traits et les caractéristiques de I’esthétique négro-africaine. Tous les
quatre ont tenté de jeter les fondements épistémologiques de la théorie esthétique négro-
africaine. Des fondements épistémologiques aux fondements méthodologiques il n’est
qu’un pas a franchir. Ils ont proposé des réflexions sur 1’Art négro-africain, ils 1’ont
interprété et enfin ils sont indiqué les méthodes de sa lecture et de sa compréhension.
Bref, ils ont posé et défini les conditions de possibilité de 1’esthétique négro-africaine.

Notre approche des arts africains n’est pas ici « d’exhiber la pertinence d’une tradition
africaine a glorifier en face d’une modernité mal assumée » (comme ’ont fait Césaire et
Senghor) ou d’¢laborer une esthétique générale (Senghor et Mveng), ni méme
« d’instituer une modalité d’expression de I’existence et de ’art africain sous la catégorie
de Traversée » (Bidima) ou d’élaborer une esthétique de la rupture (Ngal), mais d’établir,
a la maniere de Morris Weitz (1988), « le role d’une théorie en esthétique ».

L’entre-deux ou la Traversée est un état intermédiaire entre deux extrémes: on est
situé au milieu des dualismes tradition/modernité, écriture/oralité, mythe/raison alors que

I’art africain n’est plus dans cet état. On traverse un espace, un lieu de bout en bout.

537 Bidima J.-G., Art de la critique, critique de I'art : pour une théorie critique des arts africains, in Art et
Philosophie, ENS, 1998, p. 57.
538 Ipid., p. 57.



Traverser, c’est passer d’un c6té a I’autre. En définissant I’art africain comme « un art de
la traversée », Bidima, sans le savoir, est donc en train de clore le concept « art ». Notre
intention est d’aller au-dela pour formuler une critique beaucoup plus fondamentale, a
savoir qu’une théorie esthétique africaine — ou en général — est une tentative logiquement
vaine de définir ce qui ne peut pas l’étre, d’énoncer les propriétés nécessaires et
suffisantes de ce qui n’a pas de propriétés nécessaires et suffisantes, de concevoir le
concept d’art comme clos quand son véritable usage révéle et exige une ouverture>®, La
question n’est pas de savoir si I’art africain est dans une « traversée » ou dans un « entre-
deux », dans une « pause antipublicitaire » ou méme dans une « suspension », encore
moins d’élaborer une méta-esthétique, mais de quelle sorte est le concept d’art africain. Si
nous regardons bien ce que nous appelons «art africain », nous ne trouvons pas de
propriétés communes mais seulement des similitudes. Savoir ce qu’est I’art africain
«n’est pas saisir une essence manifeste ou latente, mais étre capable de reconnaitre, de

540 ces objets que nous appelons « art africain » en vertu de leurs

décrire et d’expliquer »
similitudes. Or la ressemblance fondamentale entre ces concepts est «leur texture
ouverte » : « Un concept est ouvert si ses conditions d application peuvent étre amendées
et corrigées ; c¢’est-a-dire si on peut imaginer ou établir une situation ou un cas qui ferait
appel a quelque espéce de décision de notre part; en vue soit d’étendre l'usage du
concept de fagon a le couvrir, soit de clore le concept ou d’en inventer un nouveau pour
traiter le nouveau cas et sa nouvelle propriété. Si on peut énoncer des conditions
nécessaires et suffisantes pour [’application d’un concept, il s’agit d’un concept clos.
Mais ceci ne peut arriver qu’en logique ou en mathématique, ou les concepts sont
construits et définis de facon compléte. Cela ne peut étre le cas pour les concepts
empirico-descriptifs et les concepts normatifs, & moins que nous ne les fermions

arbitrairement en stipulant les champs de leurs emplois »***,

539 Weitz M., « Le rdle de la théorie en esthétique », in Philosophie analytique et esthétique, textes
rassemblés et traduits par Danielle Lories, préface de Jacques Taminaux, Paris, Méridiens Klincksieck,
1988, p. 31.

540 |pid., p. 32.

54 Ipid., p. 33.



L’art est un concept ouvert. Dans la création artistique africaine, de nouvelles
conditions sociologiques sont apparues depuis les indépendances, et apparaitront sans
aucun doute constamment. De nouvelles formes d’art, de nouveaux mouvements
émergent et émergeront qui, exigeront des décisions de la part des intéressés quant a la
question de savoir si le concept d’art devrait étre étendu ou non. Les ethnologues, les
anthropologues, les esthéticiens peuvent bien aligner des conditions de similitudes, mais
jamais des conditions nécessaires et suffisantes pour I’application correcte du concept.
Les conditions d’application du concept d’ «art africain » ne peuvent jamais étre
énumérées exhaustivement puisque de nouveaux cas peuvent toujours étre envisagés ou
crées par les artistes africains, qui réclameraient une décision de la part de quelqu’un afin
d’étendre ou de clore 1’ancien concept, ou d’en inventer un nouveau.

C’est pourquoi, nous soutenons donc, avec Morris Weitz, que le caractére tres
expansif, aventureux de I’art, ses changements incessants et ses nouvelles créations, font
qu’il est logiquement impossible de garantir un ensemble de propriétés déterminantes.
Choisir de clore le concept d’art en disant : « I’art négro-africain, c’est... » est ridicule
puisque cela clot les conditions mémes de la créativité dans les arts. 1l y a bien entendu,
en art, des concepts clos légitimes et qui peuvent étre utiles. Mais ce sont toujours ceux
pour lesquels les limites des conditions ont été tracées dans un but particulier. Prenons,
par exemple, la différence entre « art africain » et « art dogon » tels qu’ils subsistent. Le
premier concept est ouvert et doit le rester (par rapport a la diversité des arts africains). Le
second est clos puisque les objets auxquels il s’applique, les conditions sous lesquelles il
peut étre utilisé correctement sont toutes données, dés que la frontiére, « dogon », est
tracée. Ici le critique peut élaborer une théorie ou une définition réelle dans laquelle il
énumere les propriétés communes — les arts dogons subsistants. Il ne s’agit pas non plus

de focaliser attention sur ’art « des sans-espoir »**2 ou des « marginalisés »**3, Selon

542 Bjdima J.-G., La philosophie négro-africaine, Paris, PUF, 1995, p. 61.
543 bid., p. 62.



Bidima, on s’est trop occupé de I’art des dignitaires tribaux et de la société « normale »
en laissant de coté « sa part maudite », ¢’est-a-dire « I’art des marginaux et des exclus ».

L’art africain n’est pas a saisir dans la marginalité ni dans 1’exclusion. Ce qui est
important, si le critique veut échapper a la confusion, c’est qu’il soit absolument clair sur
la maniére dont il concoit ses concepts. Sinon, partant du probléme qui consiste a essayer
de définir le concept d’« art africain » — un art de la traversée —, il aboutit a clore
arbitrairement le concept en fonction de certaines conditions ou caractéristiques
auxquelles il donne la préférence et qu’il résume en une recommandation linguistique
qu’il prend a tort pour une définition réelle du concept ouvert. Ainsi, beaucoup
d’ethnologues, d’anthropologues, de critiques et d’esthéticiens, aprés avoir demandé :
« qu’est-ce que I’art africain ? », choisissent une classe d’échantillons ; ils fournissent une
description vraie quant & ses propriétés communes, et ensuite interprétent cette
description qui concerne la classe fermée choisie comme une vraie définition ou théorie
de la classe ouverte de I’art. C’est 14, nous pensons, le mécanisme logique de la plupart
des soi-disant théories des sous-concepts de 1’art africain : « art yoruba », « art dogon »,
« art senoufo », etc.

La tache premiére de 1’esthétique africaine n’est pas de chercher une théorie, mais
d’élucider le concept d’art africain. Plus précisément, elle est de décrire les conditions
sous lesquelles nous employons correctement ce concept. Jusqu’ici toutes les définitions,
les reconstructions et les schémas d’analyse de 1’esthétique africaine sont « déformants »,
et n’ont rien ajouté a notre compréhension de ’art africain. Que signifie donc 1’énoncé :
« Cet objet est une ceuvre d’art africain » ?

L’usage effectif du concept, « art africain » désigne-t-il uniquement un objet fabriqué
en Afrique et par un Africain ? En d’autres termes, un masque représentant un dignitaire
de I’Afrique traditionnelle sculpté par un Européen dans son continent ou méme en
Afrique, est-il un objet d’art africain ? Quelles sont les conditions sous lesquelles nous
dirions qu’un tel objet est une ceuvre d’art africain ?

Il n’y a pas de conditions nécessaires et suffisantes, mais des conditions qui consistent

en plages de similitudes, c’est-a-dire des faisceaux de propriété dont aucune ne doit étre



présente, mais dont la plupart le sont, quand nous décrivons des choses comme ceuvres
d’art africain. Nous appellerons ces conditions les « critéres de reconnaissance » des
ceuvres d’art africain. Toutes ces conditions ont fonctionné comme critéres déterminants
dans les diverses théories d’interprétations de I’art africain ; aussi nous sont-elles déja
familiéres. Ainsi, la plupart du temps, quand nous décrivons quelque chose comme une
ceuvre d’art africain, nous le faisons sous condition que soit présent une espece d’artefact,
fabriqué en Afrique et par un Africain. Certains théoriciens ajouteraient des conditions
comme 1’expression d’une émotion, d’un acte religieux ; mais ces derniéres conditions
semblent étre tout a fait adventices, présentes pour certains spectateurs mais pas pour
d’autres.

L’énoncé : « Tel objet est une ceuvre d’art africain, représentant un dignitaire, un chef
ou un dieu africain, fabriqué en Europe (ou en Afrique) par un sculpteur Francais (ou par
un sculpteur Sénégalais vivant en Allemagne) », peut aussi bien étre sensée et est
susceptible d’étre vraie dans certaines circonstances.

Aucun des critéres de reconnaissance n’est un critére déterminant, nécessaire ou
suffisant, parce que nous pouvons parfois dire de quelque chose que c’est une ceuvre d’art
africain et continuer a lui dénier n’importe laquelle de ces conditions, y compris celle
qu’on a traditionnellement considérée comme fondamentale, & savoir étre fabriqué en
Afrique et par un Africain. Ainsi, le role d’une théorie esthétique africaine n’est pas de
définir ou de penser I’art africain dans une catégorie de la traversée mais d’utiliser la
forme de la définition, «de fagcon presque épigrammatique », pour accrocher une
recommandation déterminante visant a diriger a nouveau notre attention vers les éléments

religieux et muséographiques de 1’art africain.
8§ 2. L’esthétique de la plasticité : Iba Ndiaye Diadji
S’il y a un nom qui va rester dans I’histoire de 1’esthétique et de la critique d’art en

Afrique noire, ce sera certainement celui d’Iba Ndiaye Diadji. Il est titulaire d’une thése

d’Etat en Sorbonne sur la critique artistique et est auteur de plusieurs articles sur



l'esthétique, l'art africain, les cultures, 1’art et la science, la critique d'art, etc. Il a aussi
animé plusieurs ateliers, seéminaires, conférences sur les arts, I'esthétique, I'apport des
nouvelles technologies, la renaissance africaine, la critique, a Paris, Montréal, Los
Angeles, San Francisco, Ottawa, Tunis, Rabat, Ouagadougou, Conakry, Dakar... . Mais le
10 novembre 2003 a Dakar, ce chantre de I’esthétique africaine de la plasticité venait de
nous quitter : « le soleil s'est couché trop brutalement et [...] l'oiseau de Minerve n'a pas

544 Mais son ambition de recherche et

pu déployer toute I'amplitude de respectable vol »
ses prises de position dans le domaine de la plasticité africaine feront de lui un chercheur
exceptionnel.

Le concept de plasticité désigne, d’une part, « ce qui est susceptible de changer de
forme », « ce qui est malléable » — I’argile est, par exemple, une matiére « plastique » ; il
désigne, d’autre part, « ce qui a le pouvoir de donner la forme », comme les arts
plastiques. La plasticité désigne donc le caractere de ce qui est plastique, de ce qui peut-
étre modelé ; c’est-a-dire ce qui est susceptible de recevoir et/ou de donner de la forme.
La plasticité caractérise la capacité a évoluer et a s’adapter. Les arts plastiques sont des
arts dont le but principal est I’élaboration des formes. Cette plasticité ne peut exister sans
une critique d’art. Le Petit Robert indique que ¢’est dans la seconde moitié du XVI® siecle
qu’apparait le terme criticus pour signifier 1’ « examen d’un principe, d’un fait en vue de
porter sur lui un jugement d’appréciation, d’un point de vue esthétique O0OU
philosophique ». Cette définition s’est imposée en frangais avec I’idée de jugement
esthétique, et d’une habileté a juger les ouvrages de ’esprit. Aujourd’hui, le verbe
critiquer signifie « faire I’examen (des ouvrages d’art ou d’esprit) pour en faire ressortir
les qualités et les défauts ». Malheureusement, des universitaires africains comme Locha
Matéso se contentent de répéter sans discernement les observations de certains de leurs
homologues occidentaux et ne prennent pas en compte cette définition. Ils s’interrogent

sur la pertinence méme du concept « critique, pour un continent sans écriture » et

544 Massamba Mbaye, « Iba Ndiaye Diadji. Le héraut d'une civilisation plasticienne », in Cahier Critique
n°59



pensent que ce mot « renvoie avant tout a la tradition occidentale »**, De méme que
Matéso, Hountondji pense lui aussi qu’il est « difficile de concevoir une civilisation
scientifique qui ne soit pas une civilisation écrite, difficile de concevoir une histoire des
sciences, une tradition scientifique dans une société ou le savoir ne se transmettait que
sous forme orale »**.

L’écriture grecque ou hébreu, latine ou chinoise ne sont pas les seules formes de
fixation de la mémoire. Le penser c’est avoir une vision trés limitée des formes d’écriture
et des modes de diffusion du savoir scientifique. Les chercheurs africains doivent prendre
leurs distances a 1’égard des repéres de ’histoire occidentale et des clichés de I’ethnologie
coloniale. Selon Iba Ndiaye Diadji, « Matéso et Hountondji sont restés prisonniers de
grilles d’analyse étroites et rigides qui leur ont fait perdre de vue [’existence de
civilisations africaines avec des modes fonctionnels de fixation de la mémoire »**7,

L’écriture n’est pas une simple fixation de la mémoire par des caractéres latins, arabes,
grecs ou hébreux, c’est aussi « un systéme cohérent de signes décidés par les dges d'une
civilisation ». Il en est ainsi pour I’écriture égyptienne dans I’antiquité, les signes
bambara dans I’Empire mandingue au XIII® siécle, ou I’alphabet guéze au V* siecle dans
le royaume d’Axoum, actuelle Ethiopie. Le Nigeria, le Cameroun et la Sierra Léone ont
produit des écritures comme le nsibidi, qui a été utilisé pour fixer des faits d’histoire. Le
tifinar, écriture touareg et les signes dogons ont permis également de vehiculer des choix
artistiques et des modes de pensée philosophique et religieuse.

Mais revenons au mot critique. Iba Ndiaye Diadji nous fait savoir que chez les Wolofs
du Sénégal ce terme est désigné par « cettantal gi », critiquer par « settantal ». Le terme
seet désigne a la fois I’acte de critiquer et celui de voir. Ainsi donc, en wolof, critiquer

c’est examiner par tous les sens tout ce qui est produit par 1’esprit qui a appris a voir. En

545 Mateso Locha cité par Diadji I. N., La critique d’art en Afrique. Repéres esthétiques pour lire I'art
africain, Paris, L’Harmattan, 2007, p. 18.

546 Hountondji P.-J., cité par Diadji I. N., op. cit., p. 33.

%47 Ibid., pp. 17.18.



d’autres termes, c’est poser son regard sur une production de I’esprit pour bien la voir et
la faire voir. Le wolof distingue bien voir et regarder.

Jean Laude, qui a parfaitement percu la faiblesse de la critique occidentale face aux
arts africains, invite ses homologues occidentaux a étre plus modestes lorsqu’ils veulent
tout expliquer par analogie. Ceux qui définissent I’art africain traditionnel comme un art
fonctionnel se défendent de parler des marques du discours critique. Or, soutenir que 1’art
africain a des fonctions sociales et ne pas s’interroger sur la culture esthétique et
technique de ceux qui font assumer ces fonctions, c¢’est ne pas se soucier de lire et de dire
les faits artistiques tels qu’ils sont en Afrique. Car, pour créer, les artistes s’appuient
certainement sur un répertoire de conventions et d’interdits. Il y a donc incontestablement
un maitre et un gardien de ce répertoire. On ne peut occulter le discours critique a la base
de la définition des fonctions de I’art africain traditionnel. Chaque forme est destinée a
quelque chose, et sa fonction est non pas relatée en caractéres arabes, guéze ou hébreu,
mais dans des termes d’un répertoire enseignés par toute une civilisation.

L’anonymat de certains objets d’art africain traditionnel ne signifie nullement absence
d’une individualité dans la création, mais plutét une reconnaissance des avis d’une
critique gardienne des valeurs esthétiques et éthiques du groupe. C’est ainsi qu’une danse
mandingue, une sculpture yoruba ou une musique peule dépassent le nom de 1’artiste
créateur et portent I’empreinte culturelle du groupe. Toutes ces productions nous
permettent de voir que la critique est présente partout. Le choix des artistes a toujours été
guidé par une réflexion esthétique « née dans un environnement civilisationnel précis et
encouragée par une critique plasticienne, pour désigner ainsi les divers modes
d’enseignements de cet art fonctionnel »*8,

Une abondante littérature a enfermé 1’Afrique dans une civilisation de 1’oralité. On
entend souvent dire que «1’Afrique n’a pas connu I’écriture mais est riche de son
oralité », « En Afrique, quand un vieillard meurt, ¢’est une bibliothéque qui brile ». Des

slogans qui réduisent, selon Iba Ndiaye Diadji, la riche variété de la plasticité africaine au

5% Diadji I. N., La critique d’art en Afrique. Repéres esthétiques pour lire l'art africain, Paris,
L’Harmattan, 2007, p. 22.



verbe. Alors que toutes les civilisations du monde ont dans leurs identités respectives « le
verbe pour dire leurs réves, la parole pour fixer leur éthique, I’oralité pour conduire leur
quotidien »**°, En Afrique, comme partout ailleurs, tous les vieillards ne sont pas des
génies dont les propos doivent étre conservés pour 1’éternité. Les cultures africaines sont
fondamentalement plasticiennes. Elles ne sont pas orales. L’esthétique de la plasticité
désigne :

«le discours et la pratique artistique qui savent intégrer dans leurs champs d’action et
créatif la vie dans ce qu’elle est : unique. En effet, il n’y a pas dans la vie, d’un cété
loralité, de 'autre la danse, la musique, ou la sculpture. Les arts d’Afrique et leurs
civilisations ont trop longuement souffert de cette division factice qui détachait en mille
morceaux ['unicité de la culture.

Les théoriciens de [’oralité portent une lourde responsabilité dans le dépegage des
valeurs de la plasticité. Consciemment ou pas, ils se sont faits les continuateurs zélés de
l'idéologie coloniale qui, en réduisant I’Afrique a un continent du verbe et de la palabre
interminable, I'excluait de fait des domaines de la science et de la technique. La plasticité
est donc 1’étre méme des civilisations d’Afrique. C’est elle qui forge [’homme dans ses
modes de pensée et d’étre. Sans elle, il n’y a pas d’eceuvre de [’esprit. C’est elle qui
permet au mandingue de garder sa personnalité esthétique, malgré les emprunts faits au
Baoulé et au Wolof.

C’est encore elle qui nourrit la science et la technique et apprend au jeune a répondre
aux questions de la vie distinctement, sincérement. Et c’est elle qui poursuit et enveloppe
I'artiste dans chacune de ses esquisses, dans chacune de ses productions »*°.

Les sociétés africaines sont plasticiennes par les formes d’écriture de leur histoire, par
leurs arts, par leurs sciences, par leurs techniques. C’est cette plasticité, nous dit Iba
Ndiaye Diadji, qui fonde le discours critique en Afrique. La critique est inhérente a la
production artistique : chaque ceuvre renferme des enseignements sur les ressources de

cette plasticité, de ces empreintes de la créativité africaine. Celui qui connait et fréquente

bidem
550 Diadji I. N., L impossible art africain, 2002, p. 26.



les valeurs des civilisations africaines, ne peut donc manquer de découvrir facilement la
réalité du concept de critiqgue en Afrique. Parce qu’on pense que I’ccuvre d’art africain
traditionnel est avant tout un objet religieux ou rituel, qu’elle n’est pas un objet de plaisir
artistique, on soutient qu’elle ne s’offre pas ou trés peu a la critique. Par conséquent, le
jugement esthétique, s’il existe, reste trés limité.

Dans la mesure ou les régles de création ne sont pas connues par le grand public, la
critique parait, du méme coup, vaine, car il est impossible pour le profane de savoir si, oui
ou non, ’ceuvre produite est conforme aux criteres de production. La différence entre
I’esthétique africaine et I’esthétique occidentale est exprimée, nous dit Lucien Stephan,

51 Cette préférence est justifiée par la

par I’emploi de « critique » au lieu d’« esthétique »
convenance entre la méthode employée par les fonctionnalistes et la notion occidentale de
critique artistique. Ces derniers réunissent des évaluations sélectives, soit libres, soit
suscitées. Un ensemble d’objets étant donné, ils examinent les préférences des

552 expliquent pourquoi ils préférent tel objet & tel autre. 1ls leur demandent de

Africains
les classer par ordre de préférence. L’enquéteur va tenir compte des accords ou des
désaccords entre ces préférences. C’est dans les réponses que se révélent les critéres de
choix exprimés. L’analyse commence avec l'interprétation et I’explication de ces critéres
par I’ethnologue. Leur ensemble constitue le canon, ou 1’esthétique du style étudié®®®,

La critique est I’activité qui juge des ceuvres d’art singuliéres, affirme ou nie leur
valeur, opérant sur elles des différenciations de valeur. Mais 1’esthétique se distingue de
la critique en ce qu’elle cherche les critéres sur lesquels se fondent les jugements de
valeur critiques. Elle ne prononce pas elle-méme de tels jugements de valeur, mais les
prend pour des données dont il faut chercher les principes ou les mentionne simplement a

titre d’exemples. Elle est donc générale et plus abstraite que la critique.

%51 Kerchache J., Paudrat J.-L., Stephan L., L '4rt africain, Mazenod, 1988, p. 277.

%52 Crowley D. J. (1973 et 1971), Bascom W., 1973.

553 Thompson R. F., « Yoruba artistic criticism » (1973), Fernandez J. W., « Principes of opposition and
vitality in Fang aesthetics » (1971)



Une fois posée cette distinction entre esthétique et critique, il est clair que ce
qu’observent, interprétent et reconstituent les ethnologues s’apparente beaucoup plus a la
critique qu’a I’esthétique.

« Toutes les sociétés sont plasticiennes » : la critique plasticienne, comme catégorie
esthétique, est trés liée a ’homme. Par ’art et la réflexion critique, 1’oralité intégre une
dimension culturelle. En Afrique, I’histoire des arts dévoile des enseignements sur des
choses qu’on croyait enfouies. Ces enseignements se pratiquent dans le systéme éducatif
ou I’on découvre la force d’une organisation socio-politique : « on apprend par la vie de
tous les jours ce qui constitue les piliers de la culture et les mécanismes pour forger soi-
méme ses propres modes de réactions, face a toute question nouvelle »%%,

Cette école de la vie nous permet d’exprimer librement nos pensées, nos observations
et nos critiques. William Fagg raconte I’histoire du sculpteur yoruba qui critiquait « —
avec juste raison — le travail d’un autre, parce que la téte de ses statuettes était trop grosse
par rapport au corps »%°. Il y a 1a un fondement esthétique de la critique qui est faite sur
la statuette et le «sculpteur-critique » propose des corrections «a partir de I’idée
d’équilibre ». A coté des ceuvres fidéles aux canons de la critique, Iartiste peut aussi
exprimer son individualité, choisir ce qui répond a sa marque esthétique.

La variété des supports et du matériau dans la sculpture sont également des éléments
importants dans la création puisqu’ils interviennent dans 1’expressivité du signe plastique.
De méme, 'usage du bois ou de la pierre, du quartz ou du granit, du basalte, « est une
option technique » et I’habileté dans le travail de ces différents matériaux « est une preuve
de la maitrise de techniques, ayant permis de laisser a la postérité ces sculptures aux
traits de visages expressifs »*%®. Il y a 14 la présence d’une critique qui est au fondement
méme de I’évolution de I’esthétique en Afrique. Cette critique est création, recherche

plastique constante, fréquentation assidue des chemins de la création.

554 Diadji I. N., Qui a besoin de la critigue d’art en Afrique — et ailleurs, Paris, L’Harmattan, 2006, pp. 56.
555 Cité par Laude J., Les arts de I’Afrique noire, Librairie Générale Francaise, 1966, p. 145,
556 |-

Ibidem



Iba Ndiaye Diadji identifie trois acteurs de la critique d’art dans les sociétés africaines.
Le premier, c’est d’abord le public: « L’observateur qui fiéquente assidiiment des
spectacles de danse sera témoin, plus d’une fois des reproches, des critiques (par le
regard, par le geste et par le refus de continuer la danse) du danseur ou de la danseuse
face au tambour-major lorsque la rythmique est faussée. Et souvent le public présent
donne raison au danseur-critique par des murmures, voire des cris de désapprobation en
direction de [’orchestre des percussions, obligé dans bien des cas de réajuster
Iharmonie »*.

Ce qui veut dire donc que le public est éduqué par les mémes expériences qui
permettent a 1’artiste de créer, et au critique d’apprécier. Mais ce n’est pas n’importe quel
danseur ou observateur qui peut avoir cette oreille musicale pour faire corriger les fausses
notes.

Le griot est le second acteur de cette critique. Il est & la fois poéte, chanteur, musicien
et grand danseur. De par son expérience, il a la capacité de mesurer le rythme en musique,
de repérer un faux pas en danse, de déchiffrer le verbe, de maitriser le poids des mots et la
force des images. Sa critique « porte sur la connaissance précise du patrimoine, sur [’art
de la parole, enfin sur la virtuosité musicale... »*®. Elle repose donc sur des valeurs
culturelles qui considérent la plasticitté comme un véhicule majeur pour la
communication. Comme tout critique, il a un sens élevé de 1’écoute et de I’observation.

Le troisiéme et dernier acteur de la critique plasticienne est le sorcier, féticheur ou
guérisseur traditionnel. 1l a des fonctions sociales et religieuses qui portent sur ses
capacités d’artiste concepteur de symboles, et celles de critique exégéte des non-dits de la
Nature et des Dieux. Puisqu’il s’occupe de I’irrationnel, du spirituel et du sacré, on
pourrait penser que son domaine d’intervention est complétement antinomique & celui du
critique d’art, soucieux de repéres concrets pour faire partager ses points de vue. Mais en
réalité, son sens critique est « constamment en éveil pour que les lignes sculptées

correspondent aux mesures de [’esprit qui doit habiter le morceau d’ivoire ou de bois

57 Diadji I. N., Qui a besoin de la critique d’art en Afrique — et ailleurs, Paris, L’Harmattan, 2006, p. 60.
558 Kesteloot L., cité par Diadji I. N., op. cit., p. 62.



choisi »*%°. 11 a regu une formation solide, une attention soutenue aux faits et aux gestes
du groupe et aux relations entre I’homme et son environnement : Ses observations, ses
avis et ses conclusions sont donc suivis de tels supports concrets, que I’irrationnel
s’installe facilement comme faisant partie du réel au quotidien. Comme le critique d’art, il
a une fréquentation réguliére des préoccupations (sociales, religieuses, politiques,
esthétiques, économiques) de ses contemporains ; ce qui lui permet de pouvoir interpréter
leurs fantasmes, leurs peines, leurs cauchemars, leur joie. Son autorité vient de
I'approbation que suscitent ses critiques et conseils.

Que ce soit donc le griot ou le sorcier, il y a toujours a la base de leurs pratiques, nous
dit Iba Ndiaye Diadji, une réflexion critique doublée de choix plastiques précis pour
assurer une correcte communication avec I’autre. A c6té de ces deux personnages, Iba
Ndiaye Diadji évoque le cas du forgeron et du cordonnier qui ont en commun d’étre
artiste-créateur de formes : le premier pour les bijoux et les outils techniques, le second
pour les formes de chaussures, amulettes ou autres outils en cuir. Tous les deux sont
crédités de pouvoirs mystiques leur permettant de communiquer avec des forces
supérieures pour créer des signes et interpréter leur sens. Tous ces acteurs de la critique
plasticienne (public, griot, sorcier, forgeron, cordonnier, etc.) « ont incontestablement par
leurs questionnements et leurs réponses fait accepter des formes, des significations,
parfois des doutes sur tel fait de la Nature ou telle création de ’esprit »°.

Il n'est pas donc d'esthétique sans critique ; celle-ci est faite par des sculpteurs plus
&gés et par des membres de la société qui peuvent déprécier une ceuvre. Un apprentissage
permet de léguer les régles du savoir faire. Il est plus ou moins long et dépend de la
qualité de discernement de I'apprenti et de sa maturiteé.

Massamba Mbaye, dans son article « Iba Ndiaye Diadji. Le héraut d'une civilisation
plasticienne » (2004 : in Cahier Critique n°59), affirme le « caractére pléonastique du
concept « d'esthétique de la plasticité » et les « développements essentialistes » d’Iba

Ndiaye Diadji. Selon lui, pour généreuses qu'elles soient, les positions du critique d’art

559 |bid., p. 64.
560 [pid., p. 66.



sénégalais, « procédent pour beaucoup d'un "militantisme esthétique™ ». Il cite un passage
de Créer l'art des Africains : « l'art est fondamentalement éthique dans la mesure ou, chez
tout artiste véritable (sic), le plaisir d'exprimer le piment de ses entrailles ou les mélodies
de son ceeur pour offrir du plaisir & d'autres intimités humaines, est au-dessus de tout »%6%,
Or pour Massamba Mbaye, « I'art ne se confond point a I'hédonisme ». Ce qui le pousse a
conclure que I’esthétique d’Iba Ndiaye Diadji est une esthétique « de combat », un
combat pour la reconnaissance de I’humaine dignité du négro-africain.

Pour nous, la tiche premiére de I’esthétique africaine n’est pas de chercher une théorie
mais d’élucider le concept d’art africain. Plus précisément, elle est de décrire les
conditions sous lesquelles nous pouvons employer correctement ce concept. Et c’est
exactement ce que fait Iba Ndiaye Diadji en décrivant I’art africain dans la mixité
transversale de I’art proprement dit et dans toutes ses formes mais aussi de la science et

de la technique.

%1 |ba Ndiaye Diadji, Créer I'art des Africains, p. 113.



CHAPITRE Il : ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE ET CULTURES GLOBALISEES

Joseph Adande, dans son article « L’art africain et I’imaginaire des autres entre le XVI¢
et le début du XX°¢ siecle », place le concept de mondialisation dans une perspective
historique. Dans les ouvrages écrits sur les arts africains, on parle souvent de leur
découverte par les Européens. Or la découverte d’un art s’est d’abord faite par les artistes
eux-mémes qui ’ont mis au jour.

La prétendue passivité des « découverts » est vraisemblablement due & une distorsion
des regards. L’histoire des peuples racontée par eux-mémes le confirme. Car si les
Européens ont « découvert » les Africains, ceux-ci les ont aussi « découverts » dans les
mémes circonstances et au méme moment. Joseph Adande nous rappelle d’ailleurs que
lorsque les portugais sont venus pour la premiere fois a Ouidah, ville située sur la cote
Ouest africaine, des deux habitants qui les ont vus les premiers, « ['un prit ses jambes a
son cou, sous [’effet du traumatisme causé par la vision de ces hommes au teint curieux,
tirant sur le rouge »*®2 Il n’avait jamais rien vu de semblable avant. La page de cette
histoire peinte sur une toile visible au Musée historique de la ville de Ouidah rapporte
avec beaucoup d’humour cette rencontre entre 1’Occident et I’ Afrique.

Mais, pour Joseph Adande, au dela de la « rencontre », qui s’est faite bien plus au
profit des Européens qu’a celui des Africains, on ne peut s’empécher d’y voir la mise en
place « d’une mondialisation de 1’imaginaire ». C’est pourquoi, selon lui, si le mot de
« mondialisation » est récent, il désigne une réalité beaucoup plus ancienne. Ce que sous-
entend ce terme est « en marche depuis que I’homme s’est mis debout pour aller d la
rencontre d’autres hommes ou a la découverte de I'univers en véritable conquérant ou en
aventurier »°®3. Pour les historiens, en effet, la mondialisation s’est faite a la faveur des

voyages, des migrations forcées comme la traite négriére, de commerces transatlantiques,

%62 |bid., p. 64.
563 Ipid., p. 61.



de la colonisation, des deux guerres mondiales et plus récemment de I’invasion
technologique. A chacun de ces moments, les Africains ont transporté avec eux leur
vision du monde et leurs habitudes.

L’art africain a profité de toutes ces circonstances pour s’imposer progressivement
dans le monde. Rares sont les musées du monde qui ne détiennent pas une pi¢ce d’art
africain. Et aujourd’hui encore, les rencontres de cet art avec celui des autres continents
sont loin d’étre finies. La mondialisation n’est pas un risque. Certes les nouvelles
technologies pourraient conduire le continent a un état de dépendance économique, mais,
comme le pense Joseph Adande, ceci est un moindre mal face au risque de
méconnaissance de notre héritage culturel. Le monde de I’art, aussi curieux que cela
puisse paraitre, semble échapper a la crise économique qui secoue 1’ Afrique. Les objets
d’art africain sont ’objet d’un véritable engouement et les prix flambent dans toutes les
rencontres internationales.

Mais quelle est la place de I’art et de ’artiste africains dans ce nouvel ordre mondial ?
En d’autres termes, qu’est-ce que peut signifier une africanité artistique au sein de la
mondialisation ? Comment [’artiste africain assumera-t-il sa quéte identitaire et son
ouverture au monde ? Et enfin, ne pouvons-nous pas appréhender la création artistique

africaine contemporaine en termes de métissage ou de « branchement » des cultures ?

8 1. La biennale de Dakar

Les artistes africains sont peu présents sur le marché international de 1’art. Leurs
créations restent dominées par 1’Occident qui fixe les régles du marché de 1’art. Depuis
les ethnologues de la premiére heure du début du siécle dernier et jusqu’a la fin des
années 1990, le terrain de la critique d’art africaine était occupé par les Occidentaux.
Presque tous les ouvrages sur l'art africain étaient écrits par des Occidentaux. Le manque
de critique d’art en Afrique a fait qu’aujourd’hui ce sont des experts occidentaux qui
définissent les reégles de ce marché de 1’art, méme en Afrique. Mais, comme le dit trés

justement Ngoné Fall, « le critique occidental ne faisait qu'occuper la place laissée par



son homologue africain ». L’art africain passait toujours par 1’Occident pour étre reconnu
a sa juste valeur méme en Afrique. Il a fallu un événement aussi important comme celui
de la Biennale de Dakar pour que I’ Afrique et les artistes africains trouvent la place qu’ils
méritent dans le marché de I’art.

La mise en place des rencontres artistiques comme la Biennale de Dakar va
certainement changer la donne. Les Africains se mettent de plus en plus a une réflexion
critique des démarches, des techniques de productions et des choix plastiques des artistes
de leur continent. Méme si le nombre est encore insignifiant, il existe de plus en plus
d’Africains critiques d’art : feu Iba Ndiaye Diadji, Abdou Sylla, Yacouba Konaté, Simon
Njami, Ngoné Fall sont reconnus comme des critiques d’art.

La Biennale de Dakar est placée sous 1’égide du Ministére de la Culture et de la
communication de la république du Sénégal. A sa création, les autorités sénégalaises
voulaient faire de cette rencontre internationale une vitrine des Arts et des Lettres en
Afrique. C’est un événement artistique international consacré aux arts africains et qui
réunit autour de diverses manifestations, des artistes africains et de la diaspora, ainsi que
des professionnels de ’art contemporain du monde entier. En instituant la Biennale, 1’Etat
sénégalais veut placer la culture au cceur des politiques de développement.

Elle fut instituée depuis 1989. La premiére édition qui date de 1990 était
essentiellement consacrée aux Lettres et ouverte aux artistes autour de la thématique
Regards croisés sur la création artistique. Le poéte Amadou Lamine Sall fut le Premier
Secrétaire Général de la Biennale (1989-1993).

En 1992, la seconde édition était réservée a I’art plastique contemporain autour de la
thématique Art africain, permanences et mutations. A 1’origine, le gouvernement
sénégalais voulait alterner une Biennale des Lettres a une Biennale des Arts. Finalement,
ce sont les bailleurs de fond occidentaux, surtout I’Union Européenne, qui lui ont imposé
de faire une Biennale consacrée uniquement aux arts. Comme quoi : «qui paie,
commande » !

Depuis cette date, avec une interruption de 1994, la Biennale, encore appelée Dak'Art,

rassemble une sélection des « meilleurs » artistes africains. C’est 1'événement le plus



important en Afrique consacré aux arts plastiques. C’est a partir de 1996 autour de la
thématique Création artistique africaine et marché internationale de [’art, qu’elle fut
définitivement consacrée a la création africaine contemporaine : les autorités sénégalaises
décident qu’elle soit réservée aux arts plastiques et au design avec un salon sur le textile
et la tapisserie.

L’édition de 1998 est consacrée au Management de I’Art africain contemporain. Pour
la premiére fois, des artistes de la diaspora sont sélectionnés dans le cadre des expositions
individuelles. Certains revendiquent leur africanité et une présence plus significative a la
Biennale de Dakar ; ce qui leur permettra de légitimer leur création dans leur terre
d’origine mais aussi de puiser de nouvelles sensations pour leur inspiration. Les arts
numériques sont intégrés dans la Biennale depuis cette édition.

Celle de 2000 est consacrée aux Tendances, styles et créativité dans [’art africain a
I’orée du 3°™ millénaire. C’est a partir de cette édition que les organisateurs ont décidé
d’allonger la durée de I’événement qui passe désormais d’une semaine depuis sa création
& un mois ; et ceci a permis d’accroitre le nombre de Vvisiteurs dans les expositions. Les
initiatives privées sont de plus en plus nombreuses et vont mettre en place DAK’ART
OFF : des expositions individuelles ou collectives sont organisées par des galeristes ou
des artistes. Les sites de la Biennale sont éparpillés a travers la ville.

Rémi Sagna fut le Secrétaire Général de la Biennale de 1996 & 2000 et depuis 2002,
c’est Ousseynou Wade qui a pris le relais. Les Biennales de 2002 sur Création
contemporaine et nouvelles identités, de 2004 sur L'art africain contemporain a I'heure
de la mondialisation » et de 2006 sur Afrique : entendus, sous-entendus et malentendus
furent de plus en plus professionnelles. L’Exposition internationale, le Salon du Design
africain, le Salon de la jeune création plastique sénégalaise, la Sélection de la Diaspora, le
Dak’ Art off sont autant de manifestations qui confirment la place de Dakar dans le débat
la contemporanéité artistique africaine.

Aujourd’hui, apres 9 éditions, quel regard peut-on jeter sur cette Biennale ? Il y a sans
doute des pas importants qui ont été faits, mais il reste encore beaucoup a faire. 1l est

important de souligner tout d’abord les moyens financiers de la Biennale quand on sait



que I’essentiel de son financement provient de sources extérieures. Car sans ces bailleurs
de fond que sont principalement I’Union Européenne, 1I’Agence Intergouvernementale de
la Francophonie, la Coopération frangaise, le Ministére francais de la culture, 1’Unesco,
etc., la Biennale ne pourrait pas avoir lieu. Cette Biennale ne pourra pas continuer si le
gouvernement sénégalais veut toujours tendre la main pour I’organiser. Dak’Art ne peut
pas « s’installer dans une logique d’assistance » (Ndiaye 1. D., 2003 : 87). Ces bailleurs
réduisent d’ailleurs de plus en plus leur part de financement. Un jour viendra ou le
Sénégal devra donc se contenter de ses propres atouts financiers pour la pérennité de cette
Biennale. C’est une question de volonté politique. Tous les Etats africains doivent aussi
s’impliquer s’ils veulent que la Biennale reste une Biennale pour 1’art en général et les
arts d’Afrique en particulier.

Toutefois, cela ne signifie pas que le financement de la Biennale doit étre soutenu
uniquement par I’argent des Africains et des Etats africains. Un événement de ce genre a
toujours besoin de moyens financiers, qu’ils proviennent de I’ Afrique ou des donateurs
occidentaux. Mais, comme le précise Iba Ndiaye Djadji, le Sénégal doit avoir ses propres
« atouts techniques, scientifiques, matériels et financiers » (lbid., : 89). Le devenir de
cette Biennale doit intéresser tous les Africains et les Etats africains « qui y trouvent un
pole de référence pour I’art contemporain d’Afrique » (Ibid., : 90).

La Biennale a pour rdle de révéler au grand public la richesse de la création artistique
africaine, la valoriser et la promouvoir. C’est un espace de légitimation de la création
plastique africaine en ce sens qu’elle est un lieu de rencontres et de questionnements
théoriques autour des arts et de I’esthétique africains. Elle permet donc aux Africains
d’élaborer leurs propres discours sur leurs arts, d’apprécier I’état de la création artistique
négro-africaine, de mettre en place des moyens qui permettront aux artistes de produire
des ceuvres de qualité et de réunir les conditions nécessaires pour promouvoir leurs
créations. Des tables rondes, des conférences et des ateliers sont organisés et permettent
aux professionnels de I’art d’analyser les conditions de création des artistes, leurs modes
et techniques d’expression, leurs formations, leurs sources d’inspiration, mais aussi les

moyens et les conditions de vulgarisation de leurs ceuvres.



Elle donne la possibilité aux artistes peu connus sur le plan international de promouvoir
leurs ceuvres sur le continent. La biennale dispose d’un Commissaire général aux
expositions et de Commissaires associés qui viennent de tous les continents. lls se
réunissent et examinent les dossiers de candidature envoyeés par les artistes eux-mémes.
Ce sont eux qui sélectionnent les artistes qui doivent exposer leurs ceuvres.

Les artistes qui sont sélectionnés sont africains, des afro-américains ou des artistes
vivant en Afrique. Mais limiter la sélection a ces seuls artistes, n’est-ce pas tracer une
frontiére a I’art ? L’édition de 2002 a été prédominée par le critére de sélection. Comment
définir un artiste africain ? A quoi reconnait-on un artiste africain ? Un artiste d’origine
africaine qui est né et qui vit en Occident ou en Asie, et qui ne connait rien du continent
africain, doit-il étre défini par rapport a I’ Afrique ?

La question est d'autant plus cruciale que le comité de sélection se voit partagé par la
candidature de Bruce Clarke. Son africanité semble parfois soulever quelques
interrogations. En effet, né a Londres en 1959 de parents sud africains, l'artiste vit en
France ou il n’est pas reconnu comme un artiste africain. Alors que sa candidature est
retenue par Ousseynou Wade, secrétaire général de la biennale de Dakar, le conseil
d'administration refuse la participation de cet artiste a I'événement.

Que sous-entend donc cette notion d’africanité ? L'Afrique est réduite & une carte
d'identité et un acte de naissance qui ne sont pas ceux de Bruce Clarke. Mais ses combats
pour I'Afrique lui ont valu les faveurs du comité de sélection qui décide d'ouvrir sa
sélection a des artistes n'appartenant pas a I'Afrique et a sa diaspora. Bruce Clarke sera
finalement invité a exposer son africanité en terre sainte.

La Biennale de Dakar est en train de former un ghetto d’artistes africains au moment
ou les artistes s’ouvrent au monde entier. Une Biennale qui se veut internationale doit étre
ouverte & tous les artistes. Les artistes locaux pourraient ainsi avoir d'autres échanges.
Avec la mondialisation des échanges culturels, les voyages, les artistes se créent une
identité plurielle & partir de leurs différentes rencontres. A mon sens, la Biennale de Dakar
pourrait bien étre ouverte aux artistes du monde entier, tout en privilégiant bien slr les

artistes africains : ce sera une rencontre beaucoup plus intéressante pour le brassage des



cultures. Si a sa création la Biennale avait pour objectif de promouvoir les artistes
africains, de les aider a démarrer, aujourd’hui, 20 ans aprés sa création, elle peut intégrer
des artistes du monde entier.

L’origine ou la nationalit¢ d'un artiste est secondaire par rapport & ce qu’il peut
apporter au patrimoine culturel universel. Une sélection d’artistes européens ou asiatiques
serait un facteur de progrés, en ce sens qu’elle participe & la rencontre des peuples qui
doivent former un seul village planétaire uni et indivisible pour échapper a la destruction.
L'art est sans frontiére.

Iba Ndiaye Diadji s’indignait déja de voir que méme le Conseil scientifique de la
Biennale de Dak’Art sélectionnait les artistes par rapport a leur aire géographique, en les
séparant par rapport a une division socioculturelle et esthétique du continent en cing
espaces : Nord, Sud, Ouest, Est, Centre. Or le découpage politico-administratif colonial
ne saurait étre repris par une Biennale qui se veut innovatrice®®*.

Pour comprendre les arts africains, il nous faut mettre entre parenthéses les frontiéres
héritées de la colonisation. On ne peut comprendre I’art congolais, I’art burundais ou I’art
zambien si on ignore ce qu’est le bantu, si on méconnait la parenté linguistique, artistique
et culturelle des populations faisant plus de 150 millions d’ames. L’espace culturel et
artistique qui fait du Sénégal, de la Somalie et de I’Afrique du Sud des composantes de

I’identité africaine, dépasse de loin les frontiéres héritées de la colonisation®®,

%64 Diadji I. N., L impossible art africain, Dakar, Dékkando, 2002 : 58-59.
%65 \/oir & ce propos Diop C. A., L unité culturelle de I’Afrique Noire, Paris, Présence Africaine, 1960.



§ 2. L’artiste africain : entre quéte identitaire et mondialisation

Nous avons montré plus haut que Senghor et Engelbert furent les plus grands
théoriciens d’un art négro-africain enraciné dans les valeurs de civilisation du monde noir.
Leurs discours sur 1’art négro-africain se résument autour de trois axes : le sens de la
composition, le rdle de la mixité et la personnalité du groupe®®.

En poésie, le sens de la composition s’exprime dans le vers-librisme qui produit des
mots et des images a la cadence de la respiration humaine. En sculpture, on le retrouve
dans la simplicité des formes que ’artiste a mises sur son ceuvre pour rendre plus vivant
son signe plastique.

Dans I’art négro-africain, chaque ceuvre porte inévitablement deux voire trois ou
plusieurs aspects d’autres formes d’expression : d’ou la mixité dans la création. Il n’y a
pas d’un coté ’oralité, de I’autre la danse, la musique ou la sculpture : on peut retrouver
dans une peinture des emprunts aux techniques de la sculpture. Le poeme est chanté et la
danse transforme la musique.

Mais chaque groupe a sa personnalité. Au Sénégal, pour reprendre les termes d’Iba
Ndiaye Diadji, quand on parle du wango, on sait immédiatement qu’on fait référence aux
danses hautes des Hal pulaar, le ndaga nous méne aux deéhanchements rythmés des
danseuses du Saloum et le Iémbél nous oriente vers les femmes lawbées avec leurs danses
sensuelles. Chaque groupe social accepte les ceuvres d’art qui répondent a ses critéres
esthético-éthiques, et les diffuse ensuite au nom de tous. L’ceuvre jugée positivement
devient le patrimoine du groupe et sa seule signature est wolof, baoulé, yoruba,
mandingue selon le cas. On retrouve cette personnalité du groupe jusque dans les
instruments de musique car que ce soit le riti, le tama, le kora ou le jembe, tout peut étre
localisé.

Mais ces différentes caractéristiques sont valables pour toutes les créations artistiques

du monde. Car chaque peuple est attentif a la composition de ses ceuvres d’art, a I’apport

%66 Diadji I. N., L ’impossible art africain, Dakar, Dékkando, 2002.



de techniques mixtes et a sa personnalité socioculturelle. En ce sens, et selon le mot d’Iba
Ndiaye Diadji, cette variété des particularismes situe « positivement les arts africains
dans le concert universel de I'Art et non plus dans celui étroit et réducteur de [’art gréco-
latin »%7.

Toutefois, cela n’empéche pas le critique d’art sénégalais de penser que les artistes
africains doivent rester eux-mémes ; c’est-a-dire artiste négre et africain, artiste berbére et
africain, artiste arabe et africain. Méme I’artiste qui revendique une citoyenneté mondiale
doit savoir d’ou il vient, qui il est, ce qu’il fait et ou il va. Si c’est un mandingue, on doit
étre sir, en regardant uniquement ses ceuvres, que ce n’est pas un artiste allemand ou
polonais, on doit étre convaincu qu’il est bien un artiste d’Afrique ou plutot un artiste
négro-africain ancré dans les valeurs de culture négro-africaine.

On a du mal a comprendre, aprés cette séquestration de ’artiste africain dans son
identité locale, que c’est le méme Iba Ndiaye Diadji qui soutient aussi qu’on ne peut
comprendre 1’art africain si on se réfere uniquement a I’espace géographique de chaque
pays; c’est-a-dire au découpage de I’Afrique en zones artificielles héritées de la
colonisation. Il dit lui-méme que certaines analyses ne prennent pas en compte que le
sculpteur Agni n’est pas qu’lvoirien, que le musicien Soninké est a la fois Mauritanien,
Sénégalais et Malien, que le danseur Ndenguésé et son cousin Batéké partagent la méme
cosmogonie.

Depuis les années 90, les grandes expositions du Nord s’ouvrent aux artistes des autres
continents, les pdles artistiques se multiplient. La technologie et le numérique deviennent
de plus en plus des supports de création. L’interdépendance des pays s’accroit et la
culture se présente comme le meilleur moyen pour une compréhension entre les peuples.
De ce fait, elle est au chevet de la mondialisation. L’ Afrique suit le mouvement puisque
de plus en plus d’artistes sont invités dans les grands événements internationaux.
L’identité de l’artiste africain contemporain ne peut donc étre purement africaine ni

uniquement occidentale, mais africaine et occidentale. Aujourd’hui plusieurs artistes

567 Ibid., p. 31.



refusent le qualificatif « artiste africain » : ils ne veulent pas étre enfermés dans une
appartenance géographique.

«Ce qui s’impose [...], c’est le dialogue des cultures [...]. Ce mouvement de
révolution culturelle, né dans les douleurs des conquétes, des massacres et des
déportations ; grandi par le hasard des voyages, des partages, des traités, il s’agit
maintenant de [’organiser de facon rationnelle, et humaine en méme temps ; dans un
dialogue ou chaque race, chaque nation, chaque civilisation recevant et donnant en méme
temps, chaque homme pourra, en se développant, s’épanouir en personne »°%,

Les changements survenus dans le développement de I’art contemporain semble donc
relever de la problématique de la mondialisation et de la rencontre des cultures. En effet,
les arts plastiques supposent désormais un enjeu internationalisé dans lequel doivent
s’inscrire ceux qui font voir, comprendre ou vendre les ceuvres des artistes. L’art
contemporain se veut ainsi le modéle d’une mondialisation réussie, développée a partir
des valeurs comme 1’échange, la réciprocité, le respect. Le monde de 1’art serait plus que
jamais ouvert a tous les artistes.

Toutefois, certaines expositions, comme celle des « magiciens de la terre », qui servent
régulierement de référence a propos de mondialisation des arts, ne nous permettent pas
d’affirmer qu’une telle exposition a pu permettre la libre circulation des artistes africains
et de leurs ceuvres sur le marché de I’art contemporain, quand on sait que celui-ci a ses
propres normes économiques, artistiques et esthétiques.

Pour Monique Glannesini, dans D’article « Art contemporain : lillusion de la

Mondialisation »*%°

, Cette libre circulation s’avére impossible tant que 1’art sera séquestré
dans les frontiéres étroites de 1’ethnographie ou de la collection primitive. Cette
exposition a impulsé un débat public sur la situation faite aux arts dits « exotiques » par le
champ de I’art contemporain occidental. Il s’agissait de montrer au public des formes
d’art élaborées par des artistes non occidentaux, dans le but de faire valoir une égalité de

traitement avec celles des artistes occidentaux. On voulait faire entrer les artistes et les

568 Senghor L. S., Liberté 3, Négritude er civilisation de I'universel, Paris, Seuil, 1977, p. 10.
569 Ipidem



productions des « autres » dans le champ de I’art contemporain et abolir ainsi la frontiére
d’étrangeté qui fait perdurer le terme de «curiosités» a leur propos.

Le champ de ’art contemporain serait ainsi le seul lieu possible ou peuvent circuler des
produits artistiques au niveau mondial parce que lui seul permet d’élaborer et de mettre en

application un certain nombre de principes d’évaluation®

. Ainsi, méme si « I’histoire des
critéres n’est pas intéressante du tout »°’*, comme nous le fait croire en 1989 le
commissaire de magiciens de la terre, on sait bien que la sélection des ceuvres ne procéde
pas de choix innocents : elle est le fait d’une équipe dont la manceuvre est menée en
fonction de I’art contemporain. Voici les propos de Jean-Hubert Martin: « Il fallait
définir des méthodes et des critéres. Je réunis en 1984 trois collegues et amis pour
discuter le projet et sa faisabilité. L’idée surgit immédiatement de nous adjoindre des
experts du tiers-monde pour participer a l’élaboration du concept et au choix des artistes.
1l s’avéra rapidement que nous ne connaissions pas d’experts du tiers-monde partageant
nos connaissances et nos godts en art contemporain occidental »°72,

Ainsi, par la « magie » de I’exposition, des ceuvres « étrangéres », sans doute
inclassables pour I’ceil occidental, acquirent le statut d’ceuvres d’art contemporain ; des
objets que I’Occident considérait jusqu’ici comme des objets « exotiques » et « mineurs »
devinrent des objets de I’art majeur. Dans le catalogue de 1’exposition, il est écrit que «
les critéres utilisés pour le choix des artistes sont du méme ordre que ceux en usage pour
les artistes occidentaux d’art contemporain », appliqués cependant « avec des
pondérations variables ».

Ce qui veut dire que c’est la méme méthode que pour les artistes occidentaux, qui a été
utilisée aux choix des artistes « exotiques ». Plusieurs points, avec les mémes mots a

quelques variantes prés que ceux utilisés dans les choix des artistes occidentaux de 1’art

570 voici & ce propos ce que disait Jean-Hubert Martin quelques années aprés I’exposition : « Ma stratégie
a été vraiment dirigée en fonction de l’art contemporain que je connais bien pour en avoir été l'un des
acteurs (....). Ce qui m’importait, ¢ était de montrer des oeuvres et des artistes qui pouvaient avoir une
chance d’étre acceptés dans les réseaux de 1’art contemporain que je maitrise parfaitement. Cet entrisme
a assez bien réussi. 1l y avait une générosité mais c’était moins naif que certains l’'ont cru.», Glannesini
M., op. cit., note de bas de page numéro 9.

571 Martin J.-H., Catalogue magiciens de la terre, Préface, Paris, éditions du Centre Pompidou, 1989.

572 Magiciens de la terre, Préface, Paris, éditions du Centre Pompidou, 1989.



contemporain, ont été repris pour choisir les artistes « exotiques » : « L’originalité et
I’invention par rapport au contexte culturel » ; « La relation de 1’artiste & son milieu
environnant, qui peut étre d’adhésion ou de critique »; « L’adéquation de I’artiste et de
I’ceuvre. Ses intentions et ses désirs doivent se révéler ou a tout le moins étre vérifiables
dans I’ccuvre, témoin de son engagement dans le monde sensible » ; « Le sens de
I’aventure et du risque (développé par I’artiste) équivaut a celui de ’esthétique et de la
forme ».

Ces criteres apparaissent, pour le moins, flous et créent un type d’approche des ceuvres
« fonciérement empiriste »°7%. Les ceuvres d’art « exotiques » peuvent-elles se soumettre a
ces criteres occidentaux ? Comment les occidentaux peuvent-ils interpréter, apprécier et
valoriser des objets qui ont un sens précis dans leur contexte d’origine par un nouveau
sens qu’ils leur ont trouvé ?

Les différentes expositions qui ont jalonné I'histoire des expositions dites postmodernes
n’ont fait donc que banaliser le concept d’« art africain contemporain ». Des Magiciens de
la Terre, en passant par Partage d'exotismes, jusqu'a Africa Remix, la circonscription des
territoires de l'art en des aires culturelles ne fait que classifier hiérarchiquement des
artistes en fonction de leurs origines. On renvoie ainsi la notion d'art africain
contemporain aux conditions d'apparition des ceuvres. Toutes ces expositions mettent en
scene la création artistique africaine dans une version touristique. Jessica Oublié note
dailleurs, a propos de l'exposition Africa Remix du Centre Georges Pompidou en mai
2005, que «tout comme sur le marché de Sandaga a Dakar, le souk de Marrakech ou
d'Agadir, ou a la Médina en période de festivités, des voix et des sonorités surgissent de
tous les recoins et construisent un discours général inintelligible. En cela, I'Afrique ou
I'Afriche est ici présentée comme un "réservoir d'altérité pour l'art et la culture
occidentaux et comme antidote a la vitrification du monde". L'Afrique, dans toute sa
splendeur (telle qu'elle est fantasmée en Occident), a donc été recréée au Centre

Pompidou et I'expérience esthétique est transformée en une expérience touristique. Le

573 Michaud Y., « Docteur explorateur chef curateur », in Les cahiers du Musée National d’Art Moderne,
été 1989.



visiteur ou le touriste cherche ici a rencontrer une identité différente de la sienne pour
faire I'expérience de l'autre, de I'étranger, et de I'étrange »°".

On a plus communiqué sur le concept « Afrique » que sur de réelles individualités
artistiques, plus sur le sens global que sur le singulier. Dans ces conditions, il est
impossible qu'une ceuvre d’art soit réellement vue et prise en compte. On voulait juste
montrer que la production artistique africaine fait partie d'un discours global sur la
création contemporaine. Une telle initiative n’apporte aucun renseignement précis sur les
ceuvres et leur créateur car on ne voit plus 1’ceuvre pour ce qu'elle est. S’il y a un mérite
incontesté de cette exposition touristique, c’est peut-étre le fait d’avoir montré au public
francais le travail d'artistes dont la notoriété avait dépassé les frontiéres africaines et qui
pourtant étaient jusqu'alors inconnus en France. On comprend donc pourquoi certains
artistes comme Hassan Musa dérangent, quand ce dernier interroge dans sa peinture et
dans ses textes la place de I'artiste africain sur la scéne artistique internationale.

En 1999, il recoit une invitation de Jean Hubert Martin, commissaire de la 5° biennale
de Lyon. Il accepte d'exposer, mais en faisant part de son ressenti dans une lettre ouverte
aux organisateurs®’®. Pour lui, l'art africain contemporain est « un art pensé en Europe par
les Européens pour les Africains ». Cet art n'aurait donc de valeur qu'aux yeux de
I’Europe et ne trouverait pas de définition semblable en Afrique : « L'artafricanisme, dit-
il, est avant tout une tribune politique. Je continuerai d'y exposer tant que je n'y
substituerai pas une tribune plus intéressante. Tant que celle-ci est rentable sur le plan
critique, je ne m'en priverai pas. J'ai été éduqué en Afrique. Et pourtant, I'art africain est

un objet qui a été inventé par les gens qui s'en servent et qui le manipulent aujourd'hui.

574 Oublié J., « Du statut de I'artiste contemporain africain en France », article publié le
24/07/2007 sur le site : http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695
(pas de pagination).

575 « Moi, artiste né en Afrique (ca c'est une catégorie !), je pense que ce qu'on appelle l'art africain
contemporain n'est qu'une évolution possible de la tradition européenne, et que si, a notre époque, on
favorise la production artistique des Africains au lieu de celle des Esquimaux ou celle des Amérindiens,
cela ne tient pas a la qualité artistique de cette production africaine mais plutdt aux circonstances de
I'évolution de la pensée esthétique européenne. Le jour viendra ou I'esthétique européenne tournera le dos
a l'art africain pour d'autres catégories plus aptes a porter ses attentes. » Lettre a Jean-Hubert Martin, in
Catalogue de I'exposition Partage d'exotismes, 5éme Biennale de Lyon, 2000.



http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695

Mon travail est avant tout celui d'un artiste qui est affecté par sa situation d'homme dans
le monde. C'est pour cette raison que je pense que la manipulation des images est un
geste politique qui a des conséquences politiques. Je dénonce cela. Car certaines
machines propagandistes avancent masquées en imposant leur vision des choses de fagon
totalitaire. Mais le monde n'appartient pas a ces personnes détenant le pouvoir technique
et matériel. Le monde est un bien commun de I'numanité. Tout comme les images. A nous
de trouver notre place et de la garder »%,

La mondialisation des arts africains n’est, selon lui, quun phénoméne trompeur dont il
faut se méfier. C’est peut-&tre cette méfiance qui lui aura valu que son travail ne soit pas
exposé au sein de cette biennale. L'art contemporain est lié aux établissements publics,
aux formes institutionnelles et marchandes de I'exposition, aux instances privées de
Iégitimation et de contrble. Il est déterminé par la doxa occidentale qui décide des
conditions de visibilité de l'artiste. En ce sens, I’expression « art africain contemporain »
désigne tout simplement «une espéce d'assignation a résidence des artistes de la
diaspora venue d'Afrique »%"7.

Les propriétés esthétiques d'une ceuvre ne sont donc plus les seules conditions de
reconnaissance d'un artiste. Le systeme de cotation du marché de l'art se référe plus a
I'identité culturelle de l'artiste comme facteur opérant de son éligibilité sur la scéne
internationale, qu’a ses tendances esthétiques. La dimension internationale est au cceur
des mécanismes de sélection, mais c’est surtout l'origine culturelle de Dartiste qui
structure ses conditions d'apparition et de visibilité. C’est ainsi que l'art africain
contemporain comme registre classificatoire permet a des artistes africains, d’entrer dans
le marché de l'art international. Ainsi leurs ceuvres restent illisibles du fait du piége
souvent tendu par leur identité culturelle. Si leurs expositions sont le plus souvent des
succes publics, elles le sont moins d'un point de vue théorique car elles continuent de
dissoudre l'identité particuliere de l'artiste dans un projet global via l'utilisation de

schémes structurants. L’artiste africain peut étre tour & tour magicien, exotique,

576 Hassan Musa cité par Oublié J., op. cit.
577 Oublié J., op. cit.



mondialisé. En somme, « c¢’est un produit conceptuel, une articulation entre plusieurs
modalités dépassant le plus souvent ses propres préoccupations »*’®. D’ou la question
que se pose Jessica Oublié : «a quand un "art africain contemporain” pensé comme
simple continuum de I'art international ? ».

Il n’y a ni art africain ni art occidental ou asiatique. Par conséquent, on ne doit plus
montrer les ceuvres d’un artiste avec des considérations ethniques. Il n’existe pas de
spécificité de I’identité occidentale ou africaine, et en aucun cas ce postulat ne peut
permettre aujourd’hui d’analyser une ceuvre d’art. L’artiste contemporain est le fruit de
rencontres, de mémoires et d’histoires personnelles et collectives. Il est aussi associé a un
vaste mouvement correspondant a un art international. Il est a la croisée d’influences qui
ne sauraient se limiter & la question de ses origines. Il appartient & sa culture mais il se
sent concerné par ce qui arrive aux autres et qu’il partage avec eux. En ce sens, I’art
contemporain s’inscrit dans une perspective spatiale et non plus seulement historique.

Toutefois, nier la quéte identitaire chez I’artiste africain reviendrait & ne prendre en
compte qu’une catégorie d’artistes puisqu’il existe encore des traditions vivaces qu’on
retrouve essentiellement dans le milieu rural. Il faut bien différencier les artistes qui
travaillent dans un milieu ou les traditions persistent encore de ceux qui vivent dans les
grandes villes africaines, et qui croisent plus facilement les modéles occidentaux. Pour les
derniers, il ne s’agit pas d’élaborer une esthétique identitaire, mais plutdt a répondre a une
demande sociale (spiritualité, divertissement, expression des événements). lls peuvent
utiliser des matériaux modernes venant de 1’Occident mais ils travaillent dans des univers
fonctionnant sur les activités caractéristiques de leur identité ethnique et cela ne les
empéche pas de participer a des manifestations internationales. Cette diversité culturelle
s’explique par le phénoméne d’urbanisation mis en place dans les grandes villes. Un
profond changement et une recomposition culturelle font que les diverses cultures
nationales africaines croisent nécessairement les cultures occidentales. La question de
I’altérité se pose avec plus d’acuité. Les nouvelles formes artistiques nées du brassage

culturel aboutissent a une sorte de syncrétisme qui se retrouve dans la musique, la danse,

578 bid.,



les arts visuels. L’identité de I’artiste africain contemporain se construit dans ce brassage
des cultures.

Avujourd’hui les artistes africains s’exportent de plus en plus. Leurs principales
destinations sont I’Europe occidentale et les Etats-Unis : le congolais Chéri Samba, le
sénégalais Ousmane Sow, ’ivoirien Frédéric Bruly Brouabré ou le béninois Romuald
Hazoumé sont dans les plus grandes collections, voyagent entre les continents et leurs
productions atteignent des prix élevés. Leur volonté de sortir de leur isolement et leur
désir d’insérer aux circuits internationaux font qu’ils sont de plus en plus confrontés a
I’international. Ce qui leur confére une notoriété et leur permet d’accéder a un niveau de

vie plus confortable. Certains comme Jean-Loup Pivin®"®

pensent que cette ouverture a
I’international va permettre a 1’artiste d’élargir son angle de vision car elle lui permet de
construire un nouveau regard sur ’art et sur ses pratiques mais aussi de sortir d’une
certaine recherche artistique identitaire. Selon eux, 1’échange doit permettre a ’artiste de
construire un véritable parcours professionnel et d’élargir son réseau. Compte tenu de la
domination culturelle de I’Europe, d’autres comme Iba Ndiaye Diad;ji®®® pensent que ce
rapport est faussé puisque les artistes doivent s’aligner sur les critéres artistiques de
I’Occident. IIs voient donc cette ouverture a I’international comme une perte identitaire et
une sorte de piege tendu par 1’Occident.

En 1996, lors d’une séance des Rencontres et Echanges de la Biennale de 1’art afticain
contemporain de Dakar, Iba Ndiaye Diadji, dans la présentation qu’il faisait du peintre Iba
Ndiaye, soulignait, a la surprise de toute 1’assistance, qu’il n’y a pas d’artiste africain ni
d’art africain. Ce qui lui apparaissait comme certitudes n’était que la source de
« malentendus », de « confusions » et de « faux sens terribles ». Tout le monde parle de
choses différentes, persuadé que c’est la méme chose. On affirme en méme temps la
singuliére ou plurielle identité dans la création artistique africaine et on s’interroge sur la
pertinence des notions de contemporain et d’identité accolées a I’art africain. D’ou les

questions que se pose Iba Ndiaye Diadji : « pourquoi cette sorte de convergences tacites

578 Voir son article « Changer le regard sur I’ Afrique », in revue Médianes, n°10, juillet 1998, pp. 10-12.
%80 Diadji I. N., L ’impossible art africain, Dakar, Dékkando, 2002.



autour du non étre de ['art africain ou du moins autour de son impossible
définition ? Pourquoi cette négation du caractére africain dans des ceuvres d’Africains de
Niamey vivant depuis trente ans a Londres ? Pourquoi ne pas dire les marques africaines
dans des installations, dans des sculptures ou des peintures qui ont empruntées au
modernisme leurs ames ? »%*,

Pour davantage préciser le concept d’art africain ou négro-africain, Iba Ndiaye Diadji
distingue bien les artistes africains de naissance, d’adoption ou de synthése. Selon lui,
I’identité de I’artiste ne renvoie ni au passeport ni au physique. Car on peut bien étre noir
et « étre incapable de lire et de faire admirer le traitement du temps dans les bas-reliefs
bantus, d’apprécier et de faire aimer la valeur mélodique d’un solo de kora chez
Soundioulo Cissoko ou Lalo Kéba Dramé »%®2. L’africanité artistique ne peut donc
dépendre, selon lui, de la géographie. Elle est plutot fille de I’histoire : c’est la « marque
indélébile », un « trait d’union » dans les arts africains qui existent depuis des millénaires.

Mais avec la globalisation, les temps actuels sont des temps « d’impérialisme
esthétique », selon le mot de Yves Michaud, qui explique qu’aujourd’hui, les
impérialismes esthétiques sont des « phénoménes de domination ». C’est d’ailleurs ce qui
a poussé lba Ndiaye Diadji a affirmer avec regret, que «les arts plastiques africains
n’existent pas, qu’il n’y a plus d’africanité artistique »*®. Selon lui, en effet, le pur négro-
africain n’existe plus; D’esclavage et la colonisation I'ont transformé. Les progres
scientifiques et ’endoctrinement médiatique accentuent le processus de sa conversion.

Le critique d’art sénégalais regrette que la réflexion sur les arts africains contemporains
s’appuie davantage sur I’Europe que sur I’Afrique. C’est dans cette « diversion
intellectuelle », écrit-il, que I’ethnologie coloniale avait réussi a enfermer Senghor et
Césaire qui définissaient la Négritude non pas par rapport a elle-méme, mais par rapport a
I’identité culturelle occidentale. C’est comme si les Africains se trouvaient dans

I’impossibilité de faire autrement. Or il existe, selon lui, une africanité qui correspond au

%81 Ipid., p. 11.
582 |bid., p. 34.
583 [pid., p. 43.



« repére de sa dignité d’étre et une boussole de sa conscience en actes »4, «une

africanité vivante en chague membre du groupe guidant ses faits et gestes »%, «une
africanité qui tire son énergie continue de ses aptitudes & étre de son temps »°%. Elle ne
renvoie pas a une simple question de thématique ni & une affaire de technique dans les
ceuvres d’art, ni a une fagon de ressusciter un passé a jamais révolu comme le voulaient
Senghor, Césaire, Cheikh Anta Diop. Elle est plutdt produite par 1’expérience du groupe,
par I’apprentissage de la vie interhumaine par dela le groupe. Ainsi, selon Iba Ndiaye
Diadji, I’art africain qui n’existe plus et qui ne peut plus exister, c’est « /’ensemble des
traits culturels, des visions et des pratiques esthétiques négres non souillés par I’histoire.
Personne ne peut les recréer tels qu’alors »®®. Ce qui peut constituer 1’africanité de
chaque artiste africain, il faut le chercher dans la marque de sa personnalité propre.

Le peintre sénégalais Kalidou Kassé répond a son inspiration et cherche le matériau qui
convient pour peindre « comme il le sent et veut le sentir ». Il sait d’ou il vient, qui il est,
ce qu’il fait et ou il va. Le peintre sénégalais vivant en Autriche Amadou Sow « exprime
dans chacune des ses ceuvres, avec une verité inégalée, le souffle millénaire de I’ Afrique
des savanes aux couleurs ocres, aux formes s’élevant toujours a l'appel du ciel »*,
L’artiste africain doit connaitre sa culture et ses origines.

Mais I’engouement pour les arts africains et leur besoin de concurrencer les autres arts
du monde sur le marché international, mettent la notion d’identité au cceur de la
problématique de la création artistique africaine. L’artiste africain se trouve dans une
situation ambigué : s’il crée avec des normes identitaires, son art sera jugé primitif, mais
il aura certainement plus de chance d’étre exposé sur le plan international que s’il évolue
dans la modernité.

Avec la mondialisation, on s’intéresse plus a 1’origine identitaire de 1’artiste qu’a son

appartenance a tel ou tel courant ou a ses tendances artistiques. On cherche a mettre des

584 Ibid., p. 43.
585 |bid., p. 43.
586 [pid., p. 44.
%87 Ibid., p. 45.
588 bid., p. 29.



étiquettes identitaires sur les artistes pour montrer que le particularisme est encore
présent. Méme avec la mondialisation, I’Occident conserve encore un certain nombre de
préjugés dans son rapport a 1’Afrique. Il contribue a maintenir une forme de domination
(définition de I’art africain et son émergence sur les marchés internationaux), laissant peu
de place a I’expression des artistes africains, les enfermant dans une vision identitaire
dont ils ne se réclament pas souvent.

La notion d’identité immobilise la pensée parce qu’elle fait presque toujours référence
aux origines, et barricade les cultures en favorisant les tensions entre les groupes. Elle est,
selon Frangois Laplantine, incapable de penser le devenir des sociétés : en valorisant la
primitivité dans la création artistique africaine, 1’Occident se trouve incapable de penser
I’Africain dans sa modernité. Pour lui, I’identité ne fait qu'enfermer 1’individu dans la
notion de territoire. Toutefois, au-dela de notre territoire d’appartenance, il existe aussi
une identité globale, celle qui est engendrée par la mondialisation et qui définit la
postmodernité. La mondialisation a favorisé une explosion des espaces: grace aux
nouvelles technologies, nous pouvons accéder en quelques minutes a toutes ces régions
du monde et communiquer avec des gens de différents lieux.

La mondialisation fabrique donc de nouvelles maniéres d’étre qui dépassent le repli
identitaire. L’identité n’est pas monolithique. Nous avons une identité territoriale qui
correspond & notre territoire local d’appartenance, mais avec la mondialisation, il existe
aussi une identité globale. L’artiste se trouve entre ces deux mondes. Pourtant, au moment
méme ou le concept d’espace tend a disparaitre, nous avons tendance a le faire ressurgir &
travers la notion d’ethnie qui se répand partout : on parle encore de cuisine ethnique, de
musique ethnique, et méme d’art ethnique. C’est que, nous dit Frangois Laplantine,
I’ethnologie s’est construite contre le temps et contre 1’histoire.

Toutefois, cette remise en question de la notion d’identité ne doit pas étre vue comme
le renoncement & toute tradition culturelle, qui consisterait & adopter une vision
universalisante (et une fois de plus occidentale), mais & mettre en avant un mé-tissage

culturel.



Par « mé-tissage culturel », nous n’entendons pas un mélange des sangs. Dans ce genre
de métissage, « le devenir vers lequel on va ’emporte sur les origines d’ou [’on vient. Ce
devenir est improbable, il appartient au virtuel. Ce n’est pas ce qui va jaillir lorsque deux
groupes, deux parties de moi se rencontrent. Pour que le métissage advienne, il faut du
non-dit, du non su, du non vu, ce que l’on appelle dans le cinéma le "hors-champ” [...].
Entrer en métissage, c’est aujourd’hui entrer en résistance contre [’oppression de 1’Un,
Uindifférenciation et ['uniformisation croissante, mais aussi contre [’exacerbation
différencialiste des particularismes qui sont le plus souvent réactionnels a cette forme
insidieuse de domination »°8°,

La notion de métissage serait contre la différenciation et correspond a une dé-
catégorisation. Elle n’aspire ni a un principe d’union totalisante, ni & une distinction
totale. Le métissage est antinomique avec le multiculturalisme. Il est plus qu’une simple
manifestation de la diversité culturelle : il n’est pas affaire d’identités multiples, mais
d’identités troubles de leur confusion.

Ce que nous entendons par « mé-tissage culturel », renvoie non pas & un mélange
biologique mais un brassage ou un « branchement »%® des cultures qui correspond a un
projet de coexistence de différents groupes résolument tournés vers leurs origines
respectives. Il s’agit d’un projet visant une synthése de deux cultures séparées et
distinctives, d’un dialogue durant lequel chaque culture participe a donner ce qu’elle a de
particulier et & recevoir ce que les autres ont a lui offrir. Cette relation de communion
entre les cultures, c’est ce que Senghor appelle le «rendez-vous du donner et du
recevoir ». Il écrit dans Liberté | que « notre milieu n’est plus ouest africain, il est aussi
[...] international »*°*. Le mé-tissage, pour Senghor, doit étre un lieu de dialogue culturel

ou toutes les races se forment et se transforment.

589 Laplantine F. (Entretien), « Le métissage, moment improbable d’une connaissance vibratoire », X-Alta,
2/3, Multiculturalisme, novembre 1999, p.35-48. Propos recueillis a Lyon par Henri Vaugrand et Nathalie
Vialaneix le 28 juin 1999.

590 Nous empruntons le mot & Jean-Loup Amselle, dans son ouvrage Branchements. Anthropologie de
['universalité des cultures, Paris, Flammarion, 2001.

591 senghor L. S., Liberté 1, p. 14.



S’il a un artiste qui vit ce mé-tissage culturel, c’est certainement ’artiste peintre
Braima Injai. Il appréhende sa rencontre avec 1’Occident en termes de brassage culturel,
et son art renvoie constamment a une altérité plurielle. Né en Guinée Bissau, il arrive en
France a I’age de 17 ans, s’inscrit a I’Ecole des Beaux-arts de Rouen ou il en sort diplomé
en 1990. En 1991, il obtient un Master & I'école nationale des Beaux-arts de Paris.

Il vit dans une rencontre incontournable de diversité culturelle en mélangeant les styles
et en liant l'art traditionnel africain & l'art contemporain. L’Ailleurs et I’Ici se ctoient
dans toutes ses ceuvres. Les couleurs et les formes expriment toute sa culture et toute sa
sensibilité, couleurs de la terre, rouge et ocre éclatant de lumiére. Le visage et le masque
africain qui apparaissent trés souvent dans ses peintures témoignent de la vie, des étres,
des choses et de l'au-dela. Ses toiles, peintes a I'huile dans des couleurs vives avec des
formes géomeétriques sur fond lumineux, parlent de danses, de rituels, de vie quotidienne,
de coutumes et mythes.

Avec lui, on assiste & un Véritable mé-tissage de I’Afrique et de 1’Occident. Ses
origines I’aménent a s’ouvrir, a aller voir ailleurs. Il vit aujourd’hui a Rouen et représente
un témoin attentif de la mondialisation culturelle comme beaucoup d’artistes africains
issus de la diaspora. Une maniére de montrer qu’on peut bien appartenir a 1’art africain

contemporain et ne pas résider en Afrique !

§ 3. L art des « friches » : pour un brassage ou un « branchement » des cultures

Jusqu’ici les ouvrages consacrés a I’art africain contemporain ont tous pour
inconvénient de faire I’impasse sur les conditions de production de cet art et certains
africanistes se sont précipités pour attribuer l’invention des arts africains a des
« démiurges occidentaux »*°2. Selon Sidney Littefield Kasfir, par exemple, I’art africain
contemporain «s’est construit en procédant a un bricolage des structures et des

scénarios préexistants a partir desquels s’étaient constitués les genres précoloniaux et

592 Amselle J.-L., L art de la friche. Essai sur I’art africain contemporain, p. 9.



coloniaux plus anciens »*©. Ce sont avant tout les circonstances historiques qui
expliquent cette production spécifique des artistes, marquée par le contexte et les
habitudes. Attribuer I’invention des arts africains contemporains a des Occidentaux, c’est
leur accorder une importance démesurée. A mon sens, la question de savoir si ces
derniers ont réellement « inventé » 1’art africain contemporain me semble ridicule. Les
formes artistiques qui sont apparues un peu partout en Afrique, méme dans les ateliers de
Charles Combes en Cote d’Ivoire, de H. V. Meyerowitz au Ghana, de Kenneth Murray au
Nigeria, de Pierre-Romain-Desfossés a Elisabethville au Congo, de Pierre Lods a Poto-
Poto et a Dakar, de Frank Mc Even a Salisbury (Harare) en Rhodésie (actuel Zimbabwe),
d’Ulli et Georgina Beier et de Suzanne Wenger a Oshogbo au Nigeria, gagnent a étre
vues comme des créations proprement africaines. Jean-Loup Amselle, qui abonde dans ce
sens, pense que ces « prophétes blancs » n’ont en aucun cas inventé les arts africains
contemporains : «ils ont simplement favorisé [’éclosion ou le transfert de schémes
artistiques déja la qui ne demandaient qu’a apparaitre »%.

C’est dans cette mise en scéne de ’expert artistique européen et de son répondant
africain que Jean-Loup Amselle analyse la coopération artistique et culturelle qui s’est
instaurée entre I’ Afrique et 1’Occident. Il appréhende la rencontre entre les Occidentaux
et les artistes africains en termes de métissage culturel, et réfléchit sur ce que suppose
I’emploi du terme « art africain contemporain », sur la place qu’occupe 1’Afrique dans
I’imaginaire occidental, ainsi que I’espace dans lequel se situent les artistes africains.

Car on ne peut réfléchir sur les arts africains si on méconnait la place de I’esthétique
africaine dans le nouvel ordre mondial : la thématique des arts africains (et de I’art en
général) serait profondément liée & celle de la mondialisation : c’est ce que Jean-Loup
Amselle appelle « le processus de vitrification du monde » ou d’« esthétisation » de la
planéte. Pour lui, la thématique centrale de D’art contemporain, c’est «le
multiculturalisme ». A travers les notions d’hybridation et de mixage, c’est toute la

question de l’altérité et de I’identité des arts qui est posée. En ce sens, la référence

598 1 art contemporain africain, Paris, Thames & Hudson, 2000, p. 9.
594 Ibid., p. 131.



constante aux autres cultures peut étre une fagon de définir une forme d’art, en
I’occurrence I’art contemporain : « c’est en tant qu’art global, art universel, que le
métissage, I’hybridité et le mixage apparaissent comme les modalités actuelles de
I’identité de cet art »%%,

Les arts contemporains renvoient constamment a une altérité plurielle. A 1’imputation
abusive d’art ou d’artiste africain provenant des Occidentaux, Jean-Loup Amselle fait
correspondre la notion de « métissage », d’ « hybridité » ou de «mixage ». Ainsi,
souligne-t-il, le discours tranché de Simon Njami, qui affirme: « Face a une statue,
Picasso voit autre chose, [’Africain voit la statue. Moi, je peux la regarder des deux
cotés ; il faut savoir avant tout ce qui nourrit le travail »%%,

Il semble donc que 1’époque artistique actuelle soit marquée par un flottement entre
mondialisation et repli identitaire. D’ou sa notion de « friche » qu’il envisage comme
«métissage d’un espace abandonné et d’un espace de régénération et, en tant que tel,
comme espace contradictoire a 'intérieur duquel se déploie I’art contemporain »*°. Par
le terme de «friche», il entend donc celui de «lieu alternatif » ou d’«espace
intermédiaire » dans lesquels sont créées de nouvelles formes artistiques. Il place la
véritable signification de la friche sous le régime d’un « branchement » entre les cultures
occidentales et les cultures africaines. En recourant a la métaphore électrique du
« branchement », Jean-Loup Amselle montre qu’il existe au sein de chaque culture des
« signifiés particularistes par rapport a un réseau de signifiants planétaires »*%. Les
« branchements » d’une culture sur une autre montrent bien que la mondialisation n’est
pas une simple juxtaposition d’univers étanches. En ce sens, I’Afrique représente, selon
lui, une source majeure de renaissance de 1’art occidental. C’est dans la réinsertion de

I’autre éloigné, donc dans la rencontre du populaire et de 1’industriel que s’invente 1’art

5% Ibid., p. 90.

59 Njami S., cité par Amselle J.-L., op. cit., p. 166.

597 Ibid., p. 12.

5% Amselle J.-L., Branchements. Anthropologie de I'universalité des cultures, Paris, Flammarion, 2001, p.
7.



contemporain, et c’est ce mélange culturel qui explique la présence, dans le champ
artistique actuel, des notions d’hybridité, de métissage.

L’art contemporain n’est donc pas & étudier en référence & une quelconque théorie
esthétique, mais plutdt sur des notions communément utilisées, non seulement dans le
domaine des arts proprement dits : arts de la scéne, arts visuels, musique, etc., mais
également du c6té de ce qui n’était pas jusqu’ici reconnu comme faisant partie des arts :
la Haute Couture, la mode vestimentaire en général, et plus largement le monde du design
et du high-tech. La beauté des objets techniques et industriels fournit désormais des
concepts qui rendent compte des événements survenant dans le domaine des arts, ces
derniers apparaissent d’ailleurs comme un simple redoublement de ce qui ne faisait pas
partie du monde de la production. L’époque actuelle apparait ainsi comme celle de la
non-distinction entre le monde de 1’art et le monde la production. Tout concourt a faire
croire que la production industrielle est devenue un acte artistique.

Avec le phénoméne de la mondialisation, une véritable rupture épistémologique s’est
opérée dans les arts. Avec I’ethnologie, on apprend a connaitre 1’Autre. Dans les arts
africains, le Musée ethnographique succéde au cabinet de curiosité. La culture occidentale
reconnait alors une valeur universelle des arts africains qui ont désormais le droit d’entrer
au Musée. Avec la mondialisation, il n’est plus question d’étudier le statut de 1’ Autre par
la constitution d’un systeme de références correspondant a une norme, mais plutoét de
comprendre ce qui fait son identité. L’identité d’un groupe ou d’une personne apparait a
I’ Autre comme une altérité. Désormais, toutes les cultures se valent et leurs valeurs sont
relatives : on parle de cultures au pluriel. Ce nouveau paradigme engendre une Vvéritable
crise dans les conceptions occidentales. La mondialisation entraine une circulation des
hommes, des idées et des capitaux. Les sociétés et les cultures ne sont plus imperméables.

La mondialisation suppose donc de développer des échanges et de préserver les
spécificités. Mais lorsque I’identité est stigmatisée, elle se fige et ne s’ouvre plus a
I’ Autre ; ce qui provoque repli et exclusion (par exemple 1’exclusion des Burkinabés de la
Cote d’Ivoire en 1999 ou des Mauritaniens du Sénégal, et vice-versa en 1989). L’identité

doit se penser comme étant multiple et en devenir. Dans ce contexte de circulation intense



des hommes, des marchandises, de I’information et de toute autre forme de production,
les cultures interferent et s’interconnectent. Selon Claude Lévi-Strauss « I’identité est une
sorte de foyer virtuel auquel il nous est indispensable de nous référer pour expliquer un
certain nombre de choses, mais sans qu’il ait jamais d’existence réelle »*%°.

Pour lui, ’identité n’a qu’une existence théorique. On I’utilise pour affirmer une
revendication ou I’appartenance a un groupe. En ce sens, c’est un lien congu sur ce que
Michel Rautenberg appelle « le jeu de I’échange et de I’exclusion »%% ; c’est-a-dire un
lien de soi aux autres, lien social, sentimental ou politique.

Peut-on donc réellement définir 1’identité d’un peuple ? Qu’est-ce que nous permet de
définir un art occidental, un art africainou un art asiatique ? Qu’est-ce que
I’occidentalité ? L’africanité ? L’ orientalité ?

« L’Afrique en tant que signifiant flottant est un concept a géométrie variable qui
appartient aussi bien aux banlieues frangaises qu’aux favelas brésiliens, qu’aux villages
africains »%°%. Cette définition est valable aussi pour 1’Occident ; on ne compte plus le
nombre d’Occidentaux ou d’origine occidentale vivant en Afrique ou en Asie. Les
cultures africaines ne sont plus uniquement portées par les Africains de souche et ne sont
plus uniquement présentes en Afrique et ceci est aussi valable pour les cultures
occidentales et asiatiques. Le philosophe iranien Shayegan pense que le monde est entré
dans une « ére d’ontologie éclatée ». Il n’y a plus, selon lui, de différence entre 1’étre et le
paraitre : «ce qui s’est substitué aux grandes idéologies métaphysiques, c est
Uinterconnectivité au sens le plus large du mot. Cette interconnectivité se manifeste da

tous les niveaux de la vie socioculturelle et économique »%%,

599 |_gvi-Strauss C., L 'identité, Paris, PUF, 1987, p. 332.

600 Rautenberg M., « Vers la démocratie culturelle », in Actes des ateliers de I'intégration régionale,
ADRI, 2001, p.14.

601 Amselle J.-L., Branchements. Anthropologie de ['universalité des cultures, Paris, Flammarion, 2001, p.
15.

602 Shayegan Dakyush, « Nous sommes tous des migrants, nous traversons les cultures », article publié
dans le journal Libération, samedi 27 et dimanche 28 janvier 2001, p. 58.



Au sein des cultures apparait la multiculturalité, au sein des identités apparaissent des
identités plurielles. Nous traversons les cultures et nous passons d’une ére culturelle a une
autre par des espaces interstitiels. Internet participe de ce bouleversement et de cette mise
en réseau planétaire qui occasionne des échanges en simultané. Shayegan parle d’une
culture universelle, véhiculant certaines valeurs comme les droits de I’homme, la société
civile, la séparation des pouvoirs. Quelle que soit notre identité religieuse, ethnique ou
culturelle, une identité moderne porteuse de ces valeurs universelles vient se superposer a
nos valeurs d’origine, comme une seconde couche, et c’est celle-Ci que nous partageons
avec les autres. La modernité serait alors un trait d’union entre les individus de la planéte.
Mais il faut relativiser cette vision car ce n’est pas parce que nous communiquons sur
Internet avec le monde entier que nous partageons les mémes valeurs. Nous voulons dire
tout simplement qu’avec la mondialisation, I’ Autre est désormais trés pres de nous.

La question de I’art contemporain est directement liée au phénomene de mondialisation
de la culture. Les images circulent, les productions culturelles également : ce qui autorise
a penser qu’il existe une culture « universelle » constituée de croisements autour de la
notion d’art contemporain, partagée par les acteurs du monde de I’art que sont les
critiques, les artistes, les collectionneurs et les conservateurs de musée.

C’est dans les années 1990 que le réalisateur burkinabé Idrissa Ouedraogo langait une
phrase restée célebre : «Je ne suis pas un cinéaste africain, je suis un cinéaste tout
court ». Depuis, on voit des romanciers, peintres et musiciens africains qui se considérent
comme des citoyens du monde. La mondialisation est devenue du jour au lendemain le
sujet de toute réflexion. Les artistes ont cru qu’elle pouvait « combler leur attente d'une
humanité homogéne et apaisée »*%. C’est ainsi qu’ils se sont mis a peindre, sculpter,
filmer ou écrire en pensant a leurs homologues éparpillés aux quatre coins du monde. La
culture, devenue une industrie a part entiere, a ainsi enrichi des créateurs et permis a des
millions d'autres de gagner leur vie.

Aujourd’hui, avec 'émigration de masse et les déplacements de populations on ne peut

plus réduire I’art a un contexte national ou régional. Les ceuvres des artistes exilés ou de

803 Diop B. B., « Identité africaine et mondialisation », in Africultures, 2007, n°48.



ceux qui sont en Occident pour y travailler ou y étudier, et qui finissent par s’y établir,
sont aussi rangées dans les arts africains. Les ceuvres de ces artistes expatriés de
« premiére génération » constituent d’importantes contributions a I’art moderne et
contemporain.

Une « deuxieme génération » d’artistes africains en Occident est celle née en exil, ou
qui du moins y grandit. Ils ne sont plus soumis au probléme d’adaptation de leurs
traditions culturelles, aux formes et techniques artistiques occidentales, mais se focalisent
sur la représentation de leurs expériences dans leur nouvelle patrie qui continue de les
considérer comme des « étrangers ».

L’exil et le déplacement d’artistes africains en Occident sont dus dans certains pays a
la réaction des artistes face a la répression politique ou a une situation économique
difficile. L’insuffisance de I’enseignement artistique est aussi une des principales raisons
de I’envoi d’artistes africains dans les établissements de formation situés dans les
capitales européennes : la Slade School of Fine Art de Londres, I’Ecole des Beaux-arts de
Paris et plusieurs autres académies occidentales. Par la suite, I’instabilité politique et le
déclin économique postcoloniaux, provoquérent aussi des mouvements migratoires plus
ou moins marqués selon les pays. Une fois en Occident, les artistes africains font face a
une nouvelle identité. Mais certains artistes immigrés restent étroitement attachés a leurs
anciennes identités et traditions locales, nationales ou régionales, et ce tout au long de leur
vie. L’artiste soudanais Ibrahim El Salahi remarque a ce propos que « ce lieu ou se trouve
votre maison devient presque un ancien réve [...]. Vous en avez la nostalgie, comme si
c¢’était quelque chose qui appartenait a un lointain passé ». 1l ajoute : « quand j’étais
enfant, je pensais que I’Angleterre, la France, les Philippines se trouvaient a la lointaine
périphérie de Khartoum, qui était au centre du monde. Mais lorsque je suis parti a
Londres [étudier a la Slade School], mon nouveau pays est alors devenu le centre du
monde »%%,

Ce mouvement d’exil, d’¢loignement et de rapprochement de la mémoire peut

engendrer des effets divers. A titre d’exemple, considérons d’abord le cas de Skunder

604 Littlefield Kasfir S., L ’Art contemporain africain, Paris, Thames & Hudson, 2000, p. 191.



Boghossian, artiste né en 1937 en Ethiopie. 11 étudie les arts plastiques de 1955 & 1957 a
Londres, puis suit durant neuf années les cours de I’Ecole des Beaux-arts de Paris. 1l 'y
étudie les principaux courants de 1’art moderne et y débat du panafricanisme. Il connut,
durant ses études a Paris, les débats de 1’époque sur la renaissance de la culture négro-
africaine et la décolonisation de I’art pronée par la Négritude. Il émigre aux Etats-Unis au
début des années 1970. Malgré toutes ces influences, Skunder est un artiste
fondamentalement africain en termes d’inspiration car « méme si son vocabulaire visuel a
évolué au cours des trente dernieres années et avait méme comporté, a une certaine
époque, des éléments néosurréalistes inspirés de ses années de jeunesse passées a Paris,
il recrée la mémoire de I’écriture monastique, mais dans le cadre d’une pratique
artistique contemporaine »%,

Une de ses tendances majeures a, en effet, consisté a créer a partir d’un rouleau de
manuscrit écrit en guéze — le texte liturgique de I’Eglise éthiopienne — ou en amharique, et
décoré de figures intertextuelles.

Un autre artiste éthiopien ayant valeur d’exemple sur le plan international est le peintre
et sculpteur Mickael Bethe-Sélassié. Né en 1951 en Ethiopie, il vit en France depuis plus
de trente ans. 1l a exposé dans de nombreuses galeries et musées tant en France que sur les
plus prestigieuses places artistiques comme Amsterdam, Anvers, Barcelone, Berlin,
Cologne, Genéve, Londres, Rio de Janeiro, Washington. Ses sculptures, & la fagon
traditionnelle de I'art africain, honorent les ancétres et les dieux. Il utilise I'expressivité
africaine pour son message universel. Il est universel en matiére d’influences artistiques,
mais en méme temps il revendique son éthiopianité. L’Ethiopie est présente dans ses
oeuvres, méme inconsciemment. Rois, prophétes, cavaliers, patriarches, guerriers,
animaux fantastiques racontent les légendes de I’Ethiopie et des rivages de la
Méditerranée. Son éthiopianité se trouve, dit-il, dans les formes et les couleurs. En
Ethiopie, il y a beaucoup de formes. Le messob et le mouketcha sont des volumes. Il y a

des pierres dressées aux formes variées dans le sud. 1l y a aussi des couleurs, et il a vécu

895 bid., p. 192.



dans un environnement coloré. En Ethiopie, la couleur est présente dans les maisons, les
églises et sur les marchés.

En Angleterre, nombre de jeunes artistes africains créérent aussi des ceuvres
reproduisant une vie quotidienne marquée par la pauvreté et le racisme. Sokari Douglas
Camp est née & Buguma au Nigeria en 1958. Elevée dés son plus jeune &ge en Angleterre,
elle fait des études & la Central School of Art and Design et au Royal College of Art de
Londres, ou elle vit et travaille. Les thémes de ses sculptures colorées de bois et d’acier
proviennent de la culture ouest-africaine. Elle crée de grandes sculptures de métal qui
évoquent de nombreux aspects de la culture Kalabari, notamment les cérémonies
funéraires et les fétes qu’elle traite en employant les techniques artistiques les plus
innovantes. Une grande partie de son oeuvre est un plaidoyer contre la guerre, une

moquerie contre le ridicule des combats fratricides et ’immoralité des profiteurs.

*k%k

Cependant, la mondialisation cache mal des réalités bien moins plaisantes. Car méme
si elle favorise les échanges et les rencontres entres les peuples, il n’en demeure pas
moins qu’on assiste de plus en plus au développement des inégalités. L hégémonie
culturelle et économique de certains Etats engendre la disparition des formes de traditions
culturelles et des réactions identitaires.

Aujourd’hui, force est de reconnaitre qu’au-dela du secteur économique, la domination
occidentale ne cesse de se vérifier dans le domaine de 1’art. L’Histoire de I’ Art a, en effet,
toujours été dominée par I’Occident. On aura donc beau considérer le milieu de 1’art
comme un milieu internationalisé, on ne peut ignorer le fait que le secteur de I’art
international est concentré en Occident: certains pays comme les Etats-Unis,
I’Allemagne, la Grande Bretagne, la France, I’Italie et 1a Suisse jouent un réle central
dans l’exposition des artistes contemporains et sont, par conséquent, les lieux par
excellence du marché de I’art. Ces pays laissent peu de place aux artistes des pays en voie
de développement. Selon Alain Quemin, la dimension territoriale, notamment 1’origine

géographique de D’artiste, conserve une importance considérable dans sa reconnaissance



sur le plan international : « dans un monde qui recherche sans cesse des signes de valeur
esthétique et financiére des wuvres, la nationalité de leurs auteurs constitue un critere,
notamment dans le cadre de stratégies de minimisation du risque associé au choix des
artistes et de leurs ceuvres »%%.

On finit ainsi par présenter un art qui répond plus a I’attente d’un monde occidental
qu’a celui de I’ Africain. Toutes les grandes expositions consacrées a 1’art africain mettent
I’accent sur le coté exotique de cet art, I'emprisonnant dans I’idée d’un art « ethnique »
alors que les artistes africains nous offrent un panorama beaucoup plus large. Ce qui veut
donc dire que le regard porté aujourd’hui sur I’Afrique reste encore prisonnier d’un
certain nombre de préjugés, et ce malgré une mondialisation qui nous met en contact avec
les autres, & travers les médias, la télévision, les échanges et la mobilité. L’Occident
continue a diffuser une image qui, selon ’expression de Jean-Loup Amselle, « vitrifie »
I’ Afrique.

Qu'il s'agisse du cinéma, de la littérature, de la musique ou de la création plastique, la
meilleure réponse a la mondialisation est de retourner ses armes contre elle en créant un
marché africain. Cela doit étre I'affaire des privés nationaux mais elle doit aussi étre une
volonté politique. Une vision correcte de la dimension culturelle du développement peut
aider a sortir de ce cercle vicieux. Il faut avant tout trouver des partenaires et des
investisseurs africains, mais surtout créer par rapport aux réalités culturelles africaines.

Il faut que les productions soient tout d’abord destinées aux Africains et non & un
public étranger. L’ Afrique peut survivre a la mondialisation sans se plier & ses exigences.
Avec sa diversité culturelle, elle peut répondre a I'arrogance des dictatures, qu'elles soient
politiques ou économiques.

L’artiste n’est rien et n'a rien a dire s'il n'accepte pas d'abord d'étre lui-méme. L'identité
africaine n'est pas plus soluble que les autres dans la mondialisation. Les créateurs
africains ne pourront dire des choses essentielles que s’ils se préservent dans leur étre. Il

s’agit de recréer le monde et non de subir la mondialisation.

808 Quemin A., Le réle des pays prescripteurs sur le marché et dans le monde de I'art contemporain, in
Rapport du Ministére des Affaires Etrangéres, juin 2001.



Conclusion de la deuxiéme partie

Pour répondre a la question : I’art africain traditionnel reléve-t-il de I’ethnologie, de
I’anthropologie ou de I’esthétique ?, aucune approche ne peut étre privilégiée par rapport
a lautre. Seule une approche interdisciplinaire pourrait contribuer a rendre plus
objectives les études consacrées aux arts traditionnels de 1’Afrique noire. La véritable
interprétation des arts africains doit tenir compte de la représentation de la pluralité des
points de vue, et donc envisager toutes les formes d’interprétation, et surtout I’ensemble
des connaissances acquises et admises selon un regard critique. On n’a pas besoin de
préférer Iesthétique a I’anthropologie ou 1’anthropologie a ’esthétique : les trois ont leur
valeur dans I’interprétation des arts traditionnels de I’ Afrique noire. Mais peut-étre suffit-
il de penser que ce n’est pas 1’objet qui est ethnologie, anthropologie ou esthétique, mais
la fagon de I’interpréter.

L’art africain objet du relativisme en Occident est celui congu par les occidentaux
selon leur propre conception de I’art. Il n’a jamais demandé que les goits des
Occidentaux le créent. Par conséquent, la différence entre la perception des objets d’art
africain en Afrique et en Occident souléve la question de savoir si c’est aux Occidentaux
de définir 1’art africain ou si c’est aux Africains de définir leur propre art. On peut
résoudre ce probléme en s’intéressant d’abord au concept d’art et de beau en Afrique. Car
contrairement a ce qui se dit souvent, les Africains ont bien la notion d’art et de Beau,
cette notion est simplement différente puisque inséparable d’une fonction sociale et
sacrée. Le statut d’un objet reléve des conditions de production et de réception, il est
cependant plus facile de définir ce statut si I’on comprend que pour les Africains, le Beau
est le Bon. Il faut ensuite traduire, dans les expositions, la dynamique des objets africains
en Afrique. C’est 1a la plus grande différence entre les conceptions occidentale et
africaine des objets. Le fait d’exposer des objets sacrés n’est pas un concept acceptable en

Afrique traditionnelle, les musées n’ont pas de succeés en Afrique ; or les Occidentaux



continuent a figer les objets africains dans un espace clos et dans un temps arrété. Ce
mode d’exposition prive alors 1’objet africain de son aura, de sa vie, il présente une copie
visuelle, mais non vivante de 1’objet en question.

Le mot de « mondialisation » (ou de globalisation) est récent, mais il désigne une
réalité qui a une origine lointaine. L’Europe s’était engagée, entre le XVII® et le XVIII°®
siécle, dans un processus de développement économique colonial : 1’Autre était percu
comme une force de travail, un instrument (la traite des esclaves). L’Europe imaginait que
les peuples africains étaient encore dans I’enfance de I’humanité et ils étaient destinés a
grandir avec I’aide de I’Europe par le biais de la christianisation. Le XIX® siécle, qui
correspond & la colonisation et a I’avénement du capitalisme, sera une étape importante de
ce processus de domination et le XX°® sera celui du néocolonialisme. Que I’on ne se
trompe donc pas, I’art mondialisé du XXI° est une simple illusion de la globalisation. Ce
jeu, dont les pays occidentaux sont seuls les maitres, est trés inégalitaire. Au-dela de
I’ouverture a la diversité et la reconnaissance de cultures plurielles, se dessinent sans état
d’ame les diktats de 1’économie, reléguant au second plan du marché de 1’art international
les pays en voie de développement, et confortant dans le méme temps la position

hégémonique des Etats Unis et de quelques pays européens.



CONCLUSION GENERALE



Lorsque nous avons entamé ce travail, nous avons voulu comprendre les particularités
et les limites des différentes conceptions des arts africains. On a toujours martelé
I’inaptitude de I’ Afrique pour la science, I’impossibilité de parler de philosophie de 1’art
en Afrique puisqu’elle n’a pas une maitrise suffisante des sciences de I’art, ou
I’impossibilité pour les objets d’art africain d’étre de I’art en ce sens qu’ils ne sont pas
créés a I’origine pour étre exposés ou pour €tre vus esthétiquement, ou encore 1’origine
extérieure des arts d’Afrique. Que de faux discours qui ont alimenté I’étude des arts
africains !

Il nous fallait dés le début de cette étude montrer que toutes ces affirmations étaient
sans fondement scientifique, et qu’elles ne témoignaient que d’un désarroi intellectuel.
C’est ainsi que nous avons choisi, dans un premier temps, de dégager 1’évolution
historique et les différentes méthodes d’interprétation des arts africains. 1l nous semblait
que c’était 1a la maniére la plus pratique si nous voulions déconstruire les fausses idées
sur les arts africains.

L’art africain se pense au pluriel tant les productions artistiques sont diverses et
multiples. En considérant cette diversité et cette multiplicité, nous avions interrogé les
différents rapports que les arts de I’Afrique noire pouvaient entretenir avec les arts de
1’Egypte ancienne. Avec la diversité artistique africaine et la pluralité des interprétations
sur les arts africains, il nous fallait montrer en quel sens une création artistique pouvait
étre authentiquement africaine. Mais au-dela de cette question de I’africanité artistique, il
s’agissait de parvenir a déterminer les présupposés idéologiques sur lesquels reposent de
telles distinctions.

Cependant, plutét que de chercher a définir ce qu’est I’art africain, il nous a semblé
plus pertinent d’appréhender les différents courants des arts africains. Ainsi souhaitions-
nous dégager la fonctionnalité et I’utilité des arts africains traditionnels, et les différentes
méthodes d’interprétations que sont: la méthode ethnoesthétique, 1’esthétique
anthropologique et le formalisme esthétique.

Etudier les arts africains avec des critéres de I’art occidental suppose que la définition

de I’art en Occident puisse étre commune aux diverses sociétés africaines. Or les normes



esthétiques ne sont pas toujours les mémes selon les cultures. Ce qui est vu comme une
ceuvre d’art en Europe sera percu comme un objet religieux en Afrique traditionnelle. Et
ce n’est pas parce que 1’objet a une fonction religieuse et sociale qu’il ne peut pas exciter
en nous une perception esthétique, ou que 1’artiste qui I’a créé n’avait pas le sens du beau.
La décoration de I’objet montre sans ambivalence un but esthétique. Or les masques, les
statuettes, les instruments de cuisine en bois tels les cuilleres, les calebasses, sont tous
décorés. Les embellissements sans but fonctionnel sur ces différents objets montrent bien
une intention esthétique.

L’art est a la fois forme et fond. Il atteint son but aussi bien par ’agencement des
formes que le contenu réel de ces formes. La profondeur d’une ceuvre d’art s’exprime
aussi bien par I’harmonie ou la discordance entre les divers éléments extérieurs de sa
forme que le contenu que celle-ci exprime. Ce qui veut donc dire qu’une activité qui
n’aurait pas forcément une fin esthétique peut étre considérée comme une ceuvre d’art
parce que sa forme comporte une dimension artistique. Certes les masques sculptés sont
congus pour étre utilisés a I’occasion de cérémonies rituelles sociales ou religieuses, mais
la présence de motifs géométriques et de décoration justifie bien leur caractére esthétique,
qui réside dans la forme et non dans le but ou le contenu, qui sont religieux ou rituels.

L'art vacille entre I'imagination et la réalité. Le beau n'est pas inhérent au monde
extérieur ; il n'est pas non plus objectif. Il réside dans I'ame de celui qui le contemple ;
c'est une réaction émotionnelle de la nature humaine. L'art et le monde extérieur ne sont
que des fictions de I'imagination de l'artiste et du spectateur. L'art prolonge donc la
perception que nous avons des choses et des étres. Les cours de certains royaumes
traditionnels (Congo) et les classes sociales impliquées dans I’administration et le
commerce de villes importantes (Ife et Bénin au Nigeria) ont favorisé la création de
beaucoup d’objets et de batiments présentant un grand intérét esthétique : palais, trones,
portes et poutres sculptées, portraits de souverains, toiles, bijoux, etc. Au Congo et au
Nigeria (Ife et Bénin), P’art fut utilisé pour transmettre et célébrer des valeurs
personnifiées dont le chef est le conservateur et le responsable. Les artistes représentent

des signes du pouvoir politique.



Nous avons exposé le point de vue de différents spécialistes occidentaux et africains
afin de saisir comment était interprété I’art africain selon les contextes et les périodes. Il
ne s’agissait donc pas seulement d’écrire une histoire de ’art africain, mais nous
souhaitions aussi dégager les conditions de possibilité des discours sur les arts africains,
comprendre ce qui pouvait motiver et justifier ces discours, discerner comment se dénie
ou se valorise I’art africain, concu autrement et loin de ce qu’il est réellement. Et c’est en
ce sens que nous avions voulu introduire les discours de négation et de dénégation sur les
arts africains.

Aussi  nous importait-il de montrer que I’art africain n’est pas uniquement
« précolonial » ou « colonial » : ¢’est aussi les nouvelles créations artistiques du présent et
du passé récent de I’Afrique. De ce fait, loin de les opposer, nous souhaitions que 1’on
admette que, certes, la continuité n’est pas absolue, mais la rupture n’est pas non plus
radicale entre ces arts de différentes périodes. Car les artistes contemporains, tout en
voulant instaurer une forme de continuité, adoptent trés souvent le registre de 1’art
traditionnel et méme de I’art ancien comme source d’inspiration. Ce qui devait nous
amener a dégager les différentes tendances de la création artistique africaine
contemporaine : I’art académique ou les arts «Savants», l’art populaire (avec la
récupération et I’installation) et les arts numériques.

Aprés le mépris et le relativisme des arts africains, nous avons parlé de la valorisation
des arts africains avec des penseurs comme Senghor, Engelbert Mveng qui, & propos de
I’interprétation des arts africains, nous ont proposé une lecture méta-esthétique. D’autres
comme Ngal défendent une esthétique de la rupture, tandis que Bidima et Diadji nous
proposent une théorie critique pour lire des arts africains : la théorie de la Traversée pour
le premier et celle de la Plasticité pour le second.

On a souvent entendu dire qu’il n’existe pas de critique en Afrique. Et certains
universitaires africains comme Locha Matéso, répétant sans discernement ces
observations de certains de leurs homologues occidentaux, s’interrogent sur la pertinence
méme du concept « critique, pour un continent sans écriture » et pensent que ce mot

« renvoie avant tout a la tradition occidentale ». Or, avec Iba Ndiaye Diadji, nous avons



vu que les cultures africaines offrent suffisamment d’exemples de la vitalité du concept
critique dans la création artistique, qu’elles ont des fagons trés approfondies de
questionner 1’art et de le montrer.

Afin de poursuivre cette réflexion sur les discours a propos des arts africains, nous
nous sommes intéressés, pour finir, a la pertinence que pouvait avoir I’africanité artistique
dans la mondialisation. Il s’agissait alors de voir comment concilier particularisme et
mondialisme, comment étre artiste africain et en méme temps artiste universel. Nous
avons pu constater qu’avec ses différentes rencontres, 1’identité de 1’artiste africain est
aujourd’hui multiple. L’artiste ne peut pas vivre replié sur lui-méme. Mais en méme
temps, il n’est rien s’il n’est pas d'abord lui-méme. Il s’agit donc moins de subir la
mondialisation que de recréer le monde.

Notre étude nous a amené & comprendre que le langage de ’art peut-étre tout a fait
inaccessible pour le profane qui ne dispose pas en commun avec lui des régles qui
permettent de I’interpréter. Une création artistique ne saurait étre étudiée ou interprétée
convenablement sans la prise en compte du contexte culturel qui 1’a vu naitre. Parce que
dans I’art les peuples déposent « leurs conceptions et leurs représentations intérieures les
plus substantielles » (Hegel), il est illégitime de vouloir séparer une production artistique
du cadre général de son histoire et de ses contraintes culturelles. 1l nous a donc apparu
qu’on ne peut parler des arts africains sans connaitre la réalité culturelle africaine. De ce
fait, pour quelqu’un qui ne connait I’Afrique que d’une maniére superficielle et qui
fournit au public des informations non justifiées, son discours sur I’origine étrangére ou la
primitivité de ses arts, reléverait tout simplement d’une malhonnéteté intellectuelle ou
d’une mauvaise foi.

A D’issue de notre travail, nous ne pouvons que constater 1’extréme diversité des arts
africains et des discours sur les arts africains. Ce qui veut dire qu’il n’y a pas et ne saurait
y avoir de réponse satisfaisante a la question : « qu est-ce que I’art africain ? ». A chaque
spécialiste, sa conception des arts africains, en fonction de ses exigences et de son

objectif. Et c’est 1a la richesse de la diversité des arts africains. Les perspectives et les



choix des spécialistes divergeant, ceux-ci sont amenés a construire des théories et des
concepts différents.

Nous avons restitué, a chaque fois que cela nous a semblé nécessaire, le point de vue
de spécialistes des arts africains. Il nous a semblé important d’offrir au lecteur autant que
possible leurs discours et leurs conceptions sur les arts africains. Nous espérons seulement
que notre regard critique sur la discipline philosophique, nous a évité de rendre la lecture
de notre travail trop apre et surtout de tomber dans 1’ethnocentrisme.

Les thémes qui nous ont intéressés sont multiples. Nous n’avons pas pu étudier toutes
les questions abordées a propos des arts africains. Nous avons dd nous limiter aux
discours qui nous semblaient les plus importants dans 1’élaboration du concept d’art
africain. C’est la raison pour laquelle nous n’avons pas évoqué, par exemple, les travaux
de Sidney L. Kasfir consacrés aux mécénes et courtiers étrangers qui ont servi de
médiateurs culturels entre artistes, leur production et leur public®’.

Le mécénat de I’art africain est dominé par des marchands et des collectionneurs
européens, américains et sud-africains blancs, qui laissent le marché des bibelots et autres
« antiquités » douteuses aux commercants africains. Nous aurions aimé pouvoir traiter la

question de la diffusion et de la promotion des arts africains a travers les espaces

807U1li et Georges Bier, Suzanne Wenger au Nigeria, Frank Mc Ewen et Tom Blomefield au Zimbabwe
(ancienne Rhodésie), Pierre Romain-Defossés et Pierre Lods au Congo belge et au Congo francais
(aujourd’hui RDC et Congo-Brazaville), et Pancho Guedes au Mozambique.

- Cecil Skotnes et Bill Ainslie en Afrique du Sud, le Pére Kevin Carroll au Nigeria, Canon Peterson et le
Pére Groeber en Rhodésie et Ulla et Peter Gowenius en Afrique du Sud.

- Des professeurs expatriés — dont Kenneth Murray, Denis Duerden et David Heathcote au Nigeria,
Margaret Trowell en Ouganda et beaucoup d’autres — ont exercé une grande influence sur des écoles et
des universités un peu partout.

- Enfin des organismes philanthropiques étrangers se sont intéressés a la promotion du nouvel art africain ;
il s’agit notamment des fondations Harmon, Farfield et Gulbenkian, ainsi que le Congress for Cultural
Freedom. Si ces organismes n’ont en général pas eu de contact direct avec les artistes, ils ont cependant
participé a des publications et a des projets de construction.

- Dans le méme temps, en sponsorisant des concours d’art annuels sur I’ensemble d’un pays, plusieurs
grandes entreprises comme Esso, BAT ou BMW ont permis la découverte de talents dans des lieux
inattendus.

- Dans les années 90, Ruth Schaffner, propriétaire de la galerie Watatu a Nairobi, au Kenya, de 1984 a sa
mort en 1996, était I'une des plus grands mécenes d’art africain contemporain. Une fois par mois, sa
Fondation Watatu organisait une «journée des artistes », au cours de laquelle il était proposé aux
nouveaux et futurs artistes d’apporter leur travail pour le faire évaluer et commenter. Chacun de ces
méceénes a joué un role décisif dans I’invention d’un art naif africain.



d’exposition, les musées et galeries, les centres culturels régionaux, les centres culturels
étrangers et les ambassades, la presse et 1’édition. Nous aurions aussi aimé traiter du
marché des arts de 1’ Afrique noire avec les ventes aux enchéres de Paris, de Bruxelles et
de New York.

De méme, nous aurions pu étudier le lien entre I'art africain et la littérature orale, lien
qui réside au niveau des symboles. En effet, I'art africain a souvent un sens qu'il s'agisse
des couleurs, de l'architecture, de la peinture, des batiks, etc. Ce sens de I’art africain est
souvent présent dans la littérature orale. Nous aurions pu faire une sorte d'archéologie des
sens, des savoirs, pour faire émerger la substantifigue moelle des symboles de cet art
africain.

Si nous n’avons pas consacré d’analyse particuliére a ces questions c’est parce qu’elles
nous ont semblé moins fondamentales par rapport aux recherches que nous voulions
entreprendre. Il nous a semblé que notre champ d’investigation n’était pas le plus
pertinent si nous voulions étudier soigneusement toutes ces questions. Des recherches
complémentaires seraient nécessaires et nécessiteraient que nous nous orientions vers des
domaines que les limites de notre travail ne permettaient pas d’entreprendre. Notre étude
n’est donc pas exhaustive.

Mais elle nous a permis de comprendre qu’il n’y a pas, comme on le pense trés
souvent, un divorce définitif entre le passé et le présent de D’art africain. Il existe de
nombreux artistes dont les ceuvres se rattachent aux formes artistiques du passé de leur
pays, méme s’ils vivent dans un milieu trés différent de celui qu’ont connu leurs
prédécesseurs. Des ceuvres qui apparaissent comme la continuité des arts traditionnels,
comme c’est le cas des nouveaux styles musicaux, influencés par les traditions musicales
d’origine africaine, se sont développées aux Antilles et en Amérique.

Le triomphe de ’esthétique et des arts populaires montrent combien 1I’Afrique est
capable d’assimiler de nouvelles formes d’art en les intégrant a une activité artistique
traditionnelle. Loin d’étre « mort », 1’art africain a poursuivi une évolution intéressante,
« tant dans le cadre des structures socioculturelles traditionnelles qu’au regard d’un art

contemporain ».



Mais nous avons vu que la mondialisation engendrait, dans le domaine culturel, un
ensemble de conséquences divergentes. Certes elle permet d’accroitre les échanges et de
favoriser les rencontres entre les peuples, mais elle génére en méme temps de nombreuses
inégalités dans la mesure ou le pouvoir de certains Etats occidentaux ne cesse de se
renforcer, tandis que les pays en voie de développement sont de plus en plus marginalisés.
Ce qui engendre une véritable suprématie culturelle de 1’Occident.

Des efforts doivent donc étre déployés par les Africains eux-mémes « pour que le
patrimoine authentique de I’Afrique soit préservé et maintenu dans le cadre qui lui est
propre, pour encourager les arts contemporains a demeurer fideles a [’esprit et au
dynamisme intrinséques de ce patrimoine culturel »%%, Car, finalement, pour reprendre
les mots d’Ola Balogun, c’est peut-étre en le considérant comme facteur de civilisation
que I’on peut donner la meilleure définition de I’art en général et de 1’art africain en
particulier. L’art est un véhicule de communication et un facteur de cohésion. Ola
Balogun va méme plus loin quand il affirme : « si la civilisation d’un groupe social donné
est constituée par les divers éléments de la vie sociale et culturelle, c’est souvent dans
Uart et les activités culturelles qui lui sont associées que [’on peut découvrir la marque
du génie particulier & chaque famille humaine »5%°,

C’est un moyen de communication sociale qui utilise les harmonies et les discordances
des formes, de I’expression et des sons pour transmettre des émotions aux sens. Mieux
encore, ajoute Ola Balogun, I’art est une méditation sur la vie qui procéde de I’expérience
vécue ; il nous fait pénétrer plus profondément dans la signification de la vie, en
exprimant de facon réaliste ou abstraite des aspects de notre présence au monde.
L’entreprise artistique ne concerne pas uniquement les activités humaines liées aux
valeurs spirituelles, c’est aussi un facteur d’organisation sociale permettant aux hommes
d’agir sur leur propre milieu. L’art, en s’exprimant a travers le chant, la danse, la

musique, la décoration, la sculpture, la peinture, les mythes, etc., permet de définir la

608 Balogun O., « Forme et expression dans les arts africains », in Introduction & la culture africaine,
UNESCO 1977, p. 137.
699 1bid., p. 51.



culture, et lui donne en méme temps le sentiment de son identité et de sa capacité d’agir
en tant que groupe.

Dans toutes les sociétés, le contenu et la forme de 1’ceuvre d’art renvoient a un facteur
de cohésion, puisque I’art est un véhicule de communication. La caractéristique
essentielle de 1’art est d’étre un systéme de communication sociale. L’art est une activité
qui vise & nous faire connaitre le sens de la vie, en montrant de fagon réaliste ou abstraite

certains des aspects continus ou momentanés de notre existence.



BIBLIOGRAPHIE
I. OUVRAGES

AGUESSY H., BALOGUN O., DIAGNE P., SOW A. I, Introduction a la culture
africaine, Paris, Union Générale d'Edition, unesco 1977

AMSELLE J.-L., Logiques métisses, anthropologie de [’identité en Afrique et ailleurs,
Payot, Paris, 1990.

AMSELLE J.-L, Branchements. Anthropologie de ['universalit¢ des cultures,
Flammarion, Paris, 2001.
AMSELLE J.-L., L’art de la friche. Essai sur l’art africain contemporain, Flammarion,

2005.

APOLLINAIRE G., COCTEAU J., GRIS J., P. GUILLAUME, LIPCHITZ J., PICASSO
P., VLAMINCK M., Opinions sur [l’art négre, Paris, 1920

ARENDT H., La Crise de la culture, trad. Patrick Lévy, Gallimard Idées, 1972.
ARISTOTE, Métaphysique, trad. d’André Cresson, P.U.F, 1958.

BACHARAN N., Faut-i/ avoir peur de I’Amérique ?, Paris, Seuil, 2005

BASSANI E., ELUYEMI O., VIOLATA I. EKPO, PAUDRAT J.-L., Arts of africa. 7000
ans d’art africain, 2005

BIDIMA J.-G., La philosophie négro-africaine, P.U.F, 1995

BIDIMA J.-G., L art négro-africain, P.U.F, 1997

BOAS F., Primitive art, Oslo, Ascheloug, 1927.

BOAS F., Anthropogy and Modern Life, Library of Congress, 1948

BOSC J., Les sculpteurs et leurs génies : approche ethno-esthétique de la statuaire lobi,
1999

BAUMANN H., WESTERMANN D., Les peuples et les civilisations de |'Afiique, paris,
Payot, 1962

BRUN J., I’Epicurisme, Q.S.J ? P.U.F. 1959

BUSCA ., L’art contemporain africain: du colonialisme au postcolonialisme
L’Harmattan, Paris, 2001



BUSCA J., Perspectives sur I'art contemporain africain, L'Harmattan, Paris, 2000.
CATALOGUE, « L’Ecole de Dakar, a I’occasion d’une exposition tenue 2 Hann Maristes
du 26 au 30 avril 1998 dans le cadre des manifestations d’environnement de la biennale
des arts de Dakar », édité par Yassine Art Galerie.

CATALOGUE D’EXPOSITION, Partage d'exotismes, 5éme Biennale de Lyon, 2000.
CATALOGUE, West Africa: Court and Tribal Art, Arts Council, Londres, 1967
CATALOGUE, Magiciens de la terre, éditions du Centre Pompidou, Paris, 1989.
D’AZEVEDO W. L., The Traditional Artist in African Societies (collectif), edited by,
Indiana University Press, 1973.

DELANGE 1., Arts et peuples de ['Afrique noire. Introduction a une analyse des
créations plastiques, préface de Michel Leiris, Gallimard, Paris, 1967

DIAGNE S. B., Léopold Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie, Paris,
Riveneuve éditions, 2007

DIOP C. A., Nations négres et culture, Présence Africaine, 1954

DIOP C. A., L unité culturelle de I’Afrique Noire, Paris, Présence Africaine, 1960
ENCYCLOPEDIE PHILOSOPHIQUE UNIVERSELLE, Les notions philosophiques,
Tome 2, P.U.F, 1990

ENCYCLOPEDIE DE L’ART, La Pochothéque, Librairie Générale Francaise, 1991.
ENCYCLOPEDIE UNIVERSALLIS, Corpus 16, 1995

ENCYCLOPEDIE UNIVERSALIS, Corpus 9, 1995

ENCYCLOPEDIE UNIVERSALIS, Corpus 11, 1996

FAGG, W. B., Nigerian Images: the splendor of African Sculpture, London and New
York, 1963

FAGG, W. B., Sculptures africaines, Fernand Hazan Editeur, Paris, 1965.

FALL N’G. ET PIVIN J.-L., Anthologie de l’art africain du XX® siécle. Revue noire,
Paris, 2001

FROBENIUS L., Histoire de la civilisation africaine, 1933

GAUDIBERT P., L’art africain contemporain, Diagonales, 1994.

GRIAULE M.., Arts de I’ Afrique noire, Paris, Ed. du Chéne, 1947



GRIAULE, M., Dieu d’eau : Entretiens avec Ogotomméli, Fayard, 1948.

GUEZ N., L Art africain contemporain, Association Dialogue entre les cultures, 1992
GUILLAUME P. et M. THOMAS, La sculpture négre primitive, , Paris, éditions G. Cres
et Cie, 1929

HARDY G., L’Art négre, Paris, Laurens, 1927

HISTOIRE UNIVERSELLE, Vol. Ill. De la réforme & nos jours, Paris, Gallimard, 1958
HISTOIRE UNIVERSELLE DE L’ART, Tome Ill, Afrique, Amérique, Asie, 1989
HEGEL, G. W. F., Cours d’esthétique, Tome 1 (1995) et 2 (1996), traduction de Jean-
Pierre Lefebvre et Veronika von Schenck, Aubier, Paris.

HEGEL, G. W. F., Esthétique, tome 11, « L’art symbolique », Paris, Aubier, 1964
HOLAS B., Civilisations et arts de [’ouest de [’ouest-africain, Paris, P.U.F, 1976.
HOLAS B., L’art sacré sénoufo, Les Nouvelles Editions Africaines, Abidjan-Dakar,
1978.

HOLAS B., Céte d’Ivoire : passé-présent-perspective, Paris, 1985.

HOPPER J. T. et BURLAND C. A., The Art of Primitive Peoples, Londres, Fountain
Press, 1953

HOUNTONDJI P., Sur la «philosophie africaine ». Critique de 1’ethnophilosophie,
Paris, Maspero, 1977

JANSON H. W., History of Art (1962), New York et Englewood Cliffs, Harry Abrams et
Prentice-Hall, 1986

JIMENEZ M., La querelle de [’art contemporain, Gallimard, 2005

JOPLING C. F., Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971.
KANT E., Observations sur le sentiment du beau et du sublime (1764), Vrin, 1988

KANT E., Critique de la faculté de juger, trad. par A. Philonenko, Vrin, 1965

KASFIR S. L., L’ art contemporain africain, Thames & Hudson, 2000

KERCHACHE, J., PAUDRAT J.-L., STEPHAN L., L Art africain, Mazenod, 1988
KOUAM M. (dir.), Esthétique I. Sur la beauté et les arts en Afrique. Propos
philosophiques, Ménaibuc, Paris, 2003.



KOUAM M. (dir.), Esthétique Il. Beauté et vie spirituelle. Essai philosophique de
confrontation : Plotin, St Augustin et I’Afrique, Ménaibuc, Paris, 2005.

LACOSTE J., L’idée de beau, Bordas, Paris, 1986

LAUDE ., Les arts de I’ Afrique noire, Librairie Générale Francaise, 1966

LAM A. M., Les chemins du Nil, les relations entre I'Egypte ancienne et |'Afrique noire,
Présence africaine, 1987

LAPLANTINE F., ALEXIS N., Métissages, Paris, Flammarion, 1997

LAPLANTINE F., ALEXIS N., Métissages, de Arcimboldo a Zombi, Paris, édition
Pauvert, 2001.

LEIRIS M. et DELANGE J., Afrique noire, la création plastique, éd Gallimard, I'Univers
des Formes, 1967.

LEIRIS M.., Au-dela d’un regard. Entretien sur [’art africain. Lausanne, Biblio. des arts,
1994

LEIRIS M., Miroir de I’Afrique, Gallimard, 1996

LEVI-STRAUSS C., Anthropologie structurale Il, Paris, 1973

LEVI-STRAUSS C., L identité, Quadrige, PUF, 1987

MAQUET, J., L’ anthropologue et I’esthétique, Editions Métaillé, trad. de I’anglais par
Denis Paulme et Sophie Le Mao, 1993.

MATESO L., La littérature africaine et sa critique, Paris, Karthala, 1986

MAUSS M., Manuel d’ethnographie (1947), Payot, Paris, 1967

MICHAUD Y., Critéres esthétiques et jugement de godt, Jacqueline Chambon, 1999
MICHAUD Y., L’Art a [’état gazeux. Essai sur le triomphe de [’esthétique, Stock, 2003
MILLET C., L art contemporain, Flammarion Paris, 1997.

MVENG E., L art d’Afrique noire. Liturgie cosmique et langage religieux, Mame, Paris,
1964. 1l sera réédité aux éditions Clé, Yaoundé, 1974.

NDIAYE | . D., L’impossible art africain, Dékkando, Dakar, 2002.

NDIAYE | . D., Créer l'art des africains, Presses universitaires de Dakar, 2003

NDIAYE | . D., La critique d’art en Afrique. Repéres esthétiques pour lire [’art africain,
L’Harmattan, 2007



NGAL G., 4imé Césaire. Un homme a la recherche d’une patrie, Présence Africaine,
Paris, 1994, 2° édition revue, corrigée et augmentée [NEA, Dakar/Abidjan, 1975, 1°
édition]

NGAL G., Création et rupture en littérature africaine, L’Harmattan, Paris, 1994.

NGAL G., Esquisse d’une philosophie du style. Autour du champ négro-africain,
Tanawa, Paris, 2000.

NIETZSCHE F., fragments posthumes début 1880-printemps 1881

OTTO R, Le sacré, Paris, Payot et Rivages, 1995

PANOFSKY, L euvre d’art et ses significations, éd. Gallimard, 1980.

PLATON, lon, trad. Méridier, ceuvres complétes, éd. Les Belles-Lettres

PLATON, Banquet, G. F
PLATON, Phédre, G. F
PLATON, Hippias Majeur, G. F

POPPER K., La Quéte inachevée, traduction de Renée Bouveresse, édition Calmann-
Lévy, 1981.

PRICE S., Arts primitifs : regards civilisés, Traduit de I’américain par Geneviéve Lebaut
et Marie-Anne Sicheére, (1989), Ecole nationale supérieure des beaux-arts, Paris, 2006
RATTON Ch., Masques africains, Paris, Calavas, 1931

RAYMONDE M., Le marché de [’art. Mondialisation et nouvelles technologies,
Flammarion, Paris, 2000

SENGHOR L. S., Liberté 1, Négritude et Humanisme, Seuil, 1964

SENGHOR L. S., L’Anthologie de la nouvelle poésie négre et malgache de langue
francaise, précédée de Orphée noir de Jean-Paul Sartre, PUF, 1969

SENGHOR L. S., Liberté 3. Négritude et civilisation de ['universel, Paris, Seuil, 1977
SENGHOR L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993

SOME R., Art africain et esthétique occidentale. La statuaire lobi et dagara au Burkina

Faso, L’Harmattan,1998



STROTER-BENDER J., L art contemporain africain, L’Harmattan, 1995.

SYLLA A., Pratique et théorie de la création dans arts plastiques sénégalais
contemporains, Thése d’état soutenue a 1’Université de Paris | en 1994, N° national de la
thése : 1994 PA 010595

TOWA M., Essai sur la problématique philosophique dans I’Afrique actuelle, Yaoundé,
Editions Clé, 1971

TOWA M., Léopold Sédar Senghor, négritude ou servitude ?, Yaoundé, Editions CI¢,
1976

TOWA M., L’idée d’une philosophie négro-africaine, Yaoundé, Editions Clé, 1979.
TROWELL M., Classical African Sculpture, Londres, 2° éd, 1964

WILLET F., L art africain (1971), Paris, Thames & Hudson, 1994

ZAHAN D., Religion, Spiritualité et Pensées africaines, Paris, Payot, 1980

VOGEL S.M., African Aesthetics, New York, The Center for Africa. Art, 1987a

Il. PERIODIQUES ET ARTICLES

ADANDE A., « L’impérieuse nécessité des musées africains », in L art négre, Présence
Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, pp.194-198

ADANDE J., « L’art africain et I’imaginaire des autres entre le XVIe et le début du XX®
siécle. Essai d’analyse diachronique des prémisses d’un processus de « globalisation » »,
Afrika Zamani, n°9&10, 2001-2002

ALBARET L. (Entretien), «Ne confondons pas art populaire et art d’aéroport », in
Afrique et art contemporain, Africultures n°48 - mai 2002

AMSELLE J.-L., « Logiques fétiches ou la mise en art de I’ Afrique », Lignes, 6 : 98-112,
1965.

AMSELLE J.-L., « Doit-on exposer I’art africain ? », in HAINARD, J. et KAEHR, R., Le
musée cannibale, Musée d’ethnographie, Neuchatel, Suisse : 131-152.

AKA-EVY J.-L., « De P’art primitif & I’art premier », in Cahiers d'études africaines,
Année 1999, Volume 39, Numéro 155, pp. 563-582



BALANDIER G., « Les conditions sociologiques de ’art noir », in L art négre, Présence
Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, pp.58-71

BALOGUN O., « Forme et expression dans les arts africains » par, in Introduction a la
culture africaine, UNESCO 1977, éd. 10/18 pp.47-139

BASCOM W., « A yoruba master carver: duga of meko », in The traditional artist in
african societies, edited by Warren L. d’Azevedo, Indiana University Press, 1973, pp.62-
78

BEDAUX R.M.A, BOLLAND R., « Tellem, reconnaissance archéologique d'une culture
de I'Ouest africain au Moyen Age : Les Textiles », in Journal des Africanistes, vol.50,
n°l, 1980, p.9-23

BIDIMA J.-G., « L’art négro-africain des « sans-espoir » », in Raison présente, n°82,
1987

BIDIMA J.-G., « Art de la critique, critique de ’art : pour une théorie critique des arts
africains », in Art et Philosophie, ENS, 1998

BOGUMIL J., « De l'art africain et de I'esthétique : valeur d'usage, valeur d'échange »,
Cahiers d'études africaines, n° 141-142, 1996, p. 257-269

BOSSCHE J. V., «L’art plastique chez les Bapende », in L’art négre, Présence
Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, pp.167-174

BRAND R., « Terres cuites et culte vodoun. Analyse ethno-esthétique des statuettes du
Modeleur Asogba », Anthropos Volume 67, 1972 : 337-387 et 736-770 et 5 planches, 66
figures.

BRIOT M.-O., Entretiens avec Ousmane Sow les 17, 18 et 19 juin 1998. Disponible sur le

site http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm

BUSCA J., «Ce que I’Afrique fait au matériau », in Afrique et art contemporain,
Africultures n°48 - mai 2002

CROWLEY D. J., « An African Aesthetic », in Art and aesthetics in primitives societics,
A critical anthology edited by Carol F. Jopling, New York, 1971, E.P. DUTTON & CO.,
INC, pp. 315-327


http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm

CROWLEY D. J., « Aesthetic value and professionalism in african art : three cases from
the Katanga Chokwe », in The traditional artist in african societies, edited by Warren L.
d’Azevedo, Indiana University Press, 1973, pp.194-217.

DAKYUSH S., « Nous sommes tous des migrants, nous traversons les cultures », in
Libération, Samedi 27 et dimanche 28 janvier 2001

DAYDE E. «Un chant de lutte et de victoire», publié sur le site
http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm

DEMOCRATIES n°10, mai 1996

NDIAYE | . D., « Mutations disciplinaires dans les arts et les champs de créativité : le cas

des arts africains ». Actes du colloque ISEA 2000.

NDIAYE I. D., « Les Africains veulent-ils de leur art ? », in Afrique et art contemporain,

Africultures n°48 - mai 2002

DIOP B., «Le rdle social des artistes plasticiens », in Afrique et art contemporain,

Africultures n°48 - mai 2002

DIOP B. B., « Identité africaine et mondialisation », article publié sur Internet le publié le

01/10/2001 sur le lien suivant :
http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=5

DIOP C. A., « Quand pour-t-on parler d’une reconnaissance africaine ? », in Le Musée

vivant, n°36-37, novembre 1948

ELIARD S., L Art contemporain au Burkina Faso, L’Harmattan, 2003

ELIARD S., « DAK’ART 2004, vitrine des NTIC ?, Africultures n°60-Cahier Critique,

article publié uniquement sur Internet
http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=3553

FAGG W. B., « L’art des Yoruba », in L art négre, Présence Africaine n°10-11, 1951 :

103-135

FAGG W. B., « L’art nigérien avant Jésus-Christ », in L art négre, Présence Africaine,

n°10-11, Seuil, 1951, pp.91-95

FERNANDEZ J. W., « Principes of opposition and vitality in fang aesthetics », in Arts

and aesthetics in primitive societies, Carol F. Jopling, New York, 1971 : 356-373.


http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm
http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=3553

FERNANDEZ J. W, « Imposition of Order : Artistic Expression in Fang Culture », in
D’Azevedo ed., 1973

GLANNESINI M., «Art contemporain : ’illusion de la Mondialisation », publié sur
Internet :

http://www.lestamp.com/publications mondialisation/publication.giannesini.htm

GRIAULE M., « Les symboles des arts africains », in L’art négre, Présence Africaine
n°10-11, 1951 : 12-24

GUEZ N. (Entretien), « L’art africain contemporain ne se résume pas a ’art des villes ou
de la diaspora », in Afrique et art contemporain, Africultures n°48 - mai 2002

HARRIS, M.-F, « La vision du beau dans la culture négro-africaine », in Fonction et
signification de [’art négre dans la vie du peuple et pour le peuple, Actes du colloque du
premier festival mondial des arts “négres”, Présence africaine, 1967, p.47-67
HIMMELHEBER H., « Sculptors and Sculptures of the Dan », in L. Brown et H.
Crowder, Proceedings of the First International Congress of Africanists, Londres, 1964
HOUNTONDJI P. J, « La philosophie et ses révolutions », in Cahiers philosophiques
africains (Zaire), 1973, n°3-4

HOWLETT J., « L’art négre ? Connais pas ! », in L art négre, Présence Africaine, n°10-
11, Seuil, 1951, pp.85-90

HUYGHE R., « African and Oceanic Art : How it looks from the West », Réalités, n°273,
1973

KAHNWEILER D. H., « L’Art négre et le cubisme », in Présence Africaine, n°3, 1948
KERCHACHE J., « Un parcours initiatique », in L art africain, €éd. Mazenod, Paris, 1988,
pp. 489-496

KENFACK P., « De I’art ancien a I’art contemporain au Cameroun », Actes du colloque
Africréation, Paris, 1990

KONATE Y. (Entretien), « Quelles options esthétiques face aux publics africains ? », in
Afrique et art contemporain, Africultures n°48 - mai 2002

LAM A. M., « Quelques similitudes culturelles entre 1’Afrique du nord et I’Afrique de
I’ouest », in Notes Africaines, n° 176, IFAN-Université de Dakar, 1982, pp.90-95


http://www.lestamp.com/publications_mondialisation/publication.giannesini.htm

LAM A. M., « Le chevet égyptien se retrouve dans toute I’ Afrique noire », in Afrique-
Histoire, n°9, Dakar, 1983, pp.53-58

LAM A. M., « Le mr des Egyptiens ou la houe des Africains » revue Ankh n°2, 1993
LAPLANTINE F. (Entretien), « Le métissage, moment improbable d’une connaissance
vibratoire », X-Alta, 2/3, Multiculturalisme, novembre 1999, p.35-48. Propos recueillis &
Lyon par Henri Vaugrand et Nathalie Vialaneix le 28 juin 1999.

LAUDE J., « L’esthétique de Carl Einstein », Méditation, n°3, Revue des expressions
contemporaines, automne 1961.

LAVACHERY H., « L’art des Noirs d’Afrique et son destin », in L art négre, Présence
Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, pp.38-57

LEBEUF J.-P., « L’art du Delta du Chari », in L art négre, Présence Africaine, n°10-11,
Seuil, 1951, pp.96-102

LECOQ R., « Quelques aspects de ’art bamoun », in L’art négre, Présence Africaine,
n°10-11, Seuil, 1951, pp.175-181

LEHUARD R., « Question d’esthétique en Afrique noire », in Arts d’Afrique noire n°74,
1990 : 51-53.

LEIRIS M., « Les négres d’Afrique et les arts sculpturaux », in Originalité des cultures :
son rdle dans la compréhension internationale, UNESCO, Paris, 1954

LEIRIS M., « Le sentiment esthétique des Noirs africains », in Fonction et signification
de l'art négre dans la vie du peuple et pour le peuple, actes du colloque du ler festival
des arts negres, Présence africaine, Paris, 1967, p. 331-346.

LEM F.-H., « Variété et unité des traditions plastiques de 1’Afrique noire », in L art
négre, Présence Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, pp.25-37

LO NDARY (Entretien), «Tout est prétexte a la création», in Afrique et art
contemporain, Africultures n°48 - mai 2002

MAES J., « Les sabres et massues des populations du Congo Belge », in Revue Générale
de la Colonie belge, Bruxelles, 1923. in Revue Générale de la Colonie belge, Bruxelles,
1923

MAQUET J., in Encyclopedia universalis, corpus 16, 1995, pp. 383-384.



MBAYE M., « Iba Ndiaye Diadji. Le héraut d'une civilisation plasticienne », in Cahier
Critique n°59. Cet article peut aussi étre consulté sur le site suivant :
http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche article&no=3461

MEMEL-FOTE H., « La vision du beau dans la culture négro-africaine », in Fonction et
signification de I’art négre dans la vie du peuple et pour le peuple, actes du colloque du
premier festival mondial des arts “négres”, Présence africaine, 1967 : 47-67

MICHAUD Y., « Docteur explorateur chef curateur », in Les cahiers du Musée National
d’Art Moderne, été 1989

MERCIER P., « Evolution de I’art dahoméen », in L ‘art négre, Présence Africaine, n°10-
11, Seuil, 1951, pp.185-193

MILLS G., «Art and the anthropological lens », in The traditional artist in african
societies, edited by Warren L. d’Azevedo, Indiana University Press, 1973, p.379-416.
MVENG E., « Problématique d’une esthétique négro-africaine », Ethiopiques, n°23, 1975
NDAW A., « Conscience et communication esthétique négro-africaine », Ethiopiques,
n°23, 1975

NDIAYE 1., « Peinture populaire et art moderne », in Afrique, supplément n°4, Paris,
musée de ’Homme, s.d, avril 1970

NDIAYE ., « A propos des arts plastiques dans I’ Afrique contemporaine », Cahiers de la
maison de la culture de Reims, Reims, 1978

NDIAYE I., « A propos de I’art contemporain : les écoles de Poto-Poto et de Dakar »,
Balafon, n°37, octobre 1977

OGANDAGA G. R., « Etude sur le sacré », article publié sur Internet sur le lien

http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm (pas de pagination)
OUBLIE Jessica, « Du statut de l'artiste contemporain africain en France », article publié
le 24/07/2007 sur le lien Internet

http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695 (pas de

pagination).
PAUDRAT J. L., « Introduction sur I’art africain », in L art africain, éd. Mazenod Paris,
1988


http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=3461
http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm
http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695

PAULME D., «A propos des Kuoduo Ashanti », in L art négre, Présence Africaine,
n°10-11, Seuil, 1951, pp.156-162

PAUVERT J.-A. « Approche de ’art africain noir », in L art négre, Présence Africaine,
n°10-11, Seuil, 1951, pp.72-84

PEISSI P. «Les masques blancs des tribus de 1’Ogoué », in L’art négre, Présence
Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, pp.182-184

PERROIS L., «Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique des arts
africains », in Cahiers d’études africaines, Volume 6, premier Cahier, n°21, 1966 : 69-85
PERROIS L., « Anthropologie et histoire des arts africains », in De [’art négre a l'art
africain, 1990, p.70-77

PIVIN J.-L, « Changer le regard sur I’ Afrique », in Médianes, n°10, juillet 1998.

PLASS M. W., «Poids & or Ashanti », in L’art négre, Présence Africaine, n°10-11,
Seuil, 1951, pp.163-166

QUEMIN A., «Le marché de I’art contemporain en France », in Encyclopedia
Universalis, Paris, 2001

QUEMIN A., Le role des pays prescripteurs sur le marché et dans le monde de I’art
contemporain, in Rapport du Ministére des Affaires Etrangéres, juin 2001.

RATTON Ch., « L’or fétiche », in L art négre, Présence Africaine, n°10-11, Seuil, 1951,
pp.136-155

RAUTENBERG M., «Vers la démocratie culturelle », in Actes des ateliers de
lintégration régionale, ADRI, 2001

RAYMONDE M. et QUEMIN A., «La certification de la valeur d’art. Experts et
expertises », in Annales ESC, n°6, spécial « Mondes de I’art », novembre-décembre 1993
SCIENCES HUMAINES, n°114, Mars 2001

SCOHY A., « Réflexions sur 1’évolution de I’Art congolais », in « Brousse », -2, 1948.
SECK S., «L’école de Dakar : réalité historique ou escroquerie intellectuelle ? », in
Ethiopiques n° 70

SENGHOR L. S., «L’esthétique négro-africaine », Diogéne revue trimestrielle, n°16,
Gallimard, 1956



SENGHOR L. S, «Pour une philosophie négro-africaine et moderne », in Revue
Ethiopiques n°23, 1980

SOME R., «Qu’est-ce que la mondialisation ? », in Revue Africaine n°1, Fikira,
L’Harmattan, 2006, pp.19-40

SOW H., « De I’art du pouvoir au pouvoir de I’art », article publié¢ le 01/10/2002 sur le

site http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id chronique=13

STEPHAN L., « Ethnologie-Ethno-esthétique », in Encyclopédie Universalis, Corpus 8.

STEPHAN L., « La sculpture africaine, essai d’esthétique comparée », in L art africain,

Paris, 1988, éd. Mazenod, pp.31-486

SYLLA A., « Senghor et les arts plastiques », in Ethiopiques, n°69, 2002

SYLLA A., «Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in Diogéne, numéro

184, Gallimard 1998.

SYLLA A., « Le parallélisme asymétrique dans I’art africain », in Ethiopiques, n°46-47,

1987.

TALL P. |, «Situation de Dartiste négro-africain contemporain », in Art negre et

civilisation de I’Universel, Dakar, Nouvelles Editions africaines, 1975

THOMPSON R. F., « Yoruba artistic Criticism », in D’azevedo, ed., 1973 : 31-57

THOMPSON R. F., « An aesthetic of the Cool», in African Arts, VII, I, automne 1973

TUMBA S. L., « Considérations sur I’esthétique négro-africaine francophone d’hier et

d’aujourd’hui », Article sur en ligne sur le lien :
http://www.In.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20L okoho%20TUMBA.doc

UHLMAN F., «West Africa: Court and Tribal Art », Arts Council, Londres, 1967,

catalogue d’une exposition organisée par William Fagg.

VINCENT L. T., in Encyclopédie de la Pléiade, « Ethnologie régionale », |, édition
Gallimard, 1972

WEITZ M., «Le role de la théorie en esthétique », in Philosophie analytique et
esthétique, textes rassemblés et traduits par Danielle Lories, préface de Jacques
Taminaux, Paris, Méridiens Klincksieck, 1988, p-27-40


http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id_chronique=13
http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc

VOGEL S. M., « Baule and Yoruba Art Criticism. A comparaison », in The Visual Arts.
Plastic and Graphic, Justine M. Cordwell ed., La Haye-Paris-New York, Mouton, 1977.



