
 

 

 

UFR DES LETTRES ET SCIENCES HUMAINES 

École doctorale : Savoirs, Critique et Expertises 

Groupe de recherche : ÉRAC : Équipe de Recherche sur les Aires Culturelles 

 

 

 

 

Thèse de doctorat de Philosophie de l’art 

 

Babacar Mbaye DIOP 

 

 

 

ANALYSE ET CRITIQUE DES DIFFERENTS DISCOURS SUR LES 

ARTS PLASTIQUES DE L’AFRIQUE NOIRE. 
 

Approches historiques, ethno-anthropologiques 

et philosophiques 

 

 

 

Sous la direction d’Yves MICHAUD 

 

 

Soutenue le 24 octobre 2008 

 

 

Jury :  

 

-  Sylviane LEPRUN, Professeur des universités en arts plastiques, Bordeaux III, Rapporteuse  

- Tanella BONI, Professeur de philosophie, université de Cocody à Abidjan 

- Roger SOMÉ, MDC/HDR en ethno-anthropologie, université de Strasbourg 2,  Rapporteur 

- Odile Blin, MDC en sociologie de la culture, université de Rouen 



 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Doctorat de Philosophie de l’art 

 

Babacar Mbaye DIOP 

 

ANALYSE ET CRITIQUE DES DIFFERENTS DISCOURS SUR LES 

ARTS PLASTIQUES DE L’AFRIQUE NOIRE. 
 

Approches historiques, ethno-anthropologiques 

et philosophiques 



 

 

 

 

 

 

 

 

REMERCIEMENTS 

 

 

Je souhaite remercier tous ceux qui de près ou de loin, m’ont permis de réaliser ce 

travail. J’exprime ma profonde gratitude à Monsieur le Professeur Yves Michaud qui a 

bien voulu diriger ma thèse de Doctorat et qui m’a gratifié de son estime.  

 

Je n’aurai pu mener à bien mes travaux sans le soutien et les encouragements 

permanents de mes parents Tahir DIOP et Fatou DIOP et de ma femme Fatoumata Zahra 

DIANKHA. Je tiens à les remercier avec une profonde affection. 

 



 

 

 

 

 

 
 

 

À Feu Ibrahima MBAYE  

Pour m’avoir ouvert les yeux et m’avoir 

initié à la contemplation des choses 

véritables. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

  

« La principale raison d’étudier l’art africain reste […] celle qui nous 

pousse à étudier l’art en général : c’est l’une des expressions les plus 

élevées de la culture humaine, qui peut nous apporter un 

rafraîchissement continuel, une re-création au sens le plus strict du 

terme. » (Frank Willet, L’art africain (1971), Thames & Hudson, 1994, 

p. 57). 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANALYSE ET CRITIQUE DES DIFFERENTS DISCOURS SUR LES 

ARTS PLASTIQUES DE L’AFRIQUE NOIRE. 
 

Approches historiques, ethno-anthropologiques 

et philosophiques 
 



 

 

 

INTRODUCTION..................................................................................................... 10 

PARTIE I .................................................................................................................. 37 

DE L’HISTOIRE DES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE ............................................ 37 
CHAPITRE I : L’ART AFRICAIN DE LA PÉRIODE PHARAONIQUE .............................................. 38 

§ 1. Le style africain définit l’essence même de l’art égyptien .......................................... 40 

§ 2. Quelques exemples de ressemblance entre objets d’art de l’Afrique noire et objets 

d’art de l’Égypte antique .................................................................................................... 42 

§ 3. Cette similitude est-elle une identité ? ........................................................................ 49 
CHAPITRE II : APERÇU HISTORIQUE ET ORIGINE DES ARTS TRADITIONNELS DE 

L’AFRIQUE NOIRE ............................................................................................................................. 53 
§ 1. Du Ve siècle av. J.-C. au IIIe siècle de notre ère : l’art Nok ........................................ 53 

§ 2. Du IIe au XIIe siècle : l’art copte ................................................................................. 55 

§ 3. Du IIIe et le Xe siècle ap. J.-C : l’art bura, l’art du Calabar......................................... 57 

§ 4. IXe- XIVe siècle ap. J. -C : Ibo, Ésie ........................................................................... 58 

§ 5. Du XIIe au XVIIe siècle : ............................................................................................. 60 

§ 5.1. XIIe au XVe : l’art d’Ife ............................................................................................. 60 

§ 5.2. Du XVe au XVIIe siècle : Owo, Sapi, Bénin .............................................................. 65 

§ 5.3. Le XVIIe siècle : les Fons, les Achantis, les Kubas et les Dogons, les Bobos ......... 68 

§ 6. Du XVIIIe siècle au XIXe siècle : Les Bambaras, les Baoulés, les Sénoufos et les 

Dans .................................................................................................................................... 73 

§ 7. Du XIXe au XXe siècle : l’art des Fangs, des Kotas, des Lubas, des Bena-Luluas, des 

Ibibios et des Ekoïs ............................................................................................................ 74 
CHAPITRE III : LA FONCTIONNALITE ET L’UTILITE DANS LES ARTS TRADITIONNELS DE 

L’AFRIQUE NOIRE ............................................................................................................................. 83 
§ 1. Les interférences entre la religion négro-africaine et l’art  traditionnel ...................... 85 

§ 2. Beauté fonctionnelle et beauté esthétique ................................................................... 95 

§ 3. Formation et « anonymat » de l’artiste ...................................................................... 102 
SECTION 1 : APERÇU HISTORIQUE ............................................................................................... 110 

§ 1. De l’art traditionnel à l’art contemporain de l’Afrique noire : rupture et/ou continuité

 .......................................................................................................................................... 110 

§ 2. De l’expression « art africain contemporain » .......................................................... 118 
SECTION 2 : LES DIFFÉRENTES TENDANCES DANS LA CRÉATION ARTISTIQUE 

CONTEMPORAINE DE L’AFRIQUE NOIRE ................................................................................... 133 
§ 1. L’enseignement colonial ou l’art naïf ....................................................................... 134 

§ 2. L’École de Dakar ? .................................................................................................... 136 

§ 3. Les arts savants .......................................................................................................... 146 

§ 4. Le triomphe de l’esthétique et des arts populaires .................................................... 151 

A. La récupération ........................................................................................................ 163 

B. L’installation ............................................................................................................ 165 

§ 5. Les arts numériques ................................................................................................... 169 

§ 6. Rôle social et conditions de travail des artistes ......................................................... 174 

Conclusion de la première partie ...................................................................................... 178 

PARTIE II ............................................................................................................... 180 

LES DIFFÉRENTES LECTURES SUR LES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE....... 180 
CHAPITRE I : DE L’ETHNOLOGIE AU FORMALISME ESTHÉTIQUE ......................................... 181 

I. L’analyse ethnoesthétique ......................................................................................... 186 

Code de champ modifié



 

 

§ 1. L’exemple des statuettes en terre cuite du Bénin .................................................. 194 

§ 3. Description formelle des pièces ............................................................................ 197 

§ 4. L’exemple de l’art Bakongo ...................................................................................... 209 

§ 5. Duga de Meko, un maître sculpteur yoruba .............................................................. 210 

§ 6. Les valeurs esthétiques de l’art Chokwe du Katanga ................................................ 213 

A. Le Mukanda : une institution esthétique ................................................................. 216 

B. Le professionnalisme de l’art chokwe ..................................................................... 218 

II. Le formalisme esthétique ......................................................................................... 221 

1. Qu’est-ce que l’Esthétique ? ........................................................................................ 221 

2. De l’Idée du beau : l’harmonie, l’utilité, le bien, le plaisir .......................................... 228 

3. Les différents styles ...................................................................................................... 240 

A. Les écoles réalistes .................................................................................................. 240 

B. L’art expressionniste ou géométrique ...................................................................... 241 

4. L’esthétique philosophique .......................................................................................... 242 
CHAPITRE II : DE LA DÉNÉGATION À LA VALORISATION DES ARTS « NÉGRO-AFRICAINS »

 ............................................................................................................................................................ 248 
SECTION 1 : DU MÉPRIS AU RELATIVISME ................................................................................. 251 

§ 1. Des objets de culte aux objets d’art ........................................................................... 251 

§ 2. Les différents fantasmes sur les arts de l’Afrique noire ............................................ 264 

§ 3. Le relativisme dans le regard artistique des Occidentaux ......................................... 269 

4. Décontextualisation et recontextualisation des objets d’art ......................................... 272 
SECTION 2 : DE LA MÉTA-ESTHÉTIQUE OU POUR UNE THÉORIE ESTHÉTIQUE GÉNÉRALE

 ............................................................................................................................................................ 280 
§. 1. Senghor et l’esthétique de la Négritude ................................................................... 280 

A. Qu’est-ce que la Négritude et quel est son contenu idéal ? ..................................... 280 

C. Pour une ontologie des rythmes ............................................................................... 292 

§ 2. Engelbert Mveng ou les fondements anthropologiques d’une « esthétique négro-

africaine » religieuse. ....................................................................................................... 306 

§. 3. Georges Ngal ou l’esthétique de la rupture .............................................................. 314 
SECTION 3 : ESTHÉTIQUE ET CRITIQUE D’ART EN AFRIQUE NOIRE ..................................... 318 

§ 1. Jean-Godefroy Bidima et sa philosophie de la « Traversée » ................................... 318 

A. L’art « négro-africain » des « marginaux » et des « exclus » ................................. 322 

B. L’art de « la traversée » ........................................................................................... 329 

§ 2. L’esthétique de la plasticité : Iba Ndiaye Diadji ....................................................... 341 
CHAPITRE III : ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE ET CULTURES GLOBALISÉES ........................... 351 

§ 1. La biennale de Dakar ............................................................................................. 352 

§ 2. L’artiste africain : entre quête identitaire et mondialisation ................................. 358 

§ 3. L’art des « friches » : pour un brassage ou un « branchement » des cultures ....... 371 

CONCLUSION GÉNÉRALE ................................................................................. 383 

BIBLIOGRAPHIE .................................................................................................. 392 



 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION 

 



 

 

En Afrique noire, l’art est d'une grande diversité. Il comporte aussi bien la sculpture 

que l'architecture, les arts graphiques, les arts de la poterie, les arts de la communication 

(le théâtre, le conte, les proverbes), le cinéma, le design, la littérature, la mode, la musique 

et la danse, la parure, le tissage, la peinture et la photographie. Il est souvent classé en 

trois catégories :  

Les arts anciens qui désignent les expressions artistiques antérieures au XVIe, c'est-à-

dire avant le début des contacts massifs de l'Afrique avec l'Occident. Les objets témoins 

de ces expressions sont le plus souvent révélés par l'archéologie ;  

Les arts traditionnels qui désignent les expressions artistiques liées aux traditions, aux 

us et coutumes tels qu'ils se manifestaient autrefois et continuent de se manifester dans les 

sociétés africaines ;  

Les arts contemporains qui font référence aux expressions artistiques ayant pris 

naissance après la deuxième guerre mondiale (1945). Ces arts, à la différence des arts 

anciens et traditionnels, ne relèvent pas d'une fonction religieuse ou sociale. 

Or cette classification oppose l’art ancien à l’art traditionnel et à l’art contemporain, en 

s’appuyant sur le temps pour distinguer les créations artistiques d’hier de celles 

d’aujourd’hui : c’est une façon de délimiter arbitrairement les passages d’un style à un 

autre, d’une idée à une autre, comme si l’ancien ou le traditionnel n’étaient pas la 

mémoire du contemporain. Comme si l’art pouvait admettre des intervalles de temps 

comme le veut la science historique. Alors que l’Afrique est une entité civilisationnelle.  

L’art ancien, l’art traditionnel et l’art contemporain, sont autant de concepts familiers 

lorsque l’on examine la création artistique en Afrique subsaharienne. Et cette floraison 

conceptuelle cache des prises de position qui sont loin d’être gratuites. Les qualificatifs 

anciens, traditionnels, modernes ou contemporains, qui seront convoqués, serviront 

uniquement à reprendre des expressions conventionnelles et des préoccupations 

esthétiques en question. Pour nous, les repères historiques ne rendent pas compte de la 

continuité de la création artistique africaine. L’opposition entre l’ancien, le traditionnel et 

le contemporain n’offre pas au critique d’art un champ d’étude qui corresponde 



 

 

réellement au rythme de la vie telle qu’elle est vécue en Afrique. Elle ne permet pas de 

poser l’identité plurielle dans la création artistique africaine.  

L’objet de cette étude est de décrire et de montrer les propriétés inhérentes au concept 

d’art africain, dont les unes sont des déterminations propres à l’Occident, tandis que les 

autres appartiennent à des penseurs africains contemporains, mais pour des raisons 

différentes. Nous ne pouvons expliquer en détail tous les préjugés qui ne cessent de 

maintenir une fausse définition de l’art africain – surtout lorsqu’il s’agit de l’art 

traditionnel. Celui-ci ne saurait être défini ni interprété de manière satisfaisante sans tenir 

compte de sa véritable valeur esthétique, de la variété de ses formes ainsi que de sa 

dimension religieuse et culturelle. On ne peut, en effet, le définir ou l’interpréter par 

rapport à des concepts qui sont propres à l’Occident.  

Par conséquent, nous ne discuterons ici des préjugés que pour montrer la manière dont 

l’art africain est apprécié et défini. Car beaucoup d’esthéticiens et de philosophes pensent 

que l’étude de l’art africain pose problème et ceci pour plusieurs raisons :  

1. C’est un art qui « vient d’ailleurs ». Devant l’extrême richesse des arts de l’Afrique 

noire, qui, selon Picasso, sont « ce que l’imagination humaine a produit de plus puissant 

et de plus beau » (Picasso P. et alii, 2000 : 10), de nombreux spécialistes ont tenté de leur 

trouver une origine autre qu’africaine. Ils affirment que toutes les civilisations africaines 

sont récentes, que rien ne saurait être ancien en Afrique noire. Ils attribuent ainsi l’origine 

de toutes les civilisations africaines aux Chamites orientaux, aux Arabes, aux Créto-

Libyens, aux colons grecs et romains, aux artistes errants de la Renaissance. 

2. Les similitudes pouvant exister entre les différentes formes d’art ne permettent pas 

pour autant une détermination de l’art africain, de se libérer du problème que pose la 

difficulté de trouver des critères universels pour définir et classer les formes et les 

contenus des œuvres d’art.  

3. Autre problème : nombre d’œuvres d’art africain – les masques et les statues par 

exemple – ne sont pas créées à l’origine pour être exposées ou pour être vues 

esthétiquement. L’accès aux objets d’art africain traditionnel est réservé à des personnes 

spécialisées ou initiées. Il ne peut y avoir de critique sans la possibilité de voir, 



 

 

d'examiner les œuvres que nous offrent les musées. Étant donné qu’en Afrique 

traditionnelle, les œuvres sont, pour la plupart, tenues au secret, certains auteurs se sont 

demandé dans quelle mesure il est possible de parler d’esthétique.  

4. Il semble aussi que la philosophie de l’art soit un monopole occidental. Certains 

diront, par exemple, qu’il ne peut être question de philosophie de l’art chez un peuple qui 

n’a pas une maîtrise suffisante des sciences de l’art. La philosophie serait au-delà de ces 

sciences, qui constitueraient une étape préalable et nécessaire. D’autres admettent 

l’existence de philosophies en Afrique, avec la restriction qu’il s’agit de philosophies 

vécues et non de pensées. Il s’agirait donc de visions non réfléchies, ni par une raison 

raisonnante, ni par une réflexion critique, ces peuples étant entièrement absorbés par la 

praxis, complètement piégés dans le concret et incapables de s’en détacher.  

5. D’autres préjugés veulent que l’art africain traditionnel ne puisse se prêter à une 

étude scientifique à proprement parler. Car il est profondément lié à la religion et que tout 

ce qui est religieux est irrationnel. Autrement dit, l’art africain ne mériterait pas d’être 

soumis à un test scientifique. La production artistique africaine est fonctionnelle, et elle 

est liée à la société, aux sensations, à l’émotion. Son domaine est différent de celui de 

l’entendement, et l’appréhension de son activité et de ses résultats nécessite un organe 

autre que celui de la pensée scientifique. Cette idée est celle défendue dans les théories 

sociologiques classiques.  

6. C’est un art « primitif ». L’art africain traditionnel a souvent mené à de fausses 

interprétations, de surcroît négatives. Le meilleur exemple de cette confusion est le fait 

d’affirmer que l’art africain est primitif. Du latin primitivus, premier en date, le mot 

signifie tout d’abord ce qui correspond à l’état premier d’une réalité. Ainsi sont appelés 

"arts primitifs" les arts des peuples considérés comme restés dans le premier état de 

l’humanité. On suppose donc une évolution linéaire du monde, et des peuples dont le 

développement se serait arrêté dans l’une de ses phases ; les arts primitifs désigneraient 

aussi bien ceux des temps préhistoriques que de peuples africains actuels. Sont dites 

primitives toutes les sociétés humaines restées à l’écart de la civilisation occidentale.  

 



 

 

Nous allons réexaminer, dans ce qui suit, tous les problèmes que nous venons 

d’évoquer. Mais d’abord qu’est-ce que l’art africain ? Le chemin le plus proche pour une 

première clarification est, comme dans tous les cas semblables, que nous nous en tenions 

au mot, et suivions l’histoire du terme « art africain », ainsi que l’histoire de la définition 

du concept que ce mot renferme. Beaucoup de noms ont été donnés à l’art africain 

traditionnel1 sans jamais parvenir à le définir.  

Communément limitée aux sculptures en bois, plus rarement en métal, produites en 

Afrique au cours des XIXe et XXe siècle, cette dénomination doit s’étendre aujourd’hui à 

l’ensemble des productions plastiques, toutes techniques confondues, qui ont vu le jour 

sur le continent africain, au sud du Sahara, depuis au moins le VIIIe millénaire av. J.-C. 

jusqu’à la période contemporaine. Encore écartés de cette extension, les arts du Maghreb, 

comme ceux de l’Égypte ancienne et moderne, devraient sans doute être réétudiés à la 

lumière des nouvelles découvertes archéologiques. La métallurgie du fer s’est améliorée 

depuis l’Afrique centrale vers Méroé, puis vers l’Égypte. Beaucoup de traits de la 

civilisation égyptienne antique, ne peuvent se comprendre si l’on méconnaît les 

caractéristiques des cultures de l’Afrique orientale et centrale2.  

Les historiens de l’art, les anthropologues, ont souvent assombri l’origine des arts de 

l’Afrique noire plus qu’ils ne l’ont éclaircie. Il est rare qu’ils nous aient transmis des faits 

précis concernant leurs origines et, lorsqu’ils l’ont fait, ils ne tenaient leurs informations 

en général que de deuxième ou troisième main. Que certains prétendent trouver en 

Occident ou en Orient le berceau des arts africains, c’est leur droit. Nous préférons, quant 

à nous, considérer qu’ils ont une origine purement africaine, au moins d’une façon 

générale, et nous croyons que, si nous pouvions retracer seulement jusqu’au début de 

notre ère leurs origines, nous en aurons fait assez pour notre part. Car affirmer ainsi de 

but en blanc qu’ils sont d’origine extérieure, c’est pour ainsi dire n’avoir rien établi, c’est 

vouloir tout simplement enlever à l’Afrique tout son patrimoine culturel. Puisque nous 

                                                 
1 Il est encore appelé art nègre, art négro-africain, art tribal, art colonial, art postcolonial, art des sociétés 

sans écriture, art primitif, art premier, art de l’Afrique noire, etc. 
2 Voir à ce propos l’Encyclopédie de l’art, La Pochothèque, Librairie Générale Française, 1991. 



 

 

étudions les différents discours sur les arts de l’Afrique noire, il est nécessaire, en même 

temps que de poser des problèmes que nous résoudrons par la suite, de recueillir les 

opinions de nos prédécesseurs qui ont professé à son sujet, afin de tirer profit de ce 

qu’elles auront de juste, et d’éviter ce qui ne l’est pas. Car on ne peut pas parler des arts 

de l’Afrique noire sans évoquer auparavant les tentatives qui veulent leur trouver des 

origines extérieures. 

On a souvent contesté l’unité de l’art africain, sous prétexte qu’il se caractérise par 

plusieurs formes. Mais, « s’il est un comme il l’est, c’est dans la diversité de ses 

domaines, de ses genres, voire de ses styles » (Senghor, 1977 : 59). Pour trouver des 

critères universels qui nous permettent de définir et de classer les formes et les contenus 

des œuvres d’art, il faut observer les productions artistiques dans chaque société avant de 

pouvoir parler des liens qui unissent entre eux, de façon générale, les arts des différentes 

sociétés. Certes, on peut assister quelquefois à des spectacles de danse ou à des 

manifestations musicales données isolément, mais on remarque que la musique, la danse 

et les rites sont le plus souvent pratiqués pendant les cérémonies d’ordre religieux ou 

social. Il est donc préférable de les envisager en fonction des rapports qui les unissent, 

quand l’on veut étudier leurs caractères esthétiques.  

Les normes esthétiques varient beaucoup selon les régions et les époques. Les théories 

esthétiques de la Renaissance en Europe occidentale, par exemple, étaient bien différentes 

des conceptions esthétiques des sociétés non européennes de la même époque, très 

éloignées même des critères de beauté plastique adoptés plus tard par l’Europe elle-

même. Le langage de l’art ne prend donc un caractère universel que si l’on connaît le 

contexte historique et socioculturel dans lequel a été produite chaque œuvre ou, comme le 

souligne très justement Ola Balogun, « si l’on est prêt à oublier pour quelques instants les 

critères que l’on a hérités de ses propres antécédents» (1977 : 48). 

Aucune définition de l’art n’est commune aux diverses sociétés. Ce qui est vu comme 

une œuvre d’art en Europe sera perçu comme un objet religieux en Afrique traditionnelle 

et, à l’intérieur d’une même société, il n’est pas toujours aisé de circonscrire précisément 

ce qui est de l’art et ce qui n’en est pas.  



 

 

D’où la question que se pose Nelson Goodman : « Quand y a-t-il art ? ». Dit autrement, 

qu’est-ce qui fait que quelque chose est de l’art ? Pour qui ? L’objet purement utilitaire 

embelli de décorations n’est-il pas une œuvre d’art ? Pourtant la finalité essentielle pour 

laquelle il a été créé n’est pas du domaine de l’esthétique, et sa dimension artistique est 

moindre par rapport à son but final.  

Doit-on dire alors que l’art n’est que ce qui n’a pas de fonction immédiate, comme 

beaucoup d’auteurs l’ont supposé autrefois ? Ce serait là une position indéfendable car, 

nous disons avec Ola Balogun que : « si l’on peut admettre qu’un grand nombre de 

manifestations artistiques relèvent d’une catégorie d’activités que l’on peut définir, de 

façon restrictive, comme un aspect non utilitaire de l’existence humaine, ce serait une 

erreur d’en déduire que l’art n’a aucun rapport avec les aspects matériels de cette 

existence, ni aucune influence sur eux » (Ibid., : 49).  

L’absence d’une non exposition de l’art africain traditionnel ne signifie donc pas 

absence de réflexion sur l’art ni absence d’une critique d’art. Le fait qu’un objet d’art soit 

exposé dans un musée ou dans une galerie est toujours lié à un acte d’ « aliénation » et de 

« falsification » ; car le but que l’artiste poursuit dans son œuvre ne peut en aucun cas se 

réaliser dans les salles d’exposition, où ne règne que la « seule » valeur artistique de 

l’œuvre, en dehors de toute autre considération. Ainsi, dans la conscience collective, dans 

les comportements socio-religieux, se trouvent déposés des matériaux suffisants pour 

notre construction. Il y a là, à notre avis, une importante source de réflexion 

philosophique.  

Pour compléter cette détermination, il faut ajouter que l’art est à la fois forme et fond, 

et qu’il atteint son but aussi bien par des formes que par leurs contenus réels. En d’autres 

termes, la signification d’une œuvre d’art tient compte aussi bien de l’harmonie ou de la 

discordance entre les éléments extérieurs de sa forme, que du contenu que celle-ci nous 

révèle.  

Sous ce rapport, une activité qui n’aurait pas forcément un but essentiellement 

esthétique peut être considérée comme une œuvre d’art, étant donné que sa forme 

renferme une dimension artistique. C’est donc dire que l’œuvre d’art, en tant que forme, 



 

 

peut servir de véhicule à d’autres types de communication sociale, comme c’est le cas 

pour un poème porteur d’un message religieux ou pour une danse exécutée dans le cadre 

d’un rite social particulier. On peut donc considérer comme « œuvre d’art » l’œuvre qui a 

une fonction religieuse ou rituelle, en se basant sur sa forme et la conception créatrice de 

son contenu.  

Les productions artistiques qui sont à notre disposition et que l’on peut voir lors des 

cérémonies peuvent nous permettre d’esquisser une première approche de l’art africain, 

en attendant que d’autres recherches viennent élargir et préciser davantage les contours de 

l’édifice. Il y a, en effet, suffisamment de matière à réflexion dans l’art africain, si vivant 

et si fortement intégré dans les cultures africaines. L’artiste, le penseur, la société y sont 

pris dans un tel réseau de rapports sociaux, que la vie de chacun concerne celle de tous. À 

la différence de l’artiste occidental qui s’enferme dans des « cavernes brumeuses et des 

antichambres d’enfer » (Nietzsche, 1880-1881 : 434-435) pour féconder son imagination, 

l’artiste africain traditionnel vit sa création au milieu de la vie des autres. Ses créations 

remarquables sont d’emblée retenues par tout un clan, toute une ethnie, toute une société.  

Il y a, à notre avis, une sorte d’aberration intellectuelle qui fait de la philosophie 

occidentale, la condition de la philosophie. Ce préjugé découle des thèses sur la non-

existence d’une philosophie africaine qui permettrait de faire une approche philosophique 

de l’art africain. Aristote nous rappelle dans sa Métaphysique que : « La science nommée 

philosophie est généralement conçue comme ayant pour objet les premières causes et les 

principes des êtres » (Aristote, 1958 : 68). 

Or les philosophes de l’Afrique noire, comme les premiers philosophes de la Grèce, 

ont fondé leur science de la sagesse, leur philosophie, sur ce qu’ils considèrent comme les 

premiers éléments : l’eau, la terre, le feu et l’air. Dominique Zahan écrira dans son 

ouvrage majeur, Religion, Spiritualité et Pensées africaines, que : « Terre, ciel et eau, ce 

sont là, en effet, les notions qui ont présidé, en Afrique, à la constitution d’une 

philosophie et d’une religion de la matière » (Zahan, 1980 : 18). 

Nous savons aussi que, par delà la physique, Aristote a édifié un savoir méta-physique 

qui lui a permis de trouver une substance immatérielle, spirituelle, qui serait cause 



 

 

première et fin ultime de tous les êtres. L. S. Senghor, dans son article « Pour une 

philosophie négro-africaine et moderne » (Revue Ethiopiques n°23, 1980), nous montre 

comment les sages africains, dépassant les éléments premiers de la matière, et même le 

principe unique, la Force vitale, ont trouvé Dieu. Il invoque contre les préjugés tenaces, le 

témoignage d’un philosophe, Roger Garaudy, spécialiste de dialogue des civilisations. 

Répondant à la question de Senghor « Qu’est-ce que la philosophie ? », Garaudy affirmait 

que la philosophie ne se réduit ni au concept, ni à la logique, ni à la seule « critique de la 

connaissance » ; que c’est, essentiellement, comme il le souligne, « la manière dont les 

hommes conçoivent et vivent leurs rapports avec la nature, avec la société, avec le divin » 

(Ibid.). 

Il est donc inexact de penser que l’art africain traditionnel se détourne de 

l'interrogation scientifique par son imagination déchaînée ; sa véritable fonction est de 

maintenir à la conscience les intérêts supérieurs de l’esprit. Étant donné que réfléchir est 

son principe et son idée, l’esprit, en effet, n’est réjoui en dernier ressort que lorsqu’il a 

précisément pénétré par la pensée tous les résultats de son enthousiasme, et les a ainsi 

réellement faits siens. L’art n’est pas plus indigne d’une qualification scientifique que 

l’examen philosophique n’est incompétent à connaître l’essence de l’art. C’est dans la 

science que l’art africain traditionnel peut acquérir son approbation authentique. 

Mais quels sont les modes de traitement scientifique de l’art africain traditionnel ? En 

s’interrogeant sur le mode d’examen scientifique à adopter devant une œuvre d’art 

africain, nous apercevons que la science de l’art s’applique uniquement en surface et de 

l’extérieur aux œuvres d’art effectives, les dépose bout à bout pour en faire une histoire 

de l’art africain, exprimer des réflexions sur les œuvres existantes, ou amorcer des 

méthodes supposées procurer les vues générales essentielles à l’appréciation des œuvres 

et à la production artistique.  

Toutefois, ces connaissances, pour être reconnues comme un savoir, doivent être très 

variées et d’une très grande ampleur. Il faut tout d’abord connaître avec exactitude 

l'immense domaine des œuvres particulières anciennes et modernes de l’Afrique, œuvres 

qui n’existent plus dans la réalité et sont subtilisées subséquemment par la « malignité » 



 

 

du destin à l’intérêt du savant. En outre, toute œuvre d’art est attachée à une période, à un 

peuple, et appartient à des reproductions et des fins singulières, surtout historiques. Ce 

pour quoi le savoir artistique sollicite une multitude de connaissances vraies, quelquefois 

même très « spécialisées », quand on sait que l’œuvre d’art renvoie exactement à des 

réalités singulières et demande, pour être acceptée et clarifiée, un savoir spécialisé. Enfin, 

ce savoir exige non seulement, comme n’importe quel autre, une conscience capable de 

sauvegarder les perceptions distinctives, mais aussi une imagination acérée qui puisse 

établir pour elles-mêmes les reproductions artistiques dans tout le domaine de leurs traits 

distinctifs, et les conserver dans l’esprit, surtout quand il faut les confronter à d’autres 

œuvres d’art.  

Ce mode d’examen n’est pas une simple théorie. Si l’on focalise notre réflexion sur les 

seuls énoncés tangibles, nous trouverons à l’appui d’une philosophie de l’art africain, les 

documents et les illustrations nécessaires, bref toute cette substance dont la philosophie 

africaine n’a pas à dégager les particularités historiques de détail. 

Ce qui revient à dire que notre traitement scientifique de l’art africain nous suggère de 

partir tout d’abord du particulier et du donné : seule cette idée, qui renferme en même 

temps l’universalité et la particularité, peut nous conduire aux fondements solides et 

essentiels de l’art africain.  

Il n’existe pas de pensée sans réflexion critique, sans possibilité de se détacher du 

concret, sans considération du résultat de la réflexion. La notion d’une philosophie non 

pensée, mais simplement vécue, est contradictoire. Une science de l’art africain, 

autrement dit une esthétique africaine, devient bien plus encore une nécessité aujourd’hui 

qu’elle ne l’était au temps où l’art pour lui-même octroyait déjà en tant que tel un grand 

plaisir. L’art africain nous incite à présent à l’observer par la pensée et le vécu, et cela 

non pas pour provoquer un renouveau artistique, mais pour admettre scientifiquement ce 

qu’est l’art africain.  

Hier objet de curiosité d’abord, puis d’arrogance et de mépris, enfin document 

ethnographique et objet recherché par des amateurs de plus en plus nombreux, l’art 

africain traditionnel est aujourd’hui entré dans le panthéon esthétique universel. On ne 



 

 

compte plus, en effet, le nombre d’objets éparpillés à travers le monde. Certes, l’art est un 

langage universel, capable de traverser les continents et de transmettre un message 

identique à tous les hommes, quelle que soit leur origine. Mais de nombreuses œuvres 

d’art sont si profondément liées aux facteurs sociaux, historiques et culturels propres aux 

sociétés dans lesquelles elles ont été créées, qu’elles ne sont pas immédiatement 

accessibles à ceux qui sont étrangers au milieu où elles ont été réalisées. Une œuvre d’art 

peut perdre tout son pouvoir de communication lorsqu’elle est présentée dans un cadre 

autre que celui qui l’a vu naître. Un masque ou une statuette Lobi exposé dans un musée 

parisien ou berlinois n’est plus un objet de culte. Il est illégitime de séparer des objets, 

qu’aujourd’hui les Occidentaux appellent « art africain », du cadre général de leurs 

histoires et de leurs contraintes culturelles. En d’autres termes, on ne peut pas les 

considérer avec des critères qui n’ont jamais existé dans l’esprit des artistes africains. On 

ne peut donc étudier les produits de l’art africain sans tenir compte de la tradition ou des 

« relations » qu’ils ont avec leur milieu. Le langage d’une œuvre d’art peut être tout à fait 

incompréhensible pour le profane qui ne dispose pas en commun avec elle des règles qui 

permettent de l’interpréter. Mais l’interprétation de la forme n’est pas la seule source de 

difficultés : on peut comprendre la forme d’une œuvre d’art et ignorer sa signification 

réelle. Car même si l’on peut appréhender la forme que revêt une œuvre d’art pour établir 

une communication, le contenu du message peut ne pas être accessible à celui qui 

demeure étranger au climat qui a présidé à sa création.  

Ainsi, un observateur autre que Dogon, voyant pour la première fois une représentation 

du Kanaga (ou « main de Dieu »), sera-t-il conscient qu’il s’agit là d’une cosmogonie que 

le danseur exhibe en public, s’il ne connaît rien de l’histoire et de la culture dogon ? 

En Occident, les objets provenant d’Afrique furent dans un premier temps exposés 

dans des musées d’histoire naturelle ou d’anthropologie, dans le seul but « d’amasser des 

preuves de l’infériorité »3 des sociétés africaines. Au début du XXe siècle, tout objet 

                                                 
3Encyclopédie Philosophique Universelle. Les notions philosophiques, Tome 2, P.U.F, 1990, p.2038. 

 



 

 

venant d’Afrique fut précipitamment qualifié d’« art primitif » et plus péjorativement 

d’« art nègre ».  

Quand nous jetons un regard d’ensemble sur notre élucidation du concept d’art 

africain, nous voyons bien que ce mot « primitif » est un terme qui pose un véritable 

problème – un problème qui, somme toute, doit d’abord être posé, et ne peut être liquidé 

de façon telle qu’on reprendrait diverses opinions de nos prédécesseurs. Par conséquent, 

ceci est clair : nous ne pouvons prendre simplement le terme « art africain » dans sa 

signification occidentale. Toutes ces considérations ne sont en aucune manière parvenues 

à la clarté de savoir ce qu’est l’art africain lui-même. Sur ce point, le résultat de notre 

considération introductive est tout à fait négatif. Nous n’avons pas à caractériser l’art 

africain de primitif. Mais nous avons tenu compte du fait qu’aucun peuple ni aucun art 

n’est primitif et que l’art africain peut être traité d’une manière scientifique.  

Aujourd’hui, l’idée d’un art « avancé » du « civilisé » par rapport à celui du 

« primitif » étant dénuée de tout fondement scientifique, on parle de préférence d’art des 

sociétés tribales.  

Le concept d’art africain est donc un concept inclusif ─ qui suppose toujours quelque 

chose d’autre. L’Occident le détermine toujours comme conceptuellement inclusif. Car 

pour désigner la même réalité, on dit aussi « art tribal », « art premier », « art des sociétés 

sans écriture », « art des peuples sans histoire », « art nègre », « art négro-africain », « art 

précolonial », « art colonial », « art tribal », « art traditionnel », « art communautaire », 

« art de l’Afrique noire ». En analysant donc le mot primitif, nous analyserons en même 

temps toutes ces autres caractéristiques. Nous ne voulons absolument pas donner 

arbitrairement à ce mot de « primitif » la préférence par rapport aux autres. L’intention de 

nos considérations préliminaires est précisément de détruire toute tentative de séparation 

de ces différentes caractéristiques. Car, il n’y a que l’énonciation qui diffère, mais tous 

ces qualificatifs se réfèrent à la même réalité d’objets d’art africain.  

Il suffit aujourd’hui de visiter les musées occidentaux pour se rendre compte que le 

qualificatif le plus usité pour désigner l’art africain est celui de « primitif ». Et c’est 

exactement dans ce sens que nous n’avons pas le droit de le reprendre. Il s’ensuit au 



 

 

contraire, pour nous, la tâche de procurer au concept d’art africain une signification tirée 

d’une conception originelle de la réalité de la culture africaine.  

Nous n’avons donc pas le droit d'expliquer le concept d’art africain à partir des critères 

propres à l’Occident. Il nous faut, au contraire, justifier l’expression d’« art africain » par 

une explication originelle de ce qui se passe dans la culture africaine. Si nous posons cette 

exigence, c’est qu’au fond d’elle-même réside la certitude que le concept d’« art africain» 

n’est pas puisé dans la conception originelle des cultures africaines. Pour affirmer cette 

certitude, il nous faudrait à présent montrer deux choses : d'abord, montrer de quelle 

façon doit être comprise la production artistique africaine ; et ensuite, montrer que le 

concept d’ « art africain » tel qu’il a été élaboré par l’Occident et certains penseurs 

africains manque à cette compréhension.  

C’est parce que le concept d’ « art primitif » est en lui-même un concept péjoratif et 

idéologique qu’on ne peut absolument pas s’attendre à ce que soit érigée une définition de 

l’art africain proprement dit. On sait aujourd'hui qu’aucun art n’est primitif et que 

souvent, c’est par ignorance d’une réalité toujours complexe qu’on le qualifie de primitif. 

Sans doute un exposé limité sur l’histoire du mot est-il non seulement possible, mais 

encore indispensable. Nous aurons alors acquis une clarification générale de notre propos 

et de son intention.  

L’art primitif désigne généralement tous les objets produits dans des sociétés extra-

européennes et admis comme artistiques selon les critères occidentaux. L’adjectif 

« primitif », lorsqu’on l’applique au domaine artistique, peut s’entendre à la fois dans un 

sens chronologique, mais aussi en relation avec le locus culturel dont les normes et les 

valeurs ne sont pas celles de l’aire occidentale.  

Définir ainsi l’art africain, c’est ignorer totalement la réalité dans les productions 

artistiques africaines. Quant à nous, nous affirmons que l’art africain traditionnel n’est 

pas un art primitif, ni irrationnel, qu’il peut être vu esthétiquement et se prêter à une 

interprétation scientifique. Nous ne déduirons donc pas l’art africain d’un concept 

antérieurement établi de façon dogmatique, mais nous partirons au contraire de 

l'explication du concept d’art africain pris absolument. Nous procéderons à cette 



 

 

explication en prenant implicitement mesure sur les tendances fondamentales des théories 

sur l’art africain. Nous essaierons de voir si la distinction de l’art africain comme art 

primitif est légitime ou si au contraire elle doit être récusée. 

C’est à partir de ce que les théories sur l’art africain prennent pour thème et de leur 

méthode de recherche que nous laisserons se déployer le concept d’art africain. Ce 

présent travail a pour but l’élucidation de ces différentes théories à partir de leur fond et 

de leurs présupposés. Voilà ce à quoi devrait conduire une étude sur le concept d’art 

africain.  

*** 

Le grand problème que s’est posé l’Esthétique depuis ses débuts, au XVIIIe siècle, est 

celui du jugement de l’œuvre d’art, relatif à la subjectivité d’un individu, ou de sa 

possibilité de prétendre à l’universalité.  

Quand je contemple un objet – un masque ou un tableau – dont je dis qu’il est beau, 

cette beauté vient-elle de l’objet pour se faire reconnaître par mon esprit auquel elle 

s’impose, ou bien possède-t-on de façon intrinsèque des principes d’identification qui 

nous permettent de reconnaître un bel objet ?  

Il existe principalement deux démarches dans le jugement esthétique. Certains 

soutiennent l’idée que le jugement d’une œuvre d’art relève d’une opération avant tout 

intellectuelle alors que pour d’autres le beau est lié au sentiment ou à la sensation de 

plaisir physique. La pensée logique procède par déduction à partir d’un certain nombre de 

principes. On pense que seules les investigations scientifiques peuvent satisfaire notre 

sens esthétique. Mais le corps sensoriel nous permet aussi de former des jugements 

d’expérience reposant sur une évidence non pas « intellectuelle » mais sensible, concrète 

et palpable4. Dans une telle démarche, ce qui est important est moins la pensée logique 

que l’intuition d’une réalité vécue et sentie, qui s’exprime aussi bien dans la production 

artistique que dans les métaphores, les allégories, les proverbes, les contes et même les 

mythes.  

                                                 
4Brun J., L’Épicurisme, P.U.F., Que sais-je ?, 1974, p.31 

 



 

 

Un travail artistique n’est jamais sans émotion. La création suscite toujours chez 

l’artiste une grande émotion. L’artiste réussit mieux son œuvre lorsqu’il transmet l’écho 

de cette émotion initiale et de son aventure intime. C’est dire que l’émotion est au 

fondement de la création artistique. La pensée logique n’est pas donc le seul mode de 

connaissance d’une œuvre d’art. L’émotion est aussi crédible que la raison pour juger et 

comprendre une œuvre d’art. Nelson Goodman l’exprime si bien quand il affirme que 

« les émotions fonctionnent cognitivement », car celles que nous éprouvons devant une 

œuvre nous permet de comprendre, de manière rationnelle, l’objet esthétique. L’émotion 

est non seulement rationnelle – en ce sens qu’elle constitue un mode de compréhension –, 

mais elle est aussi un mode de connaissance. Par conséquent, la pensée logique ne peut 

pas être le seul mode privilégié de nos émotions. L’émotion, lors de la réception 

symbolique des œuvres d’art, est aussi une voie privilégiée de connaissance ; elle nous 

fournit, aussi bien que la raison, une connaissance et une compréhension des œuvres 

d’art. Et ceci est tellement vrai que le beau prend toujours une forme sensible pour arriver 

à nous. C’est toujours sous une forme sensible que nous connaissons une belle peinture.  

Le premier caractère de l’émotion esthétique est d’être un plaisir. Or, le plaisir est 

produit par l’action sur notre esprit d’un objet conforme à sa nature. Nous ne connaissons 

que nous ; c’est par comparaison dans leurs rapports avec nous que nous jugeons les 

objets. Si donc l’émotion esthétique est un plaisir, c’est que le beau est conforme à notre 

nature. Le beau doit avoir quelque chose de la nature humaine. Ce que nous cherchons 

partout dans l’art, c’est nous-mêmes. Un masque n’est pas beau par lui-même : ce qui fait 

sa beauté, ce qui le rend capable de devenir objet d’une émotion esthétique, ce sont les 

sentiments que ce masque éveille en nous. De plus, l’émotion esthétique est le résultat 

d’un désir : on va voir le porteur d’un masque qui va entrer dans une scène pour danser, 

l’écouter parler, et l’attente est déjà en elle-même une émotion. Le beau fait éprouver une 

émotion. L’émotion esthétique ne doit pas être confondue avec la sensation. L’émotion 

est un sentiment agréable composé de sympathie, de plaisir, de surprise qui peut se 

ramener à l’admiration. Le sentiment est intéressé : l’Africain aime un masque pour ce 

qu’il est, pour le profit, pour l’utilité. Le second caractère de l’émotion esthétique est 



 

 

toujours intéressé. Quand un africain aime une statue, il s’abandonne tout entier à l’utilité 

qu’elle lui procure. Pourvu qu’il voie l’objet utile, son amour du beau est satisfait.  

Le masque africain n'est pas un objet d'art décoratif ou figuratif, ni un objet d'art dans 

sa finalité, ni un objet inexpressif, ni un objet de sorcellerie. Il est vivant et se fond dans 

un ensemble. C'est une œuvre créée pour provoquer des sentiments de respect, de crainte, 

de courage, de gaieté. L’Africain porteur d’un masque est un être émotionnel. C’est ce 

qu’on a reproché à tort à Senghor. Il a mis au jour une ontologie existentielle de 

l’Africain pour laquelle l’être est rythme et le rythme, l’âme de l’image, se trouve au 

fondement des religions africaines. Les arts africains constituaient, selon lui, le langage 

de cette ontologie. 

 

*** 

Après ces considérations préalables, il est temps maintenant d’aborder l’examen de 

notre objet proprement dit. Cependant, l’introduction dans laquelle nous nous trouvons 

encore est juste un aperçu du déroulement général que vont suivre nos investigations. 

Mais puisque nous avons parlé de l’art africain comme étant un concept purement inventé 

par les Européens, puisque nous avons indiqué qu’on ne peut pas réellement dissocier un 

art du contexte socioculturel qui le détermine, qu’on ne peut pas considérer les arts de 

l’Afrique noire comme l’incarnation de l’idéal esthétique occidental, il va nous falloir dès 

cet aperçu procéder de manière à montrer au moins généralement comment les parties, 

considérées séparément, prennent leur origine dans le concept d’art d’africain. C’est 

pourquoi nous devons aussi chercher à susciter une représentation de ce concept pris dans 

sa plus grande généralité.  

Toutefois, nous ne nous attardons sur le concept d’art africain que pour mettre en 

évidence une orientation originale de l’art africain qui découle des options philosophiques 

et des conceptions africaine et occidentale. 

Afin de mener à bien nos investigations, nous procéderons en deux étapes. Nous 

décrirons, dans une première partie, l’évolution historique des arts africains. Il s’agira 

de retracer d’une manière succincte l’histoire des arts africains, des arts anciens jusqu’aux 



 

 

arts modernes et contemporains en passant par les arts traditionnels. Ce sera le moment de 

commenter et de discuter les théories sur les similitudes entre l’art de l’Égypte antique et 

celui de l’Afrique noire, mais aussi des jugements de valeur de certains spécialistes 

d’Afrique qui ont juré que les Africains « avaient bien entre leurs mains des ouvrages 

occidentaux sur lesquels ils tiraient leur modèle »5, de procéder à un réexamen critique 

des principales théories africaines et occidentales de l’art africain, d’artistes ou d’ateliers 

réputés tout en présentant leurs œuvres.  

Il est évident que nous ne saurions dépeindre l’ensemble de la production artistique 

africaine et les différentes tendances : seuls quelques aspects nous paraissant essentiels et 

exemplaires seront abordés.  

Parce que « l’art pour l’art » n’a jamais existé en Afrique traditionnelle, on pense que 

la seule approche esthétique oblitère les œuvres de leur poids magique et universel. 

Certes « l’art pour l’art » reste une notion occidentale, et l'art africain traditionnel des 

masques et des statuettes ne répond pas à un jeu de canons esthétiques – les œuvres à 

l'origine ont un rôle social à remplir puisqu’elles sont intermédiaires entre le monde des 

vivants et la puissance religieuse qu'elles évoquent de manière tangible –, mais nous 

pensons aussi que sur la base du traitement de la forme et de la conception créatrice du 

contenu des objets, l’artiste africain a toujours atteint le beau, l’esthétique à travers l’utile. 

La religion est l’essence de l’art. Hegel écrit à ce propos, que « c’est dans les œuvres 

d’art que les peuples ont déposé leurs conceptions et leurs représentations intérieures les 

plus substantielles, et le bel art constitue bien souvent la clef, voire chez certains peuples 

l’unique clef, permettant de comprendre leur sagesse et leur religion »6. 

L’art a une destination commune avec la religion et la philosophie. En Afrique, l’art a 

toujours été au service du culte religieux et royal. Il est inséparable d’une religion et 

d’une vision du monde ; une religion qui révèle que chaque objet peut-être le siège d’une 

force, qu’on peut implorer des divinités à travers des objets. Et Hegel nous apprend que 

                                                 
5Laude J., cité par Diadji I. N., Qui a besoin de la critique d’art en Afrique – et ailleurs ?, Paris, 

L’Harmattan, 2006, p.58.  
6Hegel G. W. F., Cours d’esthétique, Paris, Aubier, 1995, Tome 1, p.13. 



 

 

les critères pour décider du beau sont toujours en rapport avec une forme de religion. 

Chaque peuple a une « religion subjective », et l’art suppose toujours une religion de cette 

nature. Tous les peuples ont chacun un imaginaire qui leur permet de produire une œuvre 

d’art. Hegel disait à propos de l’art que la création artistique est l’expression d’une vie 

religieuse. Et davantage que l’« art grec », l’« art africain » traditionnel est un art 

profondément religieux. Il confirme le point de vue de Hegel selon lequel : c'est la 

« vérité divine exposée artistiquement pour la contemplation et la sensibilité [qui] 

constitue le centre du monde de l’art pris dans son ensemble »7.  

Cette vérité dont parle Hegel, c'est l'objectivité même de l'esprit que l’on rencontre aussi 

dans la religion comme dans l'art africain. Ce que l’on appelle aujourd’hui, et 

maladroitement, « art africain » confirme cette position de Hegel. L’art africain 

traditionnel exprime, comme l’art grec, une vérité religieuse. 

Cet aspect profondément religieux de l’ « art africain », que l’on a aussi retrouvé dans 

l’ « art grec » et dans l’ « art romantique », a poussé beaucoup d’esthéticiens européens et 

même africains à le rapprocher d’une esthétique occidentale. Mais nous montrerons qu’on 

ne peut pas réellement dissocier un art du contexte socioculturel qui le détermine. En 

d’autres termes, on ne peut pas considérer l’ « art africain » comme l’incarnation de 

l’idéal esthétique occidental, quand on sait que la conception du beau change d’une 

personne à une autre, d’une culture à une autre et d’un continent à un autre.  

Après avoir évoqué les arts anciens et les arts traditionnels, nous parlerons des arts 

africains contemporains. Longtemps, les objets d’art africain traditionnel ont été méprisés 

au nom des normes de l’esthétique occidentale classique ou académique. Il a fallu le 

regard de quelques artistes anti-académiques de la première moitié du XXe siècle, 

cubistes, fauves et expressionnistes, les efforts d’une poignée d’esthéticiens et 

ethnologues, comme Carl Einstein (1915), Marov (1919), Lucien Stéphan, Michel Leiris, 

Jacqueline Delange, Jean Laude, William Fagg et d’autres, pour aboutir à la 

reconnaissance de l’art africain.  

                                                 
7Hegel G. W. F., Cours d’esthétique, Tome 1, Paris, Aubier, 1995, p.114. 

 



 

 

Mais ce mouvement, qui continue de prospérer, comporte le danger de nier l’art 

africain d’aujourd’hui : il existe un art africain moderne et contemporain, « une 

expression artistique du présent » (Pierre Gaudibert, 1991) vivant en pleine effervescence 

dans une grande partie du continent africain, au sud du Sahara.  

Certes, il existe encore des zones où l’art africain traditionnel continue d’évoluer sans 

être altéré, surtout au Congo, au Nigeria et en pays dogon. La production artistique 

d’objets traditionnels se poursuivit dans ces zones avec des créations exceptionnelles, et 

elle persiste à créer des masques, des figures de jumeaux (Ibeji), des sièges sculptés. Mais 

parce que les conditions sociologiques qui prédisposaient à leur création disparaissent de 

plus en plus, ces zones ne suffisent point à masquer une lente agonie de l’art africain 

traditionnel. D’où la nécessité de parler de l’art africain contemporain. Il s’agit d’un style 

nouveau et des techniques modernes.  

Dans l’histoire de l’art occidental, le terme « contemporain » désigne l’art du présent et 

du passé récent, qui remonte le plus souvent à l’expressionnisme abstrait dans années 50. 

Pour l’art africain, il est toutefois nécessaire de réinterpréter ce terme en fonction de 

l’expérience historique propre à l’Afrique. À la fin du XIXe siècle, une rupture majeure 

s’est produite dans la pratique artistique africaine. Ce changement survenu en Afrique 

subsaharienne est le fait de la colonisation par les puissances européennes suite à la 

conférence de Berlin (1884-1885) sur le partage de l’Afrique.  

Si l’art africain traditionnel est bien étudié dans tous ses aspects, l’art africain 

contemporain au sud du Sahara est largement inconnu. Il est pourtant en pleine 

effervescence, aussi bien à travers « ses expressions savantes que populaires », et dans de 

nombreux pays. En 1962, Jacques Maquet dans Les civilisations noires évoquait « un art 

mouvant, vaste, plein de vitalité et malgré les influences et les emprunts, souvent 

original ». En 1967, Ulli Beier révélait dans Art in Nigeria un art en pleine émergence 

dans ce pays depuis les années d’indépendance. Mais lorsqu’on parle d’art africain 

contemporain, on se demande souvent, avec un regard dubitatif, s’il existe réellement.  

Des auteurs, comme W. Fagg en 1970, parlaient d’ « indigence artistique » pour 

décrire la situation présente. D’autres ont souligné la fragilité des créations plastiques 



 

 

nouvelles. Ainsi, en 1965, B. Holas envisageait-il leur décadence imminente : « Une 

décadence de cet art moderne est facilement perceptible et sa disparition semble 

prochaine »8. Ce qui, quarante ans après, est loin d’être vrai. Pour expliquer cette 

ignorance totale de l’art africain contemporain, le peintre sénégalais Papa Ibra Tall, 

s’interroge en 1975 : « Ne s’est-on jamais demandé pourquoi notre art ancien, sur quoi 

tout a été dit, continue à faire l’objet d’ouvrages de plus en plus volumineux et luxueux 

pendant que notre art actuel est entouré du silence le plus complet ? La réponse est 

facile : l’art ancien rapporte et l’art actuel dérange, par ses velléités d’autonomie… »9.  

Des collectionneurs, des musées et des critiques toujours plus nombreux s’intéressent 

davantage à l’art contemporain africain. Ils découvrent son intensité, sa beauté et sa force 

d’expression. Contrairement à l’art africain traditionnel, qui visait le beau à travers l’utile, 

l’art africain contemporain vise le beau en lui-même, le beau en soi. On passe de l’art 

fonctionnel à l’art esthétique. Les œuvres d’art africain contemporain, contrairement à 

celles de l’art africain traditionnel, sont créées pour être vues ; ce sont des objets 

d’exposition. C’est exactement ici que l’on peut réellement parler de « l’art pour l’art » ; 

car la production artistique a une finalité esthétique. L'art africain contemporain vacille 

entre l'imagination et la réalité. Son beau n'est pas inhérent au monde extérieur ; il n'est 

pas non plus objectif. Il réside dans l'âme de celui qui le contemple ; c'est une réaction 

émotionnelle de la nature humaine, c’est une question de goût.  

Il nous faudra tout d’abord donner un bref aperçu historique de l’évolution des arts 

africains contemporains et dégager différentes tendances. Cependant, dans le cadre de 

notre présente étude, nous ne pouvons entrer ici dans l’analyse de tous les discours sur la 

production artistique africaine contemporaine. Cet art est si divers et riche que ce travail 

ne peut être qu’une considération préliminaire. Nous prendrons donc le parti de nous 

orienter sur ce qui nous semble le plus essentiel : l’enseignement colonial ou l’art naïf, 

                                                 
8Holas B., Côte d’Ivoire : passé-présent-perspective, Paris, 1985, p. 82. 
9Tall P. I., « Situation de l’artiste négro-africain contemporain », in Art nègre et civilisation de 

l’Universel, Dakar, N.E.A, 1975, p. 87.  



 

 

l’École de Dakar, les arts savants, les arts populaires et les arts numériques. Nous 

parlerons aussi du rôle social et des conditions de vie des artistes africains.  

Parler de l’art africain en le considérant comme exclusivement « précolonial » ou 

« colonial » revient à nier les nouvelles formes artistiques du présent, du passé ancien et 

du passé récent de l’Afrique. Nous tenterons d’établir une passerelle entre l’art 

traditionnel et l’art contemporain afin de marquer l’évolution qui existe entre ces formes ; 

non pas comme si nous parlions de deux choses totalement différentes, mais bien en 

évoquant une transformation progressive de l’une à l’autre. Car si l’on considère comme 

traditionnel tout ce qui est hérité du passé de l’Afrique et comme moderne tout ce qui a 

été apporté en Afrique par l’Occident et tout ce que les Africains ont importé et emprunté 

à l’Occident, la rupture entre les arts traditionnels du passé et les arts modernes 

contemporains serait radicale. Mais comme le souligne Abdou Sylla, dans Pratique et 

théorie de la création dans les arts plastiques sénégalais contemporains10, la société 

africaine actuelle est une société en transition et les efforts de modernisation tiennent 

compte et intègrent les traditions. Les différents arts tels que le théâtre, la peinture, 

l’architecture révèlent des échanges et des emprunts, à la faveur desquels la tradition se 

modernise, tandis que la modernité est africanisée. La rupture n’est donc pas radicale 

dans les arts africains contemporains, comme la continuité n’est pas absolue : 

« l’attachement et la fidélité au passé n’excluent pas le renouvellement et 

l’enrichissement »11. Et ce qui s’est passé en réalité au Sénégal, au Zimbabwe, en Afrique 

du Sud, au Kenya, en Ouganda au Nigeria et en Tanzanie en fournit en preuve : dans ces 

pays les artistes se sont toujours approprié les éléments culturels traditionnels en même 

temps que les apports de la modernité et des autres peuples.  

Aussi consacrerons-nous, pour finir, la deuxième partie aux méthodes 

d’interprétations et aux discours sur les arts africains. Nous négligerons ici les 

différents contextes à l’intérieur desquels les méthodes d’interprétations des arts africains 

ont vu le jour, pour n’envisager que leur teneur spécifique réelle. C’est la discussion 

                                                 
10Thèse d’état soutenue à l’Université de Paris I en 1994, N° national de la thèse : 1994 PA 010595. 
11Ibid., p. 291. 



 

 

critique de celle-ci qui doit nous conduire au fait que l’art africain peut seulement être 

appréhendé dans son contexte culturel et que l’intention esthétique peut être déduite de 

l’existence d’ornements sans fin utilitaire sur le contour d’un objet. La discussion de la 

question de fond du sens de l’art africain recouvre l’ensemble des problèmes interprétatifs 

du concept d’art africain. Nous retiendrons les deux thèses suivantes :  

1) La thèse « ethnoesthétique » : Maurice Leenhardt aimait à dire que l’ethnologie est 

« la science des ethnies ». Une étude ethnologique de l’art suppose donc la connaissance 

de la culture de la société et de ses productions artistiques. Elle commence réellement en 

1947 avec Marcel Mauss. Il s’agit de décrire tout ce qui contribue à une meilleure 

connaissance de l’objet et de « procéder à une analyse en profondeur »12, aussi bien de 

l’objet à étudier que de tous les éléments qui sont en rapport avec lui. Cette démarche 

permet de déterminer, à partir de sa signification et de son rôle, la contribution de l’objet 

à l’organisation générale de la société à laquelle il appartient. Marcel Griaule, Michel 

Leiris et bien d’autres chercheurs adhéreront à cette théorie. Leur démarche relève de la 

thèse fonctionnaliste selon laquelle il est impossible d'étudier les produits de l’art africain 

sans tenir compte des rapports que ceux-ci entretiennent avec leur milieu. Cependant, il 

est presque impossible de décrire un objet sans se livrer à une analyse théorique. D’où la 

naissance de l’ « ethnoesthétique » – méthode proposée par Jacqueline Delange dans son 

ouvrage Arts et peuples de l’Afrique noire pour désigner la synthèse de la forme et du 

contenu dans l’objet d’art africain. Elle consiste, selon elle, en « une sociologie de l’art 

dans les civilisations sans écriture ». Elle a pour objet « l’esthétique des arts produits 

dans les groupes sociaux qu’étudie l’ethnologie » (Lucien Stéphan, 1985). K. Peter 

Etzkorn, dans l’article « On the sphere of social validity in african art : sociological 

reflections of ethnographic data »13, partage aussi cette théorie. 

Jacques Maquet, dans L’anthropologue et l’esthétique va beaucoup plus loin que 

Jacqueline Delange. Il pense en effet que les objets de l’art africain traditionnel – 

couteaux, haches, marteaux, par exemple – sont utilitaires et que leur but premier est de 

                                                 
12Mauss M., Manuel d’ethnographie, Paris, Payot, 1967, p.10. 
13D’Azevedo W. L., The Traditional Artist in African Societies, Indiana University Press, 1973. 



 

 

participer directement ou indirectement à la survie matérielle. Ces aspects constituent 

l’aspect instrumental de l’objet. La lame du couteau et son manche sont, par exemple, 

faits selon une forme qui assure l'emploi le plus efficace du couteau pour couper de la 

viande ou tailler du bois ; la forme est pleinement instrumentale. Mais elle peut, en outre, 

avoir une qualité visuelle qui excite en nous sa perception esthétique. Car si, en tant 

qu’observateur, on découvre dans le couteau des traits qui ne sont pas nécessaires à son 

efficacité en tant qu’outil pour couper ou tailler, ne peut-on pas supposer que ces traits 

dévoilent un souci esthétique ? Une régularité parfaite ou un poli du manche, des 

représentations décoratives ou l’application d’une couleur ne sont pas indispensables à 

l'utilisation propre d’un couteau. Ces aspects non instrumentaux montrent la présence 

d’un intérêt esthétique. 

2) La thèse esthétique : certains auteurs pensent qu’il existe dans l’art africain 

traditionnel des œuvres qui correspondent à la théorie de « l’art pour l’art ». 

Contrairement à la thèse fonctionnaliste de l’ethnologie, la théorie esthétique relève d’un 

courant formaliste selon lequel les Africains ont produit des œuvres destinées à la pure 

contemplation esthétique. C’est l’idée que développe Carl Einstein dans La sculpture 

nègre, ou Frank Willet dans L’art africain. Certains auteurs comme Senghor, Leiris, 

Memel-Foté, Mveng, Lehuard, Obenga et L. Perrois fondent l’esthétique africaine sur 

l’existence de la notion du beau dans les langues africaines. D’autres comme Lucien 

Stéphan dans « La sculpture africaine. Essai d’esthétique comparée »14, Thompson R. 

Farris dans « Aesthetics in traditional Africa »15 et dans « Yoruba artistic criticism »16 et 

James W. Fernandez dans « Principes of opposition and vitality in fang aesthetics »17 se 

sont livrés à des recherches pour établir une esthétique qui serait propre à l’Afrique noire 

comme l’esthétique fang, l’esthétique yoruba ou encore l’esthétique baule.  

Quand on parle d’art africain traditionnel, on ne pense généralement qu’à la sculpture. 

Or, l’art africain ne désigne pas uniquement la sculpture, même si elle reste la principale 

                                                 
14Kerchache, J., Paudrat J.-L., Stephan L., L’Art africain, Mazenod, 1988. 
15Jopling C. F. , Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971. 
16D’Azevedo W. L., op. cit. 
17Jopling C. F. , Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971. 



 

 

forme d’art traditionnel des artistes africains. On laisse en général de côté, à tort, tout ce 

qui a été exécuté dans d’autres matériaux comme le métal, l’ivoire, les fibres végétales, 

l’argile et la poterie, dans l’architecture, la peinture, ou les arts de communication. Mais 

pour limiter notre champ d’étude, nous n’aborderons que les arts plastiques. De ce point 

de vue, nous entendons étudier les caractéristiques générales des formes d’art africain, en 

les définissant dans leur cadre socioculturel.  

C’est là une tâche difficile, car si l’on veut parler de l’art africain, on aurait tort de 

croire que les formes d’art africain connaissent une unité de style, et qu’elles ont une 

portée et une orientation identique. Toute culture, quelle qu’elle soit, est l’aboutissement 

de courants multiples, parfois même opposés en apparence. Par conséquent, il existe un 

vaste ensemble de styles et de formes qui constituent l’art africain. Ce qui revient à dire 

que l’art africain n’est pas un mode d’expression unique et homogène. Cependant, d’un 

point de vue stylistique, on peut considérer qu’il contient un certain nombre de 

configurations distinctes qui, prises ensemble ou étudiées séparément, sont spécifiques à 

l’Afrique. Nous exposerons les caractères stylistiques des arts africains en les 

envisageant tant selon les régions où elles ont pris naissance que comme un ensemble de 

styles. Nous les observerons aussi dans le cadre conceptuel propre à la civilisation 

africaine. 

Vogel, refusant cette esthétique plurielle, défend l’idée d’une esthétique négro-

africaine unitaire. Roy Sieber dans « The Aesthetic of Traditional African Art »18, Daniel 

J. Crowley dans « Aesthetic value and professionalism in african art: three cases from the 

Katanga chokwe»19 et dans « An African Aesthetic »20, parlent aussi d’une esthétique 

africaine. Roger Somé, dans un ouvrage plus récent, Art africain et esthétique 

occidentale, engage le débat sur l’existence d’une esthétique africaine.  

Pour finir, nous mettrons en évidence les différents discours sur les arts africains. Nous 

verrons tout d’abord comment nous sommes passés du mépris au relativisme envers les 

                                                 
18Ibid. 
19D’Azevedo W. L., op. cit. 
20Jopling C. F. , Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971. 



 

 

arts africains. Ce sera là le moment de rappeler, pour l’intelligibilité de la suite, que tous 

les concepts comme  « art nègre », « art premier », « art primitif », « art tribal », « art 

traditionnel », « art communautaire », « art des sociétés non industrielles », « sans 

écriture », « sans État » ou « archaïques » et enfin « art africain », tous ces concepts, sont 

une pure invention occidentale et nous savons bien, aujourd’hui, qu’aucun de ces termes, 

souvent péjoratifs et qui définissent tous la même réalité, n’est tout à fait convenable pour 

désigner les objets d’art fabriqués en Afrique.  

« Tout en discutant de l’évolutionnisme de Darwin (qui contrariait ses convictions 

religieuses), l’Europe élabore dans l’euphorie de sa première révolution industrielle, la 

notion d’un Progrès suivant une voie unique et continue. Cette notion, définie dans 

l’ordre de la technique, fut immédiatement appliquée dans l’ordre des mœurs, de la vie 

sociale, des arts. Le progrès technique est à l’origine du progrès moral, du 

développement des « beaux-arts » et des « belles lettres ». Les civilisations non 

européennes sont classées selon leur indice de technicité. (…) L’idée directrice est 

constante : une carence dans un domaine affecte tous les autres domaines ; l’infériorité 

technique d’une civilisation implique son infériorité artistique. »21 

C’est ainsi qu’historiens de l’art, ethnologues, esthéticiens occidentaux, s’accordent 

jusque dans les premières années du XXe siècle pour mépriser, avec plus ou moins de 

nuances, ce qu’ils ont appelé « l’art nègre » ou « l’art primitif ». Les sculptures et les 

masques arrivaient en Europe sans archives qui puissent en préciser la signification. Il n’y 

avait aucun indicateur qui campait le sculpteur en sa personnalité ni en son individualité, 

qui définissait son statut dans la société, qui informait sur sa vocation, sa formation et les 

conditions de cet apprentissage. Il était entendu que les peuples africains étaient sans 

histoire22.  

Sous ce rapport, on ne saurait nier que c’est pour légitimer l’esclavage et le 

colonialisme que les Occidentaux se sont flattés de vouloir améliorer le destin des peuples 

« primitifs » et « sauvages », de leur montrer le chemin de la civilisation et du 

                                                 
21Laude J., Les arts de l’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966, p.28-29.  
22Ibid. 



 

 

développement culturel. De ce fait, les objets d’art africain étaient considérés avec 

indifférence et « classés au rang de curiosités »23.  

Cette partie sera aussi le moment d’analyser les arts africains à travers les différents 

discours tels que la théorie méta-esthétique de Senghor et de Mveng, l’esthétique de la 

rupture de Ngal, l’art de la traversée de Bidima et l’esthétique de la plasticité de Ndiaye. 

Et pour finir, nous analyserons la place de l’art dans le marché international de l’art, ou, 

autrement dit, dans la mondialisation. Nous montrerons que si cette dernière permet de 

développer les échanges et de favoriser les rencontres entre les peuples, elle met aussi en 

place de fortes inégalités : certains États cumulent suprématie économique et hégémonie 

culturelle, ce qui engendre la disparition de formes de traditions culturelles et des 

réactions identitaires. Comment, dans ces conditions, l’artiste africain pourra-t-il 

conserver son africanité tout en voulant s’ouvrir aux autres cultures ? Comment pourra-t-

il affirmer sa spécificité culturelle dans une Civilisation de l’Universel ?  

 On constatera qu’il n’y a, dans cette recherche, pas la moindre illustration. Que l’on se 

rassure, ce n’est pas là un discours vague ou mal informé. L’abstention est délibérée. On 

pourra facilement les trouver en puisant dans les références que nous citerons. Il s’agit 

d’une étude philosophique qui s’efforce de prendre une vue d’ensemble de l’évolution 

des arts en Afrique noire et d’analyser leurs caractéristiques.  

Notre objectif en écrivant cette thèse est d’essayer de provoquer un réexamen critique 

d’un certain nombre de concepts faisant partie des valeurs idéologiques les plus courantes 

des conceptions occidentale et africaine sur les arts africains – certains de ces concepts 

sont si familiers aux unes et aux autres qu’ils semblent relever du simple bon sens. Cette 

présente étude s’appuie principalement sur des sources occidentales et africaines, et ce 

pour deux raisons. D’une part, parce que les deux espaces offrent une large palette de 

témoignages à la fois populaires et savants pour étayer notre propos. D’autre part, parce 

que très tôt, leurs destins se sont trouvés étroitement liés. Depuis l’esclavage jusqu’à la 

colonisation, l’Afrique a toujours été en contact avec l’Occident. Cette cohabitation se 

                                                 
23Histoire universelle de l’art, Tome III, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p.10. 

 



 

 

manifeste de nos jours à travers la culture, la politique, l’économie, les arts… L’ambition 

de cette étude est de dégager l’idée que se font des arts africains les Occidentaux et les 

Africains eux-mêmes. Mais précisons tout de suite que nous n’avons pas pour objectif de 

faire une étude comparative entre les discours des Occidentaux et ceux des Africains. Il 

s’agit plutôt de voir comment se sont développées les connotations culturelles et sociales 

des arts africains. En bref, cette étude traite de certaines des croyances occidentales et 

africaines les plus fondamentales et incontestées sur les arts africains.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE I  

 

DE L’HISTOIRE DES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE 

 

 



 

 

CHAPITRE I : L’ART AFRICAIN DE LA PÉRIODE PHARAONIQUE24 

 

 

Il peut paraître surprenant de parler de similitude entre l’art de l’Égypte antique et celui 

de l’Afrique noire. Mais il suffit de chercher pour voir que tous les aspects de la vie 

culturelle de l’Afrique Noire renvoient à l’Égypte ancienne. Beaucoup de traits de la 

civilisation égyptienne antique, ne peuvent, en effet, se comprendre si l’on méconnaît les 

caractéristiques des cultures de l’Afrique noire25. C’est dans ce sens que nous disons que 

l’art africain et l’art égyptien ne sont donc pas aussi loin l’un de l’autre que l’on pourrait 

le croire et dans beaucoup de cas, ce sont deux composantes d’une même réalité artistique 

originelle, que le temps et l’histoire ont scindé en deux entités.  

Bien que faisant partie de l’Afrique du point de vue purement géographique, l’Égypte 

est souvent associée, et à tort, au monde culturel moyen-oriental. Margaret Trowell, dans 

son ouvrage Classical african sculpture (1964), a établi des parallèles entre les sculptures 

africaine et égyptienne, pour démontrer les rapports entre l’art de l’Égypte antique et 

celui de l’Afrique noire. On sait aussi que les différents rois-divinités de l’Afrique 

occidentale et orientale ont leur origine dans l’Égypte ancienne.  

Dans le même ordre d’idée, Paul Bohannan (1964) s’exprime ainsi : « On ne peut bien 

comprendre la religion égyptienne qu’en référence à la religion africaine ; bien d’autres 

aspects de l’histoire et de la politique égyptiennes sont éclairés par l’ethnographie 

africaine. Il était autrefois bien noté de considérer que toutes ces structures sociales et 

culturelles avaient été inventées en Égypte, d’où elles s’étaient répandues dans le reste de 

l’Afrique. Aujourd’hui nous savons qu’il s’agissait là d’une simplification : l’Égypte était 

fondamentalement une culture africaine, modifiée par des apports de la culture 

asiatique». 

                                                 
24Ce chapitre a fait l’objet d’une communication lors du colloque « Les sources égyptiennes de la 

civilisation africaine », organisé du 5 au 6 avril 2005 à l’Université de Rouen. Il est intégré dans un 

ouvrage collectif intitulé La conscience historique africaine, Paris, L’Harmattan, 2008. 
25Encyclopédie de l’art, Paris, La Pochothèque, Librairie Générale Française, 1991. 

 



 

 

L’art de l’Égypte prédynastique présente principalement des caractéristiques 

africaines. Celui des périodes suivantes « présente toutes les caractéristiques d’un style 

égyptien évolué, tout en conservant de l’époque prédynastique la rigidité de la forme, la 

pose frontale, l’absence d’expression du visage et de toute indication claire sur l’âge du 

sujet : tous ces traits sont en fait caractéristiques de la plus grande partie de la sculpture 

africaine ».  

On sait aussi que de par leur fonction, ces statues égyptiennes sont identiques aux 

images d’ancêtres originaires de plusieurs régions d’Afrique : ce sont des dépositaires 

d’une force surnaturelle, offrant en particulier une demeure éternelle pour l’essence 

spirituelle de l’homme figuré. Pour les Égyptiens, l’art est « une affaire pratique », dont le 

but est d’assurer par des moyens magiques l'éternité de la personne représentée. Les 

figures funéraires sont complétées par un rituel magique destiné à s’assurer qu’elles 

avaient absorbé l’esprit du mort. Ce rituel était effectué sur une sculpture qui était une 

reproduction idéalisée du modèle, la reproduction de la figure humaine étant plus 

perceptive que visuelle. De ce fait, et selon Frank Willet, « la sculpture égyptienne 

appartient nettement au monde africain »26. L’art égyptien est donc plus qu’une source 

d’influence sur l’art africain ; c’est une manifestation locale d’une tradition africaine très 

répandue.  

Des traits communs peuvent apparaître dans des cultures n’ayant aucun rapport les 

unes avec les autres. Mais dans les cas où la forme, la signification et la fonction des 

productions artistiques sont semblables dans des sociétés ayant entretenu des échanges à 

l’époque concernée, on pourra déduire à juste titre l’existence d’une continuité.  

Nous montrerons tout d’abord que l’art égyptien s’exprime dans un style africain ; 

nous présenterons des exemples bien précis de similitude entre l’art égyptien et l’art 

africain. Et pour lever tout malentendu, nous montrerons, ensuite, que cette similitude est 

une identité. En d’autres termes, l’existence du même schème ici et là dans le même 

contexte suppose une origine unique.  

 

                                                 
26Willet F., L’art africain, Paris, Thames ans Hudson (1971 et 1993), 1994, p. 112. 



 

 

§ 1. Le style africain définit l’essence même de l’art égyptien 

 

En 1917, Apollinaire avait déjà montré que les arts africains ont une « indubitable 

parenté avec l’esthétique égyptienne dont ils dérivent ». Léo Frobenius, en 1933, dans 

son Histoire de la civilisation africaine, compare les caractéristiques de l’art africain avec 

celles de l’Égypte et voit que la formule de l’Afrique Noire définit l’essence même de la 

civilisation égyptienne. Il décrit les caractéristiques africaines en ces termes : « les étoffes 

ont un drapé plus raide, les bijoux les plus riches sont sobres, les armes sont simples et 

ne s’éloignent pas de leur fonction […], les sculptures ont des lignes âpres et sévères 

[…]. Tout comporte un but précis, âpre, sévère, tectonique.[…] Voilà le caractère du 

style africain.[…] Il se manifeste dans les gestes de tous les peuples Nègres autant que 

dans leur plastique, il parle dans leurs danses comme dans leurs masques, dans leur sens 

religieux comme dans leurs modes d’existence, leurs formes d’État et leurs destins de 

peuples. Il vit dans leurs fables, leurs contes de fée, leurs légendes, leurs mythes. Ceci 

posé, si nous comparons ces caractéristiques avec celles de l’Égypte, ne voyons-nous pas 

que la formule de l’Afrique Noire définit aussi l’essence de cette civilisation particulière 

? L’Égypte pré-islamique ne s’exprime-t-elle pas aussi dans un style âpre, sévère, 

réfléchi, direct et grave ? »27.  

Quand Henri Matisse fait la découverte à Paris d’un masque africain, il lui rappelle, 

dit-il, « une tête de porphyre rouge des antiquités égyptiennes du Louvre ». Pour le 

sculpteur Jacques Lipchitz, c’est l’art égyptien qui révèle l’art africain.  

Dans son ouvrage Nations nègres et culture (1954), Cheikh Anta Diop nous dit 

qu’après avoir reproduit une série de monuments représentant les différentes couches 

sociales de la population égyptienne, et surtout les pharaons, il  a intercalé des types de 

race noire pour que la parenté ou la différence ethnique éclate mieux. Il remarque fort 

curieusement, en rapprochant ces séries de figures, que l’art égyptien est souvent plus 

africain que l’art africain proprement dit. Sur les monuments, les Égyptiens se sont 

                                                 
27Frobenius L., Histoire de la civilisation africaine, 1933, p. 20-21. 



 

 

représentés avec des coiffures artificielles identiques à celles que l’on porte partout en 

Afrique Noire, et dont il sera question lors de son analyse des scènes de la Palette de 

Narmer28.  

Dans ses Réflexions sur 1'art funéraire Kota, Gérard Delorme, parlant de l’origine de 

l’art Koto, montre que pour trouver des objets évoquant, de près ou de loin, « ces 

formes », « cette stylisation » de l’art Kota, il faudra remonter, pense-t-il, jusqu'à l’Égypte 

antique pour retrouver des représentations offrant quelques « airs de famille ». Sans 

accréditer totalement les thèses de Cheikh Anta Diop, il confirme la contribution 

importante des peuples noirs dans la civilisation égyptienne antique, et ne peut 

s'empêcher de mettre en évidence les ressemblances assez frappantes entre certaines 

figures kota et les représentations de têtes de pharaons : avec leurs coiffes latérales 

largement développées. Il est tentant de trouver à ces objets une allure « pharaonique ». 

En dehors des similitudes d'aspect morphologique entre les figures de reliquaire kota et 

les têtes pharaoniques, Gérard Delorme met aussi en évidence une autre analogie, celle 

consistant à recouvrir la représentation du défunt par un placage métallique : l'or sur les 

statues et sarcophages des pharaons, le cuivre sur les représentations des grands 

dignitaires des clans kota. Dans les deux cas, le métal oblitère entièrement la couleur 

initiale du sujet et lui donne une apparence irréelle. Cette convergence des modes 

d'expression, à savoir le placage d'un métal brillant, transformant son apparence réelle, 

sur un support quelconque, est à la fois peu courante et étrange.  

D'autres chercheurs, tel le R. P. Briault, ont également relevé la  similitude frappante 

entre l'art Bantou et l’Égypte ancienne ». Ces analogies sont-elles purement fortuites ? 

Selon Raponda-Walker, même si, a priori, rien ne semble rapprocher ces deux 

civilisations, apparemment éloignées à la fois dans le temps et dans l'espace. S'il n'existe 

à l'heure actuelle aucune ébauche de preuves concernant des relations, mêmes lointaines, 

entre les Kota et la civilisation égyptienne, la question mériterait d'être approfondie.  

                                                 
28Diop C. A., Nations nègres et culture, Présence Africaine, 1954, p. 134. 

 



 

 

L’aspect africain de l’esprit égyptien s’explique par un trait de sa culture. C’est cette 

similitude entre la culture égyptienne et celle de l’Afrique noire ou, plus profondément 

encore, la similitude de construction spirituelle qui fait que la culture égyptienne n’est 

autre que l’éclat de l’esprit de l’Africain, que nous allons maintenant aborder à travers 

quelques exemples de production artistique. L’égyptologue sénégalais A. Moussa Lam a 

fait des études minutieuses sur les ressemblances entre les objets d’art africain et les 

objets d’art égyptien – nous y reviendrons dans ce qui ce suit.  

 

§ 2. Quelques exemples de ressemblance entre objets d’art de l’Afrique noire et 

objets d’art de l’Égypte antique  

 

1. L’art des tresses : sur la palette de pierre du roi Narmer, les personnages de la face 

A jusqu’aux vaincus de la scène du bas qui sont en fuite, comme la victime qui va être 

immolée, ont des cheveux artificiels, en étages, comme on en voit encore en Afrique 

Noire ; une telle coiffure portée par les jeunes filles s’appelait djmbi chez les Wolofs du 

Sénégal ; légèrement modifiée, et portée par des femmes mariées, elle devient le djéré, 

qui a disparu au Sénégal au début du XXe siècle.  

Chez les hommes, l’Islam a fait disparaître, tout récemment, la coutume. On ne 

rencontre plus de coiffures semblables que chez les Sérères non islamisés jusqu’à la 

circoncision, et chez les Peuhls : une forme spéciale de ces coiffures chez ces populations 

s’appelle Ndjumbal. 

En Égypte ancienne, le Roi proto-dynastique Tera Neter porte les cheveux coiffés en 

tresses. Ce type de coiffure tressée est ensuite observé dans de nombreuses populations 

Égypto-Nubiennes (scribes, pharaons, artisans...). Maspero nous append à propos du 

pharaon Seqenenrê que : « des larves de nécrophore ont laissé leurs coques par centaine 

dans les tresses et les replis du bras ». 

Ce style de coiffure en tresses existe dans tout le reste de l’Afrique Noire après 

l’Antiquité Égypto-Nubienne, que ce soit chez des populations ouest-africaines comme 



 

 

les Peuls, les Mandingues, les Dogons, les Wolofs, les Akans, les Yorubas, les 

Mangbetous et les Fangs de l’Afrique centrale. Il existe aussi chez des populations de 

l’Est comme chez les Massaïs jusqu’à nos jours aussi bien chez les hommes que chez les 

femmes. 

2. Un bonnet égyptien qui se trouve partout en Afrique. Restons sur la palette de 

pierre du roi Narmer. On voit bien que les cheveux du roi et du serviteur sont cachés par 

leurs bonnets ; l’usage d’une telle perruque était courant dans toutes les classes de la 

société égyptienne. Le bonnet du roi est encore celui que portent tous les circoncis du 

Sénégal, bien que l’usage tende à disparaître sous l’influence de l’Islam. Ce bonnet est 

fabriqué en réunissant par une couture deux ellipses d’étoffe blanche, exceptée 

l’extrémité où passe la tête ; une armature en bambou donne la forme de la couronne du 

pharaon de la Haute-Égypte.  

Dans son article sur la parenté des coiffures entre l’Égypte antique et l’Afrique noire, 

Moussa Lam montre que les formes générales de certains couvre-chefs sont très voisines. 

Le laara des poularophones est une coiffure en cotonnade (à l’origine) de forme conique 

au sommet, dont l’ouverture épouse l’ovale du visage, avec deux prolongements latéraux 

couvrant les oreilles et se rejoignant sous le menton par l’intermédiaire de deux cordons, 

que le porteur attache pour éviter la chute du couvre-chef. Cette coiffure était celle des 

circoncis, des guerriers et des chasseurs.  

C’est une coiffure similaire qu’on retrouve aussi chez les Dogon. Marcel Griaule a 

d’ailleurs publié, dans Dieu d’eau, des photographies de ces bonnets portés par les 

Dogons. Ces bonnets sont très proches du némès égyptien29 : ils pouvaient être portés de 

différentes façons et présentaient même peut-être plusieurs variétés30. Le némès égyptien 

lui aussi n’était pas uniforme ; il y en avait plusieurs variétés. Cette coiffure aux trois 

extrémités fermées (nemsa) est bien celle qui se rapproche le plus du laara ou du bonnet 

dogon, du mbaxana njuli des wolofs, même s’il faut reconnaître qu’elle est beaucoup plus 

                                                 
29Bedaux R. M. A., Bolland R., « Tellem, reconnaissance archéologique d'une culture de l'Ouest africain 

au Moyen Age : Les Textiles », in Journal des Africanistes, vol. 50,  n°1,  1980, p. 9-23. 
30Griaule, M., Dieu d’eau : Entretiens avec Ogotommêli, Fayard, 1948. 



 

 

complexe que ceux-ci, avec ses plis astucieux et sa coupe toute particulière, autant que 

permettent d’en juger les représentations qui nous sont parvenues à travers les 

monuments égyptiens.  

La plupart des rois d’Ife sont représentés portant un diadème orné au centre d’un 

emblème analogue à l’Uræus égyptien. La déesse yoruba, Odudua, représentée par une 

femme donnant le sein à son enfant, porte une couronne royale formant une haute tiare de 

style égyptien31.  

Les similitudes entre couronnes égyptiennes et africaines concernent aussi la couleur 

des coiffures. Le blanc et le rouge seraient les deux symboliques de la royauté 

égyptienne. En Afrique aussi nous trouvons les deux couleurs. Au Bénin le rouge et le 

blanc sont effectivement les couleurs de la royauté. 

Chez les poularophones de la région du fleuve du Sénégal, jusqu’à un passé récent, les 

chefs de canton ou de province, héritiers de la chefferie traditionnelle, portaient comme 

couvre-chef une coiffure souple et allongée d’un rouge écarlate. Chez leurs voisins du 

Cayor, la couronne ancestrale était « formée d’un turban “orné” d’écarlate ». Donc là 

aussi, la présence du rouge est incontestable. Chez les Bambara, « le rouge était réservé 

autrefois au seul roi » d’après Dominique Zahan. Chez les Dogons, un objet particulier du 

Hogon qui exprime l’origine de son pouvoir est le bonnet rouge. 

On le voit, en matière de couronne, la symbolique des couleurs entre l’Égypte ancienne 

et l’Afrique noire est la même.  

3. Le chevet égyptien et l’appui-tête africain : l’explorateur français F. Cailliaud, 

parlant de son voyage au Soudan, nous décrit en 1826 un chevet soudanais qui ressemble 

exactement à ceux qu’il avait « vus sous la tête des momies dans les tombeaux de Thèbes, 

ainsi que sur les peintures de ces mêmes tombeaux ». Pour Cailliaud, il n’y a aucun doute 

: ces objets, utilisés par les Soudanais du début du XIXe siècle, étaient les mêmes que 

ceux déjà attestés dans la vielle civilisation égyptienne. Un chevet, comme le décrit A. 

Moussa Lam, est « un objet mobilier, très souvent en bois et comprenant, dans sa forme 

                                                 
31Histoire universelle de l’art, Tome III, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p. 55.  

 



 

 

la plus générale, un cintre, un montant et une base, que les anciens Égyptiens et certaines 

populations d’Afrique Noire actuelle, utilisaient ou utilisent encore, comme appui-tête ».  

Le chevet africain actuel est une survivance, aussi bien dans sa forme que dans son 

utilisation, de celui de l’Égypte pharaonique. A. Moussa Lam note que leur similitude est 

très frappante à tout point de vue. Selon lui, sur le plan de la forme générale, le chevet 

africain actuel n’a rien de différent de celui de l’Égypte ancienne : il se présente lui aussi, 

dans son aspect le plus général, avec les trois éléments qu’il distingue chez les 

exemplaires égyptiens (cintre, montant, base).  

Le chevet est connu sur presque tout le continent, exceptée la partie Nord qui 

correspond à l’Afrique blanche. Autant dire que c’est essentiellement un objet de 

l’Afrique noire. Il sert d’appui-tête, a pour fonction de préserver la coiffure des Égyptiens 

et d’assurer l’intégrité corporelle d’un défunt, de lui permettre de ressusciter. Ces deux 

modes d’utilisation sont attestés presque partout en Afrique.  

Il n’a pas entièrement disparu de son ancien berceau. C’est ainsi qu’on le trouve encore 

au sud de l’Égypte, dans la région d’Assouan, chez les Bicharines. Il est utilisé en 

Éthiopie, principalement en Abyssinie et dans le Harrar, chez les Gallas et les Turkanas ; 

en Somalie, au Kenya, en Zambie, au Mozambique, en Angola, au Zimbabwe, au Congo, 

mais aussi en Centrafrique et au Cameroun.  

On constate aussi la présence du chevet du côté de l’Afrique occidentale : au Bénin, 

dont un exemplaire est conservé au Musée de l’Homme ; au Ghana, au Mali chez les 

Dogons et enfin chez les Bassaris du Sénégal Oriental.  

4. Le mr des Égyptiens ou la houe des Africains. Le mr est un outil agricole qui se 

présente sous deux formes : un grand modèle avec un manche suffisamment long pour 

être manipulé dans la position debout, et un petit modèle dont le manche très court 

suppose un certain fléchissement de l’utilisateur.  

Moussa Lam, dans son article sur cet objet32, montre qu’on trouve des outils agricoles 

analogues à la fois dans leurs formes et dans leurs modes d’utilisation chez les Haal-

                                                 
32Lam A. M., « Le mr des Égyptiens ou la houe des Africains », in revue Ankh n°2, 1993.  



 

 

Pulaaren de la région du fleuve du Sénégal et les Mandingues de Casamance. Chez les 

Haal-Pulaaren, il y a, affirme-t-il, le njinndaangu et le jalo, qui ressemblent 

respectivement, à quelques détails près, aux deux versions du mr égyptien.  

Chez les Mandingues, il existe aussi deux modèles : un grand et un petit, qui sont 

manipulés dans les mêmes conditions et qui ont les mêmes fonctions que les deux formes 

de mr égyptien.  

5. Bâtons, massues et sceptres d’Égypte et d’Afrique : Dans une étude consacrée 

aux Bâtons, massues et sceptres d’Égypte et d’Afrique noire, Moussa Lam décrit 

quelques exemplaires de ces objets choisis pour la pertinence de leurs similitudes. La 

comparaison porte sur les termes désignant ces objets, leur forme, leur mode d’utilisation, 

leur attribut symbolique :  

* Les bâtons : les termes pulaar permettent, dans bien des cas, écrit-il, de mieux 

comprendre la signification symbolique et/ou pratique des bâtons égyptiens. Il commence 

sa comparaison par le modèle le plus simple, c’est-à-dire le bâton droit et sans décoration 

spéciale. En Égypte, ce modèle est représenté par le mdw qui, se caractérise par une 

certaine dissymétrie des bouts : celui qui correspond à ce qui serait la tête du bâton est 

visiblement plus gros et est légèrement arrondi ; l’autre est plus mince et présente une 

section plus régulière. Le mdw peut être plus ou moins long.  

Chez les poularophones de la région du fleuve du Sénégal, Moussa Lam a distingué un 

modèle équivalent : ooldu, un bâton gros et lourd dont les deux bouts sont traités de la 

même manière que ceux du mdw égyptien. Les fameux bâtons sur lesquels s’appuient les 

vieux du Fuuta (Sénégal), les bâtons fourchus des égyptiens (Musée du Caire), et le bâton 

fourchu du Hogon, s’identifient au mdw. Le traitement des extrémités est le même.  

Tous ces détails montrent que l’allure générale des bâtons était la même chez les 

Egyptiens et les Africains.  

* Les massues : on connaît bien la massue égyptienne à la tête piriforme, avec laquelle 

Pharaon massacre rituellement ses ennemis. J. Maes a établi de nombreuses similitudes 

entre, par exemple, le nps égyptien et le yatagan des populations du bassin du Zaïre. Il 

affirme en effet, que le Musée du Congo possède environs une centaine d’objets qui 



 

 

peuvent être classés dans la catégorie des casse-têtes. Moussa Lam précise que les 

exemplaires n°27 et, dans une moindre mesure, le n°31 que donne J. Maes, ressemblent le 

plus à la massue piriforme des anciens Égyptiens.  

La massue des Bihe, sans conteste, ressemble beaucoup à la fameuse arme de parade 

des souverains égyptiens ; il n’y a aucune ambiguïté à ce niveau. En Égypte aussi 

l’implication de ce type de massue dans les actions guerrières ne fait pas l’ombre d’aucun 

doute. Les similitudes sont donc réelles ; elles le sont aussi en ce qui concerne les sceptres 

d’autorité.  

* Les sceptres d’autorité : sur le plan de la présentation extérieure, la massue des 

Kioko, présentée par J. Maes dans son article « Les sabres et massues des populations du 

Congo Belge »33, ressemble beaucoup au prototype égyptien. Le traitement de la tête des 

deux objets est pratiquement le même.  

En Égypte pharaonique, le sceptre d’autorité par excellence est heka. Il se présente 

avec une crosse dont la base et l’extrémité s’incurvent brusquement vers l’extérieur. Il y 

avait, semble-t-il, deux versions du heka : un modèle de grande dimension, fait sans doute 

pour servir d’appui au pharaon en position de marche, et un modèle aux proportions plus 

modestes pour la position assise ou statique.  

En Afrique, le heka peut être comparé au sceptre de l’Ayo des Kouroumba malgré une 

différence notable au niveau de la crosse entre les deux insignes royaux. En effet la crosse 

du sceptre de l’Ayo est totalement fermée alors que celle du heka égyptien ne l’est pas. 

C’est là, reconnaît Moussa Lam, un détail qui peut faire douter les plus sceptiques.  

Le rapprochement le plus décisif nous vient du Hogon des Dogons du Mali. Le bâton 

de marche de ce personnage qui, comme le pharaon égyptien, était à la fois chef religieux 

et politique, est très proche du heka égyptien. Comme l'extrémité du modèle égyptien, 

celle de la crosse du Hogon est incurvée vers l'extérieur.  

                                                 
33Maes J., « Les sabres et massues des populations du Congo Belge », in Revue Générale de la Colonie 

belge, Bruxelles, 1923, figure 28. 

 



 

 

Moussa Lam a étudié deux anciens bâtons burkinabés conservés au musée de l’I.F.A.N 

à Dakar. Si l’historien Sénégalais insiste sur ces deux bâtons, c'est que du point de vue du 

traitement de la tête, ils sont les exemplaires d'Afrique noire les plus proches du sceptre 

was égyptien que nous connaissions.  

6. L'architecture : la forme architecturale des monuments érigés dans l'ancienne 

Égypte ressemble à celle érigées en Nubie, en Éthiopie, au Mali, au Zimbabwe : la 

Pyramide à degré de Meïdoum en Égypte présente bien des similitudes avec celle du 

tombeau de Askia au Mali. 

7. Des instruments de musique, telles que les harpes égyptiennes qui se retrouvent 

aussi en Afrique centrale (au Gabon).  

 

Mon étude sur les rapports entre l’art africain et l’art égyptien s’arrête là. Je ne peux 

exposer en détail tous les motifs de ressemblance. Les similitudes entre les deux formes 

d’art ont été déjà décrites, et d’une manière plus développée, par des voix plus autorisées 

que la mienne. J’ajouterai seulement que le rapport entre l’art africain et de l’art égyptien 

n’est pas un rapport d’analogie, et que les ressemblances de plusieurs objets ne peuvent 

être dues au hasard. C’est pourquoi je me propose maintenant de donner des lignes 

directrices pour éviter les malentendus qui naissent de l’ambiguïté du concept de 

similitude et d’analogie. Ce qui est le plus important pour moi est de montrer que cette 

similitude relève d’une identité commune. Un travail philosophique, beaucoup plus 

détaillé que mon propos ici, qui définirait ces concepts, serait méthodologiquement très 

utile pour parler des rapports entre l’art africain et l’art égyptien : il permettrait de 

montrer la profonde unité culturelle et artistique entre l’Égypte antique et l’Afrique noire. 

Dit autrement, de telles recherches en matière artistique parviendront à des conclusions 

entièrement renouvelées, touchant la nature de l’art africain et de l’art égyptien. C’est à ce 

travail conceptuel, qui n’est celui de l’historien ni de l’anthropologue, que j’invite les 

philosophes africains.  

 



 

 

 § 3. Cette similitude est-elle une identité ? 

 

La diversité et la profondeur des ressemblances que nous venons de constater entre 

l’art égyptien ancien et l’art africain actuel agitent bien des certitudes et invitent à une 

recherche approfondie sur l’unité culturelle égypto-africaine. Reste alors à montrer que 

cette ressemblance n’est pas une simple analogie, mais qu’elle est bel et bien une identité.  

Il me faut éclaircir ici ce point de vue afin de lever toute ambiguïté dans l’analyse de 

ces différents concepts. L’identité ici peut signifier soit une identité essentielle d’un objet 

à lui-même au travers des figures qu’il est susceptible de revêtir, soit la similitude de 

deux objets en exacte reproduction de forme et de grandeur, ou celle de deux propriétés 

conceptuelles marquant pour des objets divers un semblable rapport au vrai.  

Logiquement, l’identité révèle essentiellement deux choses : ou bien l’unicité de 

plusieurs objets d’abord perçus, créés ou nommés de manière différente (il s’agit de 

l’identité numérique), ou bien la particularité possédée par plusieurs objets d’avoir les 

mêmes propriétés, sauf celle d’être confondus dans l’espace ou dans le temps (il s’agit de 

l’identité dite spécifique ou qualitative).  

Comment, sur la base de ces similitudes, établir linéament les rapports qu’il peut y 

avoir entre la création artistique de l’Égypte antique et celle de l’Afrique noire ? 

Comment savoir si les cheveux artificiels, en étages, des personnages de la face A de la 

palette de pierre du roi Narmer, sont identiques au djmbi ou au djéré chez des Wolofs, ou 

au Ndjumbal des Peulhs du Sénégal ? Qu’est-ce qui nous permet de ré-identifier à coup 

sûr le chevet des Égyptiens en Afrique noire ? Il y a là tout un travail pluridisciplinaire 

extrêmement important, qui concerne à la fois l’archéologie, l’histoire, la philosophie, 

l’anthropologie, la linguistique.  

Aussi étonnant que cela puisse paraître, il faut « seulement » en théorie connaître les 

conditions, nécessaires et suffisantes, d’appartenance d’un objet à la classe des tresses ou 

des chevets. Cela revient à savoir tracer la ligne de démarcation entre ce qui est une tresse 

ou un chevet, et ce qui ne l’est pas. L’historien de l’art, de bonne foi et n’étant pas animé 



 

 

d’idéologie, qui dit que les tresses en formes d’étages, aujourd’hui en Afrique noire, sont 

les mêmes tresses que celles remarquées sur la tête du roi Narmer, n’ignore pas ce qu’est 

une tresse, c’est-à-dire où commence et où finit ce genre de tresses. Car comment 

pourrait-il ré-identifier un genre de tresses s’il ne peut pas reconnaître le terme général 

occupant la place centrale dans tout jugement d’identité ?  

Dans la mesure où il sait ce qu’est un chevet, il est dès lors capable de désigner a 

priori un principe de différenciation à propos des chevets : il sait non seulement 

différencier un chevet d’un autre, mais aussi une tresse d’une autre. S’il soutient, donc, 

que l’appui-tête des Africains est le même objet que celui du chevet égyptien, c’est parce 

que l’existence de ce chevet doit être une « existence continuée ». Savoir ce qu’est un 

chevet, c’est savoir, en principe, ce en vertu de quoi n’importe quel chevet peut rester 

identique à lui-même : « un jugement d’identité, et donc un énoncé de ré-identification, à 

propos d’une chose, n’exige rien de plus, mais rien de moins, que la possession complète 

du concept de cette chose »34. Logiquement, l’identité révèle essentiellement deux 

choses : ou bien l’unicité attribuée à plusieurs objets d’abord perçus, créés ou nommés de 

manière différente (il s’agit de l’identité numérique), ou bien la particularité possédée par 

plusieurs objets d’avoir les mêmes propriétés, sauf celle d’être confondus dans l’espace 

ou dans le temps (il s’agit de l’identité dite spécifique ou qualitative). 

L’identité appliquée à un objet ou un être qui est « un et le même » est dite identité 

numérique. Lorsqu’il s’agit d’individus, on parle d’identité personnelle. L’individu est un 

tel ou un tel, en raison d’une certaine permanence d’être, physiquement et socialement 

identifiable. Mais cette identité concrète peut laisser place à une analyse abstraite ; une 

analyse qui met en lumière une identité spécifique ou qualitative entre deux réalités. 

Gagnant en complexité, le concept d’identité trouve alors son véritable poids 

philosophique, dans la mesure où la perte d’une certaine univocité immédiate l'emmène 

vers les langages plus élaborés de l’analogie. Or l’identité n’est pas une analogie. Du grec 

analogia, l’analogie désigne « ce qui a le même rapport» ; ce qui est proportionnel. Deux 

                                                 
34Grand dictionnaire de la philosophie, sous la direction de Michel Blay, Larousse, 2003. 



 

 

objets sont analogues quand ils sont dans un rapport de répétition. Là aussi, l’identité 

n’est pas la répétition.  

La ressemblance est une relation entre deux éléments qui permet d’établir un certain 

degré d’identité relativement à une ou plusieurs propriétés. Cette relation est évidemment 

réflexive et symétrique, mais on peut contester sa transitivité, et, par conséquent, le fait 

qu’elle soit une relation d’équivalence. La ressemblance entre l’art égyptien ancien et 

l’art africain est une identité puisque l’identité désigne le rapport que présentent entre eux 

deux ou plusieurs objets qui ont une similitude parfaite. Du latin idem, le même, l’identité 

est ce qui ne diffère en rien de l’autre ; qui présente avec quelque chose une parfaite 

ressemblance.  

Le sceptre égyptien est identique au bâton africain parce qu’ils réunissent plusieurs 

dimensions qui sont liées : la permanence à travers le temps, qui d’ailleurs n'écarte pas le 

changement, et l’unicité absolue de l’objet. Les vrais jumeaux sont bien deux, ils ne 

perçoivent pas exactement la même chose au même moment, ils sont différents l’un de 

l’autre. Le chevet égyptien est identique à l’appui-tête africain en ce sens qu’ils 

entretiennent entre eux un rapport de continuité et de permanence, au travers de la 

variation de leurs conditions d’existence et de leurs états, ou de la relation qui fait que ces 

deux objets, différents sous de multiples aspects, sont cependant semblables et même 

équivalents sous tel ou tel rapport. Ne peuvent donc être dits identiques que des termes 

reconnus comme distincts, sans que le rapport en cause, sous peine de s’éteindre, puisse 

jamais annuler cette différence qu’elle articule à l’intérieur d’un langage. Reste à dire les 

deux aspects que ce sens est susceptible de revêtir, et que l’on perçoit mieux dans un 

exemple : « ces deux objets sont identiques », ou « nous avons le même objet », peut 

signifier l’identité matérielle et la totale contemporanéité des sculpteurs ou de l’objet, ou 

bien une assimilation dans la distance qui se base sur une équivalence qualitative.  

Cette ressemblance ne peut donc être une analogie. Lorsque deux objets se 

ressemblent, une identification partielle ou totale des deux s’impose à notre esprit. Alors 

que dans une analogie, la relation de correspondance ne s’impose pas d’emblée ; elle 

nécessite une réflexion ou une analyse plus approfondie. Par exemple, la ressemblance 



 

 

entre le dauphin et la plupart des poissons de mer nous ferait croire qu’il en est un. 

Toutefois, si on l’observe bien, on percevra l’analogie entre les os de ses nageoires 

latérales et ceux d’une main humaine. Dans ressembler, il y a sembler. Dans le squelette 

des dauphins, ce qui intéresse le naturaliste, c’est ce que la nageoire du dauphin est à 

l’animal tout entier. Là où l’identité implique donc deux objets de pensée identiques, 

l’analogie nécessite une ressemblance entre deux ou plusieurs objets de pensée 

essentiellement différents.  

Selon Cheikh Anta Diop, dans Nations nègres et culture, après le dessèchement du 

Sahara vers -7000 avant J-C, les derniers Noirs qui y vivaient l’auraient quitté pour 

émigrer vers le Haut Nil, à l’exception, peut-être, de quelques îlots égarés sur le reste du 

continent, soit parce qu’ils ont émigrés vers le sud, soit parce qu’ils sont montés vers le 

nord jusqu’au Nil. Ce n’est qu’après le déclin de l’empire égyptien que les populations 

noires ont pu de nouveau se répandre progressivement vers l’intérieur du continent, 

former des noyaux qui seront plus tard des centres de civilisation continentale (cf. Diop 

C. A, 1954). Ce sont donc les mêmes populations noires de l’Égypte antique qui ont 

peuplé toute l’Afrique sud saharienne.  

Par conséquent, il n’est pas étonnant que des objets d’Égypte antique puissent se 

retrouver en Afrique noire. La ressemblance identique entre les objets d’art égyptien et 

ceux de l’art africain les situe au sein de la dialectique du même et de l’autre, au pôle du 

semblable.  

 



 

 

CHAPITRE II : APERÇU HISTORIQUE ET ORIGINE DES ARTS TRADITIONNELS 

DE L’AFRIQUE NOIRE 

 

« Lorsqu’il est question d’étudier l’art africain traditionnel, on écrit souvent au 

présent, sans préciser et répéter qu’on parle d’une époque précise du passé. » (Willet F., 

1994 : 239). D’où la nécessité d’une ébauche de l’histoire des arts d’Afrique noire. Les 

différentes méthodes scientifiques ont permis, ces derniers temps, d’obtenir des données 

utiles pour construire une histoire de l’art africain.  

Il sera question ici de décrire, très succinctement, les grands moments de l’évolution de 

l’art africain. Cette description est, à notre avis, nécessaire puisqu’elle nous permettra de 

montrer l’absurdité des thèses sur l’origine étrangère des arts africains. Nous 

privilégierons donc ici une étude historique pour prouver que les artistes africains, 

contrairement à ce que pensent certains spécialistes de l’art africain, n’ont eu entre leurs 

mains aucun ouvrage occidental sur lequel « ils tiraient leur modèle ».  

 

§ 1. Du Ve siècle av. J.-C. au IIIe siècle de notre ère : l’art Nok 

 

Les nombreuses recherches archéologiques du XXe siècle ont permis de découvrir une 

grande quantité de sculptures en pierre, en terre cuite et en bronze dans différentes zones 

d’Afrique centrale et occidentale. Mais c’est au Nigeria que l’on a trouvé la statuaire 

africaine la plus ancienne. Les productions artistiques nigérianes ont donné lieu à des 

œuvres d’une grande beauté, réalisées à partir de matériaux les plus divers : terre cuite, 

bronze, bois, pierre, ivoire, etc.  

C’est en 1943 que des fouilles effectuées par Bernard Fagg, dans la mine d’étain de la 

région de Jos, ont permis de découvrir les premiers témoignages d’une collection unique 

au monde de sculptures en terre cuite remontant à il y a 2000 à 2500 ans. Les premières 

manifestations de cette expression artistique ont été retrouvées non loin de Nok, village 

situé au Nord du confluent du Niger et de la Bénoué au Nigeria central, qui a donné son 



 

 

nom à une culture préhistorique de première importance dans l’évolution de la statuaire 

africaine. Bernard Fagg, qui avait compris l’importance historique de la découverte, la 

baptisa ainsi. C’est une statuaire en terre cuite : têtes très proches de la grandeur nature 

qui semblent toutes avoir appartenu à des statues représentant le corps humain : « Elles 

sont lissées soigneusement ; le dégraissant, fait de pierre broyée, n’apparaît que là où la 

surface a été usée. Il existe aussi quelques figurines animales, notamment d’éléphants et 

de singes. La forme de ces statues est loin d’être identique » (Maquet J., 1995 : 383-384). 

Les terres cuites nok constituent la plus ancienne tradition artistique africaine dont le 

style tend au naturalisme. Leur repère permet d’étudier les traditions, les écoles et les 

mouvements artistiques qui se sont succédé dans cette région d’Afrique. Les grandes 

écoles d’Ife, du Bénin, d’Owo, d’Ibo et les autres traditions de la sculpture, de la pierre, 

de l’ivoire, du métal et de l’argile des civilisations indigènes du Nigeria, peuvent, en 

effet, toutes rétablir leur généalogie par rapport aux terres cuites de Nok, qui constituent 

un archétype légitime et crédible – nous reviendrons sur ces autres peuples et leur rapport 

avec la culture nok.  

Les figures en terre cuite de ce peuple représentent des êtres humains, des animaux, 

des plantes, etc. Les êtres humains prennent une place centrale. Ils sont représentés dans 

différentes postures : debout, agenouillés, en génuflexion ou assis. Ces objets sont 

souvent des images rituelles et commémoratives des rois, reines et religieux, figurés en 

tenue d’adeptes d’un culte sacré.  

Les perles décoratives et les coupes de cheveux délicates attirent l’attention de 

l’observateur et permettent de déduire l’existence d’un art évolué. Les artistes avaient les 

connaissances techniques nécessaires pour façonner et cuire l’argile. Ils connaissaient les 

propriétés de ce matériau et avaient le savoir-faire et la dextérité nécessaires pour 

fabriquer ces œuvres en terre cuite d’une grande valeur artistique. Les gestes, les postures, 

les outils et la coiffure des figures sont appliqués selon des normes établies par des codes 

déterminés (cf. Bassani E et alii, 2005). 

Une tête humaine en terre cuite de 33,8 cm, datant du Ve siècle av. J-C, est exposée au 

musée national de Lagos. Découverte près de Nok en 1954, à quatre mètres de 



 

 

profondeur, cette tête humaine « a une forme allongée, des yeux triangulaires 

protubérants, des narines larges et épatées et une bouche bée aux lèvres charnues. Les 

cheveux sont tressés selon le style typique des têtes nok, en chignons, qui rappellent la 

coiffure nigériane contemporaine. Les trous qui traversent la couche d’argile, percés au 

niveau des pupilles, des narines, sous les oreilles, sur la bouche et sur les chignons de 

cheveux au sommet de la tête, ont été intégrés avec une grande habileté dans le style 

artistique de l’objet…» (Violata I. Ekpo, 2005 : 53).  

Tout ceci nous permet nous montre que la société pratiquait un art raffiné. Les artistes 

avaient des connaissances techniques pour façonner et cuire l’argile. Ils avaient l’habileté 

nécessaire pour créer des œuvres d’une grande valeur artistique.  

 

§ 2. Du IIe au XIIe siècle : l’art copte 

 

grande civilisation égyptienne et sous l’occupation romaine, puis byzantine, et plus tard 

sous la conquête arabe. Il s'étend dans tous les domaines de la création, qu'elle soit 

cultuelle, artistique ou vernaculaire, objets de la vie quotidienne. Les coptes descendent 

directement des égyptiens de l'époque pharaonique. Leur langue est le copte dérivé de 

l'ancien égyptien. L’œuvre copte se distingue surtout par ses reliefs sur pierre et ses tissus 

polychromes.  

Dans la décoration, le style de cette période se caractérise par des chapiteaux et frises à 

motifs végétaux trouvés épars à Oxyrhynque et à Ahnâs el-Médineh. Dans la peinture, 

une icône de Baouît, au musée copte du Caire, présente le buste d’un saint barbu tenant 

un livre, peut-être un Apôtre, dont les lignes demeurent réalistes. On retrouve ces 

variations de proportions plus ou moins accentuées dans les tissus.  

On s’oriente vers la « facture rude », caractéristique de l’insistance copte sur l’idée aux 

dépens des proportions et du modelé. Les reliefs figuratifs présentent une évolution dont 

on peut fixer les étapes. Un grand nombre garde encore quelque modelé dans la 



 

 

stylisation et la géométrisation des détails. En ce qui concerne la peinture, il semble que 

les intermédiaires aient péri, les témoins retrouvés datent de la fin du Ve siècle. La 

peinture est alors tout entière orientée vers le portrait. Des panneaux peints, ornements de 

petite chapelle, se distinguent par une stylisation des courbes soulignant soit l’inflexibilité 

d’un regard (buste de l’évêque Abraham, musée de Berlin), soit un grand sens mystique 

(le Christ protégeant l’abbé Ménas, musée du Louvre). Cette orientation se retrouve dans 

la peinture murale, à travers des thèmes isolés, comme saint Ménas aux chameaux (site 

des Kellia), dont a bénéficié le Louvre, ou la Vierge allaitant (Saqqarah), conservée au 

musée copte du Caire – ou narratifs : juxtaposition de moines debout et de face, 

notamment à Baouît, ou encore le groupe de saint Apollô à Saqqarah ; cycles empruntés 

au Nouveau Testament, comme à Deir Abou Hennis, où la juxtaposition des personnages 

de face ou de trois quarts confère à chaque scène un rythme original. Un style est ainsi 

constitué dans tous les ordres par l’équilibre de surfaces ou de zones visant à mettre en 

valeur l’idée à exprimer – comme l’architecture le fait pour évoquer le mystère.  

Une évolution se manifeste dans la décoration des édifices et dans les arts de la 

sculpture et de la peinture. Sous les Omeyyades, en dépendance étroite de l’art iranien, les 

Coptes reviennent au naturalisme, mais modifié, comme dans les œuvres musulmanes de 

cette époque, par l’élimination du détail et la monotonie des motifs. On en voit 

l’illustration dans des chapiteaux et des reliefs de Baouît, et dans des ivoires coptes à 

sujet végétal en relief du musée du Louvre, comme dans des étoffes à décor végétal. Au 

musée du Louvre et au musée copte du Caire, les manches de patères sont constitués par 

une danseuse nue élevant une croix, ou des céramiques campant des oiseaux à grands 

traits à côté de zones où se croisent des réseaux. 

La veine décoratrice est beaucoup plus libre sous les Fatimides et rien moins 

qu’étrangère à l’art copte, auquel on doit attribuer en particulier des reliefs sur bois dans 

les mosquées aussi bien que dans les églises. Les portes et les frises de Sainte-Barbara du 

Caire en constituent des exemples caractéristiques. L’élégance, en même temps que la 

complication des tiges des plantes, y alternent avec des combinaisons de surfaces planes. 

Ce refuge vers l’abstraction laisse toute liberté à la fantaisie ; on le retrouve également 



 

 

dans les étoffes et plus particulièrement, en un style hiératisant, dans des tentures en tissu 

bouclé : il règne dans la tenture du Triomphe de la Croix au musée du Louvre. Par tous 

ces traits, l’art copte manifeste son originalité sous la domination musulmane, et jusque 

dans les monuments de celle-ci.  

L’étude de l’évolution des tissus, comme de l’ensemble de l’art copte – considéré seul 

ou en fonction des arts contemporains, en particulier de l’art musulman – a conduit à 

suivre la prolongation de l’art copte jusqu’au XIIe siècle au moins pour certaines 

techniques. Cette conclusion est confirmée par l’histoire, qui atteste le recours des califes 

aux architectes et artistes coptes, et par le témoignage des voyageurs, qui, jusque sous les 

Fatimides, font du tissage et du travail sur bois l’apanage, en l’Égypte musulmane, des 

artisans coptes. En dehors de l’Égypte, on retrouve quelques influences coptes à Lalibéla 

en Éthiopie, dans des détails de construction et dans la décoration picturale. Les thèmes 

sont totalement différents entre ces arts du nord de l’Occident et l’art copte, et l’on a déjà 

vu que le style « abstrait » de l’art copte ne se réduit à nul autre.  

 

§ 3. Du IIIe et le Xe siècle ap. J.-C : l’art bura, l’art du Calabar   

 

Les fouilles dans la nécropole de Bura-Asinda Sikka, au nord-est de Niamey au Niger, 

ont permis de mettre à jour l’une des plus  importantes découvertes de l’archéologie 

africaine : des squelettes surmontées de figures humaines ou de cavaliers, datant entre le 

IIIe et le XIe siècle ap. J.-C. Deux de ces figures sont conservées à l’institut national de 

recherches en Science Humaines de Niamey. Elles sont toutes les deux en terre cuite et 

symbolisent des cavaliers. L’une, mesurant 62 cm, est précieusement décorée et présente 

une verticalité étonnante par l'élévation anormale de la tête de l’animal. L’autre, mesurant 

28 cm, présente une figure humaine au corps paré de bijoux. (Violata I. Ekpo, 2005 : 156-

159).  

De nombreux objets en céramique et en terre cuite ont été découverts à Calabar 

(extrême sud-est du Nigeria) : on y a retrouvé des vases et des récipients, des têtes 

humaines, des statuettes, des appuis-tête, des haches en pierre polie, des bracelets, des 



 

 

coquillages, tous magnifiquement décorés et datant entre le Ve siècle au Xe siècle ap. J.-C. 

Le professeur Ekpo Eyo et son équipe de l’Université de Maryland ont découvert à la fin 

des années 1990 de nombreux appuis-tête en terre cuite, des statuettes et des vases très 

bien décorés. L’un de ces appuis-tête, en forme de canoë, conservé au musée national de 

Calabar, daterait d’environ 445 ap. J-C. et mesure 44,5 cm. Ses configurations témoignent 

de la maîtrise, par l’artiste, d’une technique de fabrication très sophistiquée. Un autre 

appui-tête qui date de 1100 ap. J-C est conservé dans ce même musée. Sa forme 

cylindrique et ses motifs géométriques sont d’une grande valeur esthétique (Violata I. 

Ekpo, 2005 : 150-154).  

 

§ 4. IXe- XIVe siècle ap. J. -C : Ibo, Ésie 

 

- Chez les Ibos, à l’ouest du delta marécageux du Niger, les funérailles donnent lieu à 

de grandes cérémonies. Lors des rites funèbres, les hommes portent des masques peints 

en blanc, surmontés de couvre-chefs très élaborés. Ils pratiquent aussi un certain nombre 

de cérémonies relatives à la fertilité, où les Ibos portent des masques symbolisant le sexe 

féminin. Les sculpteurs taillaient dans le bois des masques, des statuettes, des tabourets, 

des panneaux. Un art peu connu était celui des statuettes en argile sur armature de 

bambou.  

Les Ibos adoraient les forces naturelles : soleil, eau, ciel et par dessus tout Ale, la terre, 

source de fécondité et donc propriétaire de tout ce qui vit et a vécu. Jacques Maquet35 

nous apprend qu’il arrivait à Ale d'ordonner par la voix d’un devin la construction d’une 

maison mbari ; carrée et ouverte sur les quatre côtés, couvertes d’un toit du zinc, souvent 

le seul du village. L’image en argile de Ale tenant son enfant trônait au centre du mbari. 

De l’autre côté du mbari se trouvait Amadi-Oha, dieu du tonnerre, assistant de Ale. Un 

troisième personnage important était la déesse de l’eau, aux traits délicats. Un boa, animal 

caractéristique de Ale, se trouvait toujours aussi dans la maison. Les artistes Ibos étaient 

                                                 
35Jacques Maquet,  in Encyclopedia universalis, corpus 11, p. 906-907. 



 

 

libres d’imaginer la fabrication de toutes les autres statuettes qui remplissaient le mbari. 

Certaines de ces statues évoquaient des sujets modernes : « tailleur avec sa machine à 

coudre, infirmiers transportant un malade, accoucheuse en tablier blanc, européen en 

voiture ; l’éléphant (…) était figuré comme un animal fabuleux, à l’opposé du léopard, 

traité de façon réaliste. Les statues sont peintes en noir, blanc, rouge, gris et ocre, avec 

parfois des touches de bleu de lessive. Les murs intérieurs de la maison étaient ornés de 

motifs géométriques peints qui s’accordaient avec les statues elles-mêmes couvertes de 

dessins inspirés de peintures corporelles traditionnelles »36.  

L’archéologue anglais Thurstan Shaw, dans ses fouilles de 1959 et de 1964, a 

découvert des  vestiges de la culture ibo datés des IXe-Xe siècles. Omotoso Eluyemi 

(2005 : 44) suppose que ces objets constituent les plus anciens bronzes réalisés en 

Afrique noire « à l’aide de la technique de la fusion à la cire perdue ». Ces bronzes ont 

des formes naturelles formes et des surfaces habilement décorées. Leur style indique le 

niveau artistique élevé des Ibos et une technique de travail du métal très sophistiquée.  

Ces objets élaborés avec « un art très raffiné, faits de bronze, de calebasse, de céramique 

et de perles » (Violata I. Ekpo, 2005 : 67) et constitués d’armes, de parures, d’insignes, de 

récipients rituels ou d’outils métalliques, témoignent d’une activité artistique ibo 

complexe très riche. Parmi ces chefs-d’œuvre de l’art ibo, on peut distinguer l’ « Écuelle 

cérémonielle » datant du IXe- Xe siècles ap. J.-C. et exposée au musée national de Lagos. 

C’est un bronze à taux élevé de plomb. Il mesure 35 cm. L’objet est raffinement décoré 

avec de motifs géométriques (Violata I. Ekpo, 2005 : 74). On peut aussi voir dans ce 

musée de Lagos un vase cérémoniel en forme de coquille d’escargot géant qui date aussi 

d’entre les IXe- Xe siècles ap. J.-C. C’est un bronze élevé de plomb qui mesure 29 cm. 

L’objet est orné de motifs géométriques (Violata I. Ekpo, 2005 : 75). 

- De nombreuses sculptures furent découvertes en 1933 à Ésie, une petite ville du 

Nigeria sur la rive ouest du Niger : elles représentent des hommes, des femmes, des 

enfants ainsi que des animaux. Elles sont exposées au Musée National d’ Ésie. Un mythe 

local raconte que ces sculptures représentent des étrangers que les forces divines ont 

                                                 
36Ibid.  



 

 

transformés en pierre pour les punir d’avoir offensé le roi d’Ésie. Ces sculptures, 

sculptées entre le XIe et le XIVe siècle, sont décorées de perles et de bracelets. Le style 

artistique est varié (Violata I. Ekpo, 2005 : 147). 

 

§ 5. Du XIIe au XVIIe siècle :  

§ 5.1. XIIe au XVe : l’art d’Ife 

 

Chez les Yorubas, Ife, une ville du Nigeria, est le berceau originel et le centre principal 

du monde, où la première terre s’est formée sur les eaux, mais aussi la capitale religieuse 

où résidait l’oni, le roi divin. Les Yorubas ont créé leurs royaumes dès le début du XVe 

siècle. Leur religion est fondée sur le culte des divinités personnifiées. Ces dernières 

peuvent être convoquées et interrogées au moyen d’un oracle dont les réponses sont 

interprétées par les devins. C’est dans la représentation de ces divinités que l’art yoruba, 

héritier des traditions sculpturales d’Ife et du Bénin, atteint sa plus belle expression. La 

déesse Odudua, symbolisée par une femme donnant le sein à son enfant, porte une 

couronne royale. Le dieu Olorun prend parfois l’aspect d’une divinité marine comme en 

témoignent certaines représentations, où un offrant lui présente une boîte contenant les 

pièces de divination. Shango, dieu de la foudre et des batailles, apparaît sous les traits 

d’un cavalier armé d’une lance.  

Par ailleurs, les Yorubas vouent une croyance particulière aux jumeaux. En effet, si 

l’un d’eux vient à mourir, la mère commande la réalisation d’une statue (ibeji) 

représentant l’enfant mort, à laquelle elle donnera les mêmes soins qu’au vivant. Au 

décès de la mère, l’enfant survivant va pendre soin à son tour de l’ibeji. Si les deux 

jumeaux venaient à mourir, la mère procédera de même avec deux statues, objets de toute 

sa dévotion.  

L’art Ifé et du Bénin s’exprimaient par une représentation de personnages plus ou 

moins historiques. L’art d’Ife comprend des œuvres en terre cuite et en bronze (têtes et 

bustes), des sculptures en pierre (tabourets et objets de culte faits dans le quartz, 



 

 

monolithes monumentaux en granit, statuettes humaines et animales). Cette civilisation 

d’Ife, nous l’avons déjà souligné, est un prolongement de celle des Yorubas. C’est de cet 

art du bronze que dépendra celui qui s’illustra ensuite au Bénin. Voici un art dont la 

réalisation, l’évolution, le déclin enfin sont liés au destin de la royauté, à ses valeurs, à 

l’histoire politique et économique de l’État. Les bronzes attachés sur les piliers des cours 

intérieures du Palais sont une chronique où sont exposés les importants événements de la 

vie civile, religieuse, militaire, du roi et de sa cour. Les structures politiques et sociales 

ont favorisé la production de l’art au Bénin. En 1910, l’ethnologue allemand Leo 

Frobenius, dans ses fouilles à Ife, trouve une tête en bronze représentant la divinité 

marine, Ori Olokun et d’autres œuvres d’art exécutées en matériaux divers : bronze, 

pierre et terre cuite. Il fut très impressionné par la beauté de ces objets, et en conclut 

qu’ils ne pouvaient pas être produits par des Africains.  

Dans son ouvrage La civilisation africaine, il pense clairement que la richesse de la 

civilisation et de l’art africains provient non seulement « du double héritage de la 

civilisation européenne de l’époque moyenne de l’âge de pierre et de la civilisation 

archéologique de l’Asie occidentale », mais il pense aussi qu’ « on ne peut comprendre 

cette civilisation équatoriale de l’Afrique qu’en fonction d’autres phénomènes groupés 

autour de l’Asie »37. Il ignore « à quelle époque elle s’est développée. Mais sans doute 

avait-elle déjà atteint son terme lorsque les civilisations historiques et archéologiques de 

l’Asie occidentale commencèrent à progresser vers le continent africain»38.  

Ainsi résume-t-il tout l’« être artistique » de l’Afrique en trois grandes périodes ou 

groupes de style :  

1. L’héritage de la civilisation eurafricaine de l’époque moyenne de l’âge de pierre.  

2. L’héritage de la civilisation équatoriale de l’époque avancée de l’âge de pierre 

3. L’héritage volcanique de l’Asie occidentale.  

Ces trois infiltrations ont exercé, selon lui, une influence immense sur la peinture, la 

sculpture, les masques. Même la sculpture sur bois africaine fabriquée sur la côte de 

                                                 
37Frobenius L., Histoire de la civilisation africaine, 1933, p. 168. 
38Ibid. 



 

 

Guinée, chez les Yoruba et sur le plateau de Bali au Cameroun, est d’origine étrangère ! 

De même, la sculpture sur glaise, qui se répand dans un grand nombre de régions du 

Nord-Ouest jusqu’à la côte occidentale, remonte, selon lui, aux relations avec 

l’Eurafrique. Les productions de la culture Yoruba, et notamment les têtes en terre cuite, 

l’ont émerveillé et il resta convaincu que ces pièces, de par leur classicisme et leur qualité 

de réalisation, étaient d’origine grecque. 

De la même manière, Hermann Baumann, dans son livre Les peuples et les 

civilisations de l’Afrique, affirme que le travail du cuir et celui des perles et du verre, les 

sculptures artistiques en pierre et celles en terre cuite des Yorubas, sont en grande partie 

d’origine paléo-méditerranéenne. 

William Fagg révèle, lui aussi, dans son article « L’art nigérien avant Jésus-Christ »39, 

que « certains ont supposé après la découverte de têtes d’Ife, que les déformations de la 

sculpture sont le produit dégénéré d’un naturalisme pur transmis aux Noirs par une 

civilisation plus élevée ; toute hypothèse de ce genre se trouve invalidée par les 

découvertes de Nok. Car, bien qu’elles ne puissent être identifiées à un style particulier 

actuel, les techniques de stylisation sont essentiellement africaines et leurs semblables 

peuvent se trouver chez diverses tribus, des Dan aux Baluba »40.  

Toujours dans le même numéro de Présence Africaine mais cette fois dans un autre 

article intitulé « De l’art des Yoruba », William Fagg écrit qu’« au cours des premiers 

siècles de l’ère chrétienne, les Yoruba venus de l’Orient (peut-être des rives du Nil 

supérieur) possédaient déjà avant cette migration des techniques de coulage du bronze à 

cire perdue bien connue de l’Égypte des Pharaons et de la dernière civilisation gréco-

nubienne de Meroe (bien que les moulages fussent d’échelle beaucoup plus réduite que 

ceux d’Ifé et d’autres industries du bronze similaires) et un germe, si on peut dire, du 

réalisme décadent propre à l’art grec subsista, pour minime qu’il fût, de l’odyssée des 

                                                 
39Fagg W. B., « L’art nigérien avant Jésus-Christ », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-11,  Paris, 

Seuil, 1951, pp. 91-95.  
40Ibid., p. 95. 



 

 

Yoruba et trouva sa renaissance et un développement considérable après leur 

établissement dans le golfe de Guinée »41.  

Cette hypothèse de travail de William Fagg est clairement émise pour trouver un 

berceau grec à l’art des Yoruba. Cette opinion à propose d’une origine méditerranéenne 

est celle de beaucoup d’autres théoriciens de l’art africain.  

Henri Lavachery, dans « L’art des noirs d’Afrique et son destin », s’exprime ainsi : 

« La statuaire y est saturée d’influences européennes. Il s’agit non seulement de celles 

dont, depuis le XVe siècle, l’imagerie catholique fut le véhicule, mais aussi d’influences 

plus anciennes et dont les têtes et les rares statues des bronziers d’Ife sont les 

extraordinaires témoins. […] À considérer leur style, les têtes d’Ife font penser à certains 

bronzes romains dont la sécheresse documentaire serait magnifiée par ce génie, à la fois 

synthétique et voluptueux, qui est celui de la statuaire noire. Pourquoi ne pas imaginer 

quelque artisan venu des établissements romains de l’Afrique du Nord, qui aurait possédé 

un bon métier de sculpteur et de bronzier ? Ses connaissances, il les communique à des 

élèves noirs et l’un de ceux-ci (ou plusieurs) serait le créateur dont nous admirons les 

ouvrages… […] Quoi qu’il en soit, les statues de la région atlantique portent la marque 

d’un réalisme tout méditerranéen…»42. 

Il a été démontré que toutes ces affirmations sont sans fondement. Dans ses pratiques 

rituelles, le peuple d’Ife continue à utiliser les mêmes objets. La tradition de la fusion en 

bronze existe à Ife bien avant les premiers contacts avec l’Europe, à la fin du XVe siècle. 

Soumises aux examens scientifiques, les pièces trouvées par Leo Frobenius furent datées 

des XIIe-XVe siècles43. Les fouilles de Grahm Conam ont permis de déterminer qu’au 

XIIIe siècle les barres en bronze étaient fondues et travaillées par les forgerons béninois 

pour en faire des bracelets.  

                                                 
41Ibid., p. 116.  
42Ibid., p. 51. 
43Bassani E., Eluyemi O., Violata I. Ekpo, Paudrat J.-L., Arts of africa. 7000 ans d’art africain, 2005, 

p.47.  

 



 

 

Devant la perfection et le réalisme idéalisé des œuvres d’Ife, certains chercheurs 

comme Leo Frobenius n’ont pas hésité à leur trouver une origine grecque ; le Bénin ne 

pouvant produire, selon eux, des œuvres d’un style « classique » si différent des genres de 

figures humaines caractéristiques des arts de l’Afrique noire. Mais selon Jacques Maquet 

(1995), « le réalisme idéalisé de la représentation humaine dont on a cherché l’origine en 

Grèce, à Carthage, en Inde, au Portugal trouve son explication la plus probable dans la 

nécessité de glorifier les rois locaux. […] Le modelage se pratiquait au Nigeria dès le 

premier millénaire avant notre ère comme le prouve la découverte, en 1943, près du 

centre minier de Jos, de la civilisation Nok. Une vingtaine de sites, datés du Xe au IIIe av. 

J.-C., ont livré des sculptures en céramique dont le réalisme annonce celui d’Ife. En 

outre, certains détails des corps nok sont identiques à ceux d’Ife. Enfin, le travail du fer 

était connu à Nok dès la fin du IIIe siècle av. J.-C.. 

Les bronzes d’Ife datent vraisemblablement du début du second millénaire de notre ère. 

Des terres cuites mises au jour en 1963 ont pu être datées à partir du charbon de bois 

auquel elles étaient associées. La date obtenue est 1060 avec une approximation de cent 

ans dans les deux sens. Cet art est donc nettement antérieur à l’arrivée des Portugais du 

Bénin ».  

Il serait donc absurde de trouver des origines méditerranéennes aux œuvres d’art 

produites au Bénin.  

Après les découvertes de Leo Frobenius, les années suivantes, d’autres chercheurs 

comme Frank Willet, Bernard Fagg, Ekpo Eyo, Peter Garlake et Olivier Myers 

découvrirent des bronzes, des sculptures en terre cuite, représentant des objets funéraires 

et cultuels, ainsi que des dallages en céramique (Violata I. Ekpo, 2005 : 77). 

 Au musée national d’Ife est conservée une Tête d’Oni en laiton et en or mesurant 28 

cm. Elle date des XIIe -XVe siècles ap. J.-C. Les trous qu’on voit  sur la tête servaient à 

fixer la couronne du roi, ceux qui sont autour de la bouche et sur les joues étaient destinés 

à « fixer les voiles de perles censées masquer la partie inférieure du visage du roi », ceux 

autour du cou « à fixer la tête sur un simulacre en bois en vue de son exhibition publique 

lors des cérémonies » (Violata I. Ekpo, 2005 : 78).  



 

 

On peut aussi voir dans ce même musée, une moitié supérieure de la figurine d’un Oni. 

Elle date des XVe -XVIe siècles ap. J.-C. Elle est en laiton à taux élevé de plomb et 

mesure 37,3 cm. Dénommée « Oni Lafogido », elle est l’une des plus belles pièces en 

bronze de l’art nigérian.  

Tous vestiges attestent de l’habileté des artistes du  royaume d’Ife. Ces bronzes tous 

travaillés à la cire perdue, sont des prouesses techniques. Avant de disparaître vers le 

XIVe siècle, cette technique fut transmise au royaume du Bénin. 

 

§ 5.2. Du XVe au XVIIe siècle : Owo, Sapi, Bénin  

 

- Des fouilles menées à Owo, une ancienne cité située sur la frontière Est du pays 

Yoruba, à mi-chemin entre Ife et Bénin, montre que « l’art d’Owo constitue le maillon 

manquant entre l’art d’Ife et celle du Bénin » (Violata I. Ekpo, 2005 : 112) : les objets 

trouvés ont été datés de la période comprise entre le XIIIe et le XVIe siècles. La technique 

de fabrication des terres cuites utilisée à Owo remonte à la tradition d’Ife.  

Les fouilles dirigées par Ekpo Eyo en 1971 ont permis de découvrir « une quantité 

considérable d’œuvres de valeur cultuelle représentant des hommes et des animaux en 

terre cuite, des haches en pierre polie, des cauris, des noix de palme et des fragments de 

gongs métalliques. Ces vestiges constituent un signe de richesse semblant indiquer la 

présence d’une dynastie royale. Ils ont également été interprétés par rapport au culte 

d’Oronse et à sa célébration. Ce culte est vraisemblablement né vers 1340, sous le règne 

de l’Olowo (roi) Reregenjen. Ce roi avait épousé la très belle Oronse en qui cohabitaient, 

selon le mythe, la nature humaine et celle des esprits. En regardant le monde des esprits, 

Oronse avait promis de protéger l’Olowo et son peuple, à condition toutefois que de 

généreux sacrifices humains et animaux lui fussent consacrés » (Violata I. Ekpo, 2005 : 

111). 

Un très beau Pendentif owo est exposé au musée national de Lagos. Il date du XVe 

siècle ap. J.-C et mesure 28,4 cm. C’est « un pectoral de bronze en forme de tête de 



 

 

bélier, les pupilles sont soulignées par des marqueteries en fer, conformément au style du 

Bénin » (Violata I. Ekpo, 2005 : 117). 

L’art ancien d’Owo reproduit, en général, les thèmes du style classique d’Ife du XIVe 

siècle. Bien qu’ayant été produites sur place, certaines œuvres en terre cuite de l’art 

d’Owo rappellent les caractéristiques de l’art d’Ife, tandis que d’autres, représentent, du 

point de vue formel et conceptuel, les œuvres du Bénin. L’art d’Owo est caractérisé par 

des œuvres en terre cuite et des sculptures en ivoire. 

- Les Sapi (ou Sape), nom d’un ancien peuple de la Sierra Leone, ont produit des 

figures et des têtes humaines et animales, modestes dans leurs dimensions mais 

monumentales par leur conception. D’après les spécialistes qui les ont étudiées, ces 

œuvres sont antérieures aux premiers contacts avec les Européens.  

On peut voir dans la collection de Mario Meneghini une étonnante figure de chef sapi : 

c’est une pierre tendre (stéatite) mesurant 27 cm. Elle daterait des XVe-XVIe siècles. 

Cette figure possède une monumentalité impressionnante. C’est une effigie symbolique 

d’un chef vêtu de ses armes et de ses signes de pouvoir. Ses dimensions et la densité 

exceptionnelle de sa forme, donnent encore plus d’allure à cette œuvre. Elles soulignent 

l’autorité du personnage figuré.  

Deux figures sapi assises dos à dos sont aussi conservées dans cette même collection. 

Elles dateraient des XVe-XVIe siècles, mesurent 23 cm et sont en pierre tendre (stéatite). 

L'assemblage savant des volumes de la grande tête et du corps des deux figures soudées 

par le dos donne une grande valeur à ce couple primordial qui conserve une force 

expressive et une qualité majestueuse intactes.  

- Dans l’histoire, les royaumes d’Ife et du Bénin sont liés par des traditions politiques 

et artistiques. C’est d’Ife qu’est venu vers le XIIIe siècle Igueigha, le fondeur qui apprit 

aux Binis l’art du bronze44. Les artistes binis ont produit des objets divers en ivoire, en 

fer, en bois et en perles, mais ce sont surtout les statues, les têtes et les plaques en bronze 

qui témoignent de l’évolution de leur art. Jusqu’à la fin du XIVe siècle, l’art du Bénin 

était encore tributaire d’Ife. Entre le XVe et le XVIe siècle, la production artistique du 

                                                 
44Histoire universelle de l’art, Tome III, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p.54. 



 

 

Bénin s’enrichit avec l’apparition de nouvelles formes d’art en bronze et en ivoire : les 

plaques en bronze, sur lesquelles étaient représentées la vie de cour et les victoires 

militaires, les têtes en bronze qui célébraient rois et reines-mères défunts, les têtes 

trophées, toujours en bronze, que célébraient les victoires militaires, les figures en bronze 

des fonctionnaires de la cour qui décoraient le palais et ses sanctuaires, ainsi que les 

insignes précieux, en bronze et en ivoire, avec lesquels se paraient les aristocrates pendant 

les cérémonies d’État. Entre la fin du XVIe siècle au début du XVIIIe, les œuvres sont 

consacrées à la gloire de la personne royale.  

Une belle tête en bronze, destinée à orner un autel du culte des ancêtres royaux datant 

du XVIe siècle, est conservée au Metropolitan Museum of Art de New York. Une belle 

tête de la reine-mère datant du XVIe siècle ap. J.-C, est exposée au musée national de 

Lagos. Elle est sculptée en bronze et mesure 51,5 cm. Cette œuvre d’art fait partie des 

plus célèbres têtes de bronze du Bénin. Sa coiffure haute en forme de cône et son collier 

de perles font partie des insignes de rang de la reine-mère (Iyoba). Les scarifications 

faciales caractéristiques du peuple béninois, au-dessus des arcades sourcilières et du nez 

(les deux lignes verticales), sont pratiquées au cours des cérémonies religieuses 

spécifiques.  

Un couple de léopards est aussi exposé dans ce même musée. L’un mesure 50,5 cm et 

l’autre 49,3 cm. Les sculptures représentent, avec réalisme, l’anatomie des léopards, dont 

la gracieuse férocité s’exprime surtout à travers la représentation des dents et des yeux. 

L’Oba (roi) avait le monopole sur la fusion du bronze, de même que sur le travail de 

l’ivoire et des grains de corail. Les multiples sanctuaires du palais abritaient des bustes 

commémoratifs et d’autres œuvres destinées à décorer les autels, des tabourets rituels, de 

la vaisselle ainsi que des figures d’animaux évoquant la puissance du roi.  

La décadence des arts du bronze commence dès la fin du XVIIe siècle avec 

l’expédition des Anglais en 1897. Et puisque la perfection de la technique du moulage à 

cire perdue au Bénin est rare, Hermann Baumann dans son livre Les peuples et les 

civilisations de l’Afrique avait pensé sérieusement, avec beaucoup d’autres savants 

d’ailleurs, à des maîtres venus de l’Inde ou de l’Europe ! Il est revenu sur de telles 



 

 

hypothèses après avoir su que cette industrie est parvenue à un haut degré de perfection 

au Bénin, et après avoir appris aussi que la région a toujours eu une population de 

fondeurs de bronze45. Il écarte ainsi cette idée que les bronzes du Bénin puissent avoir 

pour origine des influences étrangères (Européens ou Indous) : « La plus grande partie 

des matières premières utilisées pour la fonte, une série de motifs reproduits et certaines 

des améliorations techniques ne pourraient, écrit-il, provenir ni de l’Europe ni des Indes. 

Le pays d’origine de cette technique à la cire perdue, dont le domaine s’étend depuis 

l’Est du Libéria jusqu’aux pays des Bamoums, est visiblement à chercher dans l’intérieur 

du Soudan encore plus au Nord »46.  

Mais cela ne l’empêche pas de dire que les brocs à anse du Bénin qui datent d’entre 

1500 et 1575 de notre ère sont copiés de modèles du XVIe siècle de l’Europe occidentale, 

ainsi que les tambours à marmite des Ibos, Idjos et Evés, et probablement les tambours de 

calebasses des Ibos, Agnis, Akans et Gas de la paléoméditerranéenne. En résumé, 

Baumann explique les moindres aspects de la création artistique africaine, par 

l’intervention des Chamites et des Européens.  

 

§ 5.3. Le XVIIe siècle : les Fons, les Achantis, les Kubas et les Dogons, les Bobos  

 

Le Bénin et le Ghana abritent des peuples très proches des cultures du Nigeria : les 

Fons et les Achantis. Les Fons créèrent, au début du XVIIe siècle, le royaume du 

Dahomey (actuelle République du Bénin). L’art yoruba a exercé une profonde influence 

sur les Fons, à tel point qu’il s’avère parfois difficile de différencier un masque fon de son 

équivalent yoruba. 

Les Achantis, population occupant le centre du Ghana, fondèrent leur royaume à partir 

du XVIIe. La profusion de l’or dans ce royaume a donné naissance à une très belle 

orfèvrerie comme en témoignent les petits masques, les statues, les bijoux, les coupes et 

                                                 
45Baumann H., Westermann D., Les peuples et les civilisations de l’Afrique, Paris, Payot, 1962, p. 350. 
46Ibid., p. 352. 



 

 

les tabourets fabriqués en or fin selon le procédé de la fonte à cire perdue. Les Achantis 

ont aussi de remarquables talents de tisserands, qu’ils exercent sur le coton et sur la soie.  

Devant la perfection des objets d’art ashanti, Denise Paulme dans « À propos des 

Kuduo Ashanti », se pose la question de savoir « comment des chefs-d’œuvre d’une 

technique aussi délicate auraient-ils pu être réalisés sans les conseils et l’influence d’une 

civilisation étrangère - de la civilisation occidentale ». Elle cite Rattray qui, dans son 

premier livre sur la société ashanti, se demandait si ces objets si précieux avaient pu être 

élaborés dans le pays même : « il est certain, écrit-elle, que la forme de certains 

récipients, le décor de presque tous, évoquent des souvenirs autres que ceux d’un art 

purement africain »47. Elle évoque alors des rapports avec les Portugais, Hollandais, 

Danois, Anglais et Français, Espagnols : « en résumé, les artistes Ashanti se seront 

inspirés de formes et de motifs extérieurs, mais repensés, intégrés dans leur civilisation, 

pour fondre des pièces que l’on peut sans hésiter mettre au rang de leurs chefs-

d’œuvre»48.  

De tels jugements de valeur, à chaque fois que s’affirme la riche diversité des 

productions artistiques africaines, ne témoignent que d’un désarroi intellectuel. 

En Afrique centrale, les sculptures furent à l’origine d’œuvres d’une singulière beauté, 

parmi lesquelles les splendides réalisations des Kubas, du Congo (ex-Zaïre). Ils parlent 

une langue bantoue et habitent, dans la province de Kasaï, le territoire délimité par la 

rivière Kasaï et son affluent, le Sankuru. D’après leurs traditions, ils viendraient de 

l’Ouest et auraient été chassés du Kwango, au XVIe siècle, par une invasion Jaga. Ils 

auraient habité auparavant près de l’Océan Atlantique. Dans le royaume ba-kuba du 

Congo, les statues comportaient souvent les signes distinctifs de la royauté : « si fortes, si 

complexes que soient les représentations religieuses intemporelles, auxquelles elles 

donnent accès, de telles sculptures sont, au premier chef, commémoratives et nous 

apparaissent comme de véritables pièces d’archives relatives à la chronique des 

                                                 
47Paulme D., « À propos des Kuduo Ashanti », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-11,  Paris, Seuil, 

1951, p. 157. 
48Ibid., p. 160. 



 

 

souverains et du peuple ba-kuba. Voici des œuvres fortes et graves, sereines et 

recueillies, dont, toute noble qu’elle soit, la pose reste humaine ».  

Les rois sont définis par des objets ou des motifs qui leur sont spécifiques et renvoient 

à des événements de leur règne ou appartenant à leur biographie. Ces événements sont 

figurés en une brève image, non pas en tant que concernant leur personne privée, mais en 

tant qu’intéressant la Nation, ses rapports avec le roi49. 

Les statues représentent et placent encore dans une ligne de succession temporelle des 

valeurs mythiques : les idéaux partent progressivement dans le domaine de l’histoire. Ce 

changement est marquant dans les autres secteurs de la culture. Les Ba-Kuba portent 

beaucoup d’intérêt à la chronique de leur nation. Le souverain est le détenteur de toute vie 

humaine et cosmique. Il est la clé de voûte de la société et de l’univers, et des effigies le 

personnalisent.  

Les artistes Congolais ont produit de belles œuvres en ivoire. Un beau olifant en ivoire 

avec décoration géométrique est conservé à Florence au Museo degli argenti e delle 

porcellane. La décoration très raffinée gravée sur cet instrument est magistralement 

répartie sur un espace en forme de spirale sur la surface conique de l’instrument et révèle, 

à travers sa géométrie à la fois complexe et transparente, la main d’un virtuose qui 

maîtrise parfaitement son sujet. Les motifs, que l’on trouve également sur cette sculpture, 

ainsi que sur des tatouages, appartiennent au patrimoine figuratif des deux Congo depuis 

très longtemps, et sont bien antérieurs à leur contact avec les Européens ou les Arabes.  

Mais Jean van den Bossche, dans son article « L’art plastique chez les Bapende » 

pense clairement que le travail de l’ivoire constituerait « une importation arabe au Congo 

Belge»50. Commentant cette thèse, Cheikh Anta Diop ironise : « l’Afrique centrale, 

berceau de l’éléphant, n’aura même pas le bénéfice moral du travail de l’ivoire ; il 

faudra que cette technique lui soit importée du désert de l’Arabie ! »51. 

                                                 
49Ibid., p. 153. 
50Van den Bossche J., « L’art plastique chez les Bapende », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-11,  

Paris, Seuil, 1951, p. 170. 
51Diop C. A., Nations nègres et culture, Présence Africaine, 1954, 4e édition, 1979, p. 518. 



 

 

Les Kubas sont reconnus pour leurs statuaires. Ils ont sculpté de beaux portraits de 

leurs souverains ; ces derniers sont représentés jambes croisées et paupières mi-closes 

dans une attitude impassible. La plus ancienne de ces sculptures retrouvée aujourd’hui, 

remonte au début XVIIe siècle, et est conservée au musée Brooklyn à New York. Les 

objets d’usage sont bien faits et ornés de formes géométriques variées : leur art est « objet 

d’admiration et source de prestige et d’agrément ». Ils ont une vaisselle spéciale pour 

chaque mets, plusieurs catégories de paniers à destinations diverses, des coffrets à rasoirs, 

des boîtes pour les chapeaux, des pagnes de raphia tissé brodés magnifiquement. Les 

Kubas sculptaient des tabourets, des chaises, des coupes, des pipes et des tambours qu’ils 

embellissaient de motifs ornementaux. Une belle sculpture en bois, Bom Bosh, datant 

d’auteur de 1650, est au musée de Brooklyn à New York.  

Chez les peuples du Mandé aussi, même si les artistes ne représentent pas les signes du 

pouvoir politique comme au Congo, ou les personnages plus ou moins historiques comme 

à Ife et au Bénin, l’art est tout aussi lié à la société. Il est principalement conçu sur la 

figuration des faits mythologiques qui constituent leur cosmogonie. En effet, « les 

statuettes des peuples issus du Mandé sont soit des génies, soit des héros légendaires, 

mais non des figures historiquement situables »52. La production artistique relate des faits 

mythiques relevant de l’organisation politique et sociale, des croyances et des mythes qui 

constituent leurs cosmogonies, mais aussi de la démographie : « Le but de l’œuvre d’art 

est d’affirmer la permanence et d’actualiser le système mythique auquel doit se 

conformer la vie terrestre »53. C’est ici, nous dira Jean Laude, que l’œuvre d’art 

concrétise « une philosophie au sens présocratique du terme »54. 

Les Dogons qui habitent au Mali, dans la partie sud-ouest de la boucle du Niger, une 

région montagneuse appelée « falaises de Bandiagara », sont aussi connus pour leur talent 

de créateurs. D’après la tradition, ils sont venus du Mandé, région située au sud-ouest de 

leur habitat actuel. Le Mandé fut le centre de l’empire des Keita. Les Dogons seraient 

                                                 
52Laude J., Les arts d’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966, p. 189.  
53Ibid., p. 187.  
54Ibid., p. 186.  



 

 

arrivés dans leur emplacement actuel, aux falaises de Bandiagara au Mali, entre le XIIIe et 

le XVe siècle ap. J.-C. Ils sont les fondateurs d’une riche mythologie, et ont produit des 

sculptures de grandes dimensions, très stylisées. La sculpture dogon, masques et 

statuettes, est avant tout rituelle. Les figurines conservées dans des sanctuaires familiaux 

montrent des ancêtres ou des êtres mythiques.  

La diversité des configurations est considérable : ancêtre féminin reproduit de façon 

idéaliste, sans rigidité : Nommo bisexué, les bras haut dressés, monté sur son cheval ; 

vieillard dont la métamorphose en serpent est indiquée par l’aspect onduleux du bois 

choisi par l’artiste. Une grande majorité des masques dogon interviennent dans les rites 

funéraires. Ils se composent principalement « d’un visage très stylisé et sont surmontés 

d’une planche de bois à motifs géométriques incisée ou perforée formant une sorte 

d’armature »55. Un couple d’ancêtres dogons est exposé au Musée national des arts 

africains et océaniens, une belle figure de Nommo au musée d’Art primitif de New York, 

un masque de danse en bois au musée de l’Homme à Paris.  

Les Dogons ont également développé une fascinante architecture où chaque élément 

du domicile revêt un caractère symbolique, comme ces serrures en bois sculpté 

surmontées d'un oiseau aux formes élancées ou d'un couple de jumeaux mixtes. À côté 

des figures qui se distinguent par un niveau élevé de stylisation, les Dogons ont produit 

d’autres œuvres d’une rare qualité, dont l’ancienneté est avérée, présentant des anatomies 

plus reconnaissables, des incisions faciales, des coiffures délicates, des décorations et des 

coutures.  

Une figure humaine datant d’entre le XVIIe-XIXe siècle ap. J.-C, en bois et pigments, 

et mesurant 83 cm, est conservée au musée Dapper à Paris. La forme cylindrique du 

tronc, des bras et du cou donnent une impression de verticalité noble, ponctuée par la 

belle tête aux traits sévères. Un couple d’ancêtres dogons en bois et fer et mesurant 57,8 

cm se trouve à Toronto dans la Collection Art Gallery of Ontario. William Fagg 

définissait cette sculpture extraordinaire comme « une œuvre résolument cubiste ». 

Certes, si la pièce avait été créée par un artiste européen, cette définition aurait paru plus 

                                                 
55Histoire universelle de l’art, Tome III, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p. 67 



 

 

que justifiée. Mais le sculpteur africain qui l’a fabriqué n’a pas connu Picasso ou 

Lipchitz, et il serait très étonné d’entendre décrire son œuvre en référence aux théories de 

l’école de Paris. En effet, les motivations qui sous-tendent la création artistique africaine 

sont d’une autre nature : symbolique, religieuse et sociale. Cela ne veut pourtant pas dire 

que l’artiste n’a pas tenu compte du résultat formel. Sur cette sculpture, on remarque bien 

le montage rythmé des différents blocs, ainsi que leur complémentarité. 

Au Burkina Faso (l’ancienne Haute-Volta), les Bobos réalisent des masques similaires 

à ceux de leurs voisins Dogons. Les sculptures surmontant les masques sont plates, ornées 

de motifs géométriques et colorées de couleurs vives.  

 

§ 6. Du XVIIIe siècle au XIXe siècle : Les Bambaras, les Baoulés, les Sénoufos et 

les Dans 

 

Les Bambaras, qui vivent dans l’actuelle République du Mali, sont reconnus comme 

les meilleurs sculpteurs de la région. Leur production artistique est caractérisée par « une 

stylisation des formes, des structures angulaires et des motifs ornementaux 

géométriques»56. Ils célèbrent, comme les Yorubas, le culte des jumeaux, et représentent 

leurs ancêtres par des figures très « expressives ». Toutefois, les masques bambaras les 

plus surprenants sont produits pour assurer la fertilité de la terre. Ces masques, appelés 

Tyi wara, et dont un exemplaire est conservé par la collection Anspach à New York, 

symbolisent des antilopes, superbement raffinés et pourvues de longues cornes 

demandant une grande adresse ; ils sont fixés sur la tête du danseur qui est habillé de son 

costume rituel.  

Les Baoulés, qui vivent en Côte-d’Ivoire, à la frontière de la République du Bénin 

(ancien Dahomey), ont produit des figurines-poids et des bijoux en or, en bronze ou en 

cuivre qui sont très semblables à ceux des Achantis. Ils aiment, en outre, orner les objets 

rituels, et toutes sortes d’éléments architecturaux ou mobiliers : piliers, linteaux de porte, 

                                                 
56Histoire universelle de l’art, Tome III, Afrique, Amérique, Asie, 1989, p. 64. 



 

 

tabourets, coupes, tambours, cuillères, peignes et fuseaux. Les figures d’ancêtres des 

Baoulés sont aussi des exemples remarquables de l’art africain.  

Les Sénoufos, qui vivent aussi en Côte-d’Ivoire, ont une sculpture qui s’apparente, 

dans ses plus beaux exemples, à celle des Baoulés. Leurs masques sont très décoratifs, 

avec leur ornementation de cornes, de mandibules mobiles, de becs d’oiseaux et de motifs 

géométriques. Ils comptent parmi les pièces les plus copiées chez les marchands de faux 

objets d’art africain57. Un beau Pilon sénoufo en forme de calao, utilisé lors des 

cérémonies funèbres pour scander les pas de danse, est conservé au musée de l’Homme à 

Paris. 

Les Dans, qui vivent dans la savane ivoirienne, sont créateurs de masques aux belles 

colorations patinées. Ils possèdent, en outre, des masques caractérisés par un 

agrandissement et une modification des formes avec des nez en forme de bec, des joues 

creuses d’où surgissent des cornes, tandis que les yeux ont une forme cylindrique et les 

fronts une structure pyramidale58.  

 

§ 7. Du XIXe au XXe siècle : l’art des Fangs, des Kotas, des Lubas, des Bena-

Luluas, des Ibibios et des Ekoïs 

 

Au sud du fleuve Oubangui s’étend la forêt tropicale, une région investie peu à peu de 

peuples de langue bantoue venus de la région des grands lacs. Parmi ces peuples, les 

Fangs, qui vivent au Gabon, au Cameroun et en Guinée équatoriale, se distinguent par 

leurs sculpteurs. Leur univers religieux est fondé sur un culte des ancêtres centré autour 

des reliques des défunts illustres du clan. Leurs sculptures sont remarquables : elles 

« présentent un profil concave, avec un front bombé, un menton fuyant et une barbiche 

pointue ; les yeux mi-clos dessinent une étroite fente. Il émane de ces créations une 

expression de profond recueillement, de sérénité et de concentration. Le corps présente 

                                                 
57Ibidem  
58Ibidem  



 

 

une forme très allongée, presque cylindrique, les bras sont repliés, croisés sur la poitrine 

et tiennent un petit objet ou pendent le long du corps. Les sculptures fang se caractérisent 

également par de magnifiques teintes patinées obtenues par des opérations successives de 

fumage et d’onction d’huile de palmier »59.  

Lors des cérémonies, les membres du ngil, association rituelle qui protègent les Fangs 

contre les sorciers et les malfaiteurs, portent des masques blancs sévères, au front large et 

arrondi surmontant un visage triangulaire dont la bouche, petite, occupe toute la largeur ; 

l'arête du nez se divise en deux arcades sourcilières arrondies, sous lesquelles se logent 

les étroites fentes des yeux60.  

Ils conservent les crânes de leurs ancêtres dans un reliquaire cylindrique, surmonté 

d’une statuette en bois sombre, ou plus simplement d’une tête sculptée. Les visages, 

inscrits dans un triangle, ont souvent beaucoup plus de douceur et de sérénité que les 

masques61. Une statuette reliquaire en bois est au Musée national des arts africains et 

océaniens et une statuette féminine d’ancêtres au musée de l’Homme à Paris.  

Chez les Kotas, autre peuple du Gabon, les effigies des ancêtres portent des 

représentations stylisées composées de structures ovales surmontées d’une demi-lune 

intervertie. L’aspect le plus étonnant de ces figures réside dans les fines plaques de laiton 

décoratives de motifs géométriques62. Une tête de reliquaire en vannerie et laiton est 

conservée dans une collection particulière à Milan, et une figure d’ancêtre en bois et 

cuivre au Bristish Museum à Londres.  

Les sculptures Lubas connues datent du début du XXe siècle, les plus anciennes ayant 

été certainement détruites lors des guerres tribales. Ils habitent au sud-est du Congo (ex- 

Zaïre) et sont parmi les plus brillants représentants de l’art africain. Une belle figure 

féminine d’ancêtre, en bois poli, est conservée au musée de l’Homme à Paris. Des 

tabourets en forme de femme nue, agenouillée et portant sur sa tête le siège proprement 

                                                 
59Ibid., p. 70. 
60Maquet J., op. cit., corpus 9. 
61Ibidem 
62Ibid., p. 70. 

 



 

 

dit, constituent aussi des œuvres maîtresses de ce peuple. Leurs appuis-tête sont de 

véritables inventions artistiques et leurs sculptures d’ancêtres sont d’une grande finesse.  

Les Bena-Luluas qui habitent eux aussi au Congo, sont reconnus surtout par leur 

étonnante diversité de figures et de décorations, parfaites illustrations de l’art africain qui 

atteint ici sa plus forte expression. Un très beau Mortier pour le chanvre, sculpté en bois, 

d’une hauteur de 13,5cm, est conservé au Musée de l’homme à Paris. 

Les Ibibios ont aussi réalisé de fascinantes effigies d’ancêtres dotées de bras et de 

jambes mobiles, ainsi que des masques aux mâchoires articulées.  

Les Ekoïs, produisaient jadis de remarquables masques qui couvraient l’ensemble de la 

tête du danseur et tombaient sur les épaules ; ils représentaient le visage humain avec 

d’énormes yeux écarquillés, un nez large et une bouche ouverte laissant voir une dentition 

composée de fragments de bois ou de métal. Certains de leurs anciens masques comptent 

parmi les plus beaux de l’art africain.  

*** 

L’attitude de beaucoup d’historiens de l’art, d’ethnologues et d’anthropologues du 

début du siècle dernier fut caractérisée par le désir de remettre en cause à tout prix et dans 

tous les esprits, une origine africaine des arts de l’Afrique noire, de façon la plus 

complète. L’ambition profonde de toutes les thèses des chercheurs se résumait à une 

tentative désespérée de nier l’origine africaine des masques, des sculptures, des fresques 

d’Afrique. Presque tous posaient, a priori, l’impossibilité d’une origine africaine des arts 

négro-africains. Ils se sont efforcés inutilement de trouver à l’art africain une origine 

extérieure, et se lançaient dans des analyses subjectives des œuvres d’art africain. Ils ont 

fini par s'enfoncer dans leurs propres contradictions et ont glissé alors sur les difficultés 

du problème, après tant d’acrobaties intellectuelles aussi savantes que gratuites, estimant 

avoir ainsi démontré aux yeux de toutes les personnes de bonne foi l’origine extérieure de 

l’art africain. 

À propos de l’architecture traditionnelle africaine, Léo Frobenius, dans son ouvrage La 

civilisation africaine, fait venir le mur d’argile de l’Asie occidentale. Et les habitations 

sur pilotis, ainsi que les huttes à portes-pignons, les variantes de ce type et toutes les 



 

 

maisons aux murs plus longs de l’architecture éthiopienne se répètent dans les styles 

parents du Sud-Est de l’Asie et de la Mélanésie, où l’on trouve aussi les mêmes types de 

cadres d’arc et de poignées de bouclier. Il suppose même qu’en Afrique le toit conique et 

la hutte de migration se sont introduits dans l’architecture dès que la pression de la 

civilisation de l’Asie occidentale s’est fait sentir (cf. p.190). Bref, pour lui, l’Afrique n’a 

rien créé.  

De la même manière, M. Olbrechts affirme que l’art des Ba-Louba de l’Est représenté 

par les grandes figures mendiantes ou figures cariatides est d’origine chamitique.  

Hermann Baumann, dans son livre Les peuples et les civilisations de l’Afrique (1948), 

participe de la même tendance. La plupart des genres des peintures sur roches et des 

gravures en Afrique, se rattachent, selon lui, à ceux des artistes qui ont fait les images 

rupestres de l’Espagne orientale (cf. p.43). On retrouve encore vivants un type de 

chasseurs anciens et des formes de civilisation spécifiques dans le Congo du Sud et dans 

l’Angola oriental, au centre de l’Afrique orientale, dans l’Est chez les Somalis, chez les 

pasteurs Gallas, à la frontière du Congo du Nord, à l’intérieur de la Côte d’Ivoire et de la 

Côte d’Or et dans le Nord du Togo. Il rattache à ce complexe beaucoup de traits qu’il 

attribue à la civilisation chamitique (cf. p.43) – chose compréhensible, pense-t-il, puisque 

les chasseurs eurafricains ont suivi les mêmes voies de migrations et donnaient la 

préférence au même environnement que les pasteurs. 

De même encore, il assure que le travail du cuir et celui des perles et du verre, les 

sculptures artistiques en pierre et celles en terre cuite des Yorubas, sont en grande partie 

d’origine paléoméditerranéenne. Il est même d’accord avec Frobenius pour rattacher les 

chanteurs populaires itinérants africains et leur profession à ce cycle méditerranéen et il 

est également de son avis pour y rattacher l’arc frontal, la flèche à pointe en forme 

d’éperon et à cran emboîté avec un appareil protecteur du pouce et de la main lorsque l’on 

tire (cf. p86). Il se demande même si l’art des tableaux sur roches, qui révèle une tradition 

ininterrompue depuis le paléolithique tardif jusqu’aux temps modernes, ne se rattache pas 

aux artistes du paléolithique européen du Sud-Ouest (cf. p. 104). 



 

 

Et ce sont selon lui des personnes venues de Chiraz, en Perse, qui ont introduit sur la 

côte orientale de l’Afrique non seulement les arts architecturaux comme le travail de la 

pierre et celui du charpentier, mais aussi le tissage du coton, la couture des vêtements, le 

calcul du temps (cf. p.234). Ce sont aussi les Chamitiques qui auraient apporté aux 

Bantous « le bouclier en peau, le modèle d’arc à corde animale à fixation enroulée, la 

lance à pointe enfoncée, la circoncision et la ceinture de cuir attachée avec une fermeture 

carrée », les vêtements en cuir, le tablier-séant et la vannerie en spirales torsadées. Tous 

ces objets semblent avoir été apportés par des hommes appartenant à une première vague 

de Chamite (cf. p. 242-243). 

De même, « les boubous richement brodés des Kanouris et des Haoussas rappellent les 

modèles orientaux byzantins par leur coupe et leur ornementation » (cf. p. 324). Les 

boucliers ronds en cuir ou en peau non tannée du Soudan Central ont la même origine et 

se rattachent vraisemblablement au bouclier asiatique (cf. p. 325). Le tambour à marmite 

en argile représenterait un élément qui a filtré depuis la Méditerranée avec l’ancienne 

civilisation à argile de cette région jusque dans le Soudan Central (cf. p.326), les vases 

des marchands haoussas rappellent la poterie populaire méditerranéenne par leur peinture 

et par leur forme tortillée (cf. p.326).  

C’est dans le même ordre d’idées qu’il faut comprendre les propos de Jean-Paul 

Lebœuf dans « L’art du delta du Chari » (1951). Après des fouilles au lac Tchad sur 

l’emplacement de l’ancienne civilisation des Saos, il affirme qu’il serait tenté, « à voir 

certaines figurines d’argile cuite, de songer à la Méditerranée pré-hellénique » (cf. p. 

101) et il cite un masque découvert à Kadaba (Cameroun) qui « rappelle d’étrange façon 

une terre cuite du mont Phylakos (Crète) » (cf. p. 102). 

Jean Vanden Bossche, dans son article « L’art plastique chez les Bapende » (1951) ne 

dit pas autre chose quand il affirme que : « Suivant le R. P. Bittremieux, les ancêtres des 

Bapende seraient venus de l’Est, repoussés par des hommes « à peau blanche », à la suite 

de querelles. Il est possible…qu’il s’agisse des Arabes. Nous verrons que cette thèse est 

défendable lorsque nous aurons à parler des masques Pende en ivoire » (p.167).  



 

 

Karl Einstein développe aussi parfois des réflexions audacieuses sur les influences 

extérieures qui se sont exercées sur une Afrique qui aurait « toujours africanisé tous les 

styles d’importation ». Il utilise, en effet, le vocabulaire de l’histoire occidentale et 

distingue un style « médiéval » et un style « renaissance », parle d’un « classicisme » ou 

d’un « baroque » africains63.  

Toutes ces théories sont construites sur des fondements imaginatifs : elles ne sont 

appuyées par aucune étude objective ; au contraire, on est effaré par la minceur des 

arguments que nous livrent ces auteurs ; leur caractère léger sans preuve suffisante et leur 

supposition toute gratuite sont avérés par leur fragilité. Ces théories tendent toutes à 

détruire, volontairement ou involontairement la culture africaine – le meilleur moyen de 

dominer un peuple est de détruire sa culture ; en faisant croire aux Africains qu’ils n’en 

sont pas responsables ; en un mot, elles tendent toutes à vider les Africains du « bénéfice 

moral » qu’ils ont apporté à la conscience de leur tradition culturelle.  

Telles sont donc les opinions sur l’origine étrangère de l’art africain. Elles prétendent 

toutes que l’Afrique n’a pas eu de création artistique qui lui est propre, que toutes les 

créations sont récentes, et que rien ne saurait être ancien en Afrique. On peut se demander 

alors ce qui dans le dénuement artistique originel pourrait expliquer les degrés élevés de 

civilisation que l’Afrique a connus. Plusieurs découvertes remettent aujourd’hui en cause 

l’idée selon laquelle les civilisations africaines sont récentes. Et comme l’écrit très 

justement Honorat Aguessy, « il serait très facile, chaque fois que les sociétés humaines 

révèlent certaines similarités, de recourir à l’hypothèse que dicte le rapport des forces 

actuel en s’écriant : « Mais non ! Ces objets d’art ne peuvent pas avoir été produits par 

les Africains au VIe siècle avant J.-C ! Il y a sûrement eu, en ce lieu, passage et influence 

des Européens ! » On reconnaît ici la réflexion que ne manquent pas de faire de 

nombreux Européens quand on leur parle des objets d’art de Nok, par exemple, ou plus 

précisément, des figurines d’Ifé » (1977, p.141). 

                                                 

63Degli M. et Mausze M., Arts premiers. Le temps de la reconnaissance, Paris, Gallimard, 2000. 

 



 

 

Au Nigeria, la civilisation Nok, qui est la plus ancienne civilisation subsaharienne 

connue, date d’entre 500 av. J.-C. et 200 de notre ère. L’ensemble d’objets trouvé à une 

profondeur de 6 à 8 mètres du sol comprend des parures en perles, des décorations et, 

surtout des statues en terre cuite, parmi lesquelles un fragment de corps agenouillé, une 

tête surmontée d’une coiffure à cinq chignons, une statue barbue au visage scarifié et une 

tête simiesque. Ces œuvres figuratives en terre cuite attestent d’un style cohérent : le 

traitement légèrement géométrisé de la tête, tantôt en forme de sphère, tantôt en forme de 

cône ou de cylindre, et la perfection des yeux, des narines et des oreilles : un style qu’on 

ne trouve nulle part ailleurs. À cette époque, les contacts avec l’étranger étaient quasi 

inexistants. Mais devant la perfection technique des artistes Nok, certains chercheurs 

n’ont pas trouvé d’autres explications que de penser qu’ils élaboraient leurs œuvres sur 

des bases jetées par une origine extérieure. 

Il convient enfin d’admettre que certaines œuvres anciennes du Ghana, du Bénin, de la 

Côte d’Ivoire, de la Savane soudanaise, de la forêt équatoriale et de l’Afrique centrale 

sont des œuvres indubitablement africaines.  

Les premiers signes d’une activité artistique en Afrique remontent à des temps très 

lointains : beaucoup de sites datant du paléolithique moyen (entre -100000 et -35000 ans) 

comportent des empreintes d’ocre rouge64. Cette ocre servait sans doute à peindre des 

décorations, des instruments et des sépulcres. On trouve aussi des outils striés et des 

ornements d’objets utilitaires. Dans un passé plus loin encore, toujours en Afrique, sur 

des sites datés entre -200000 et -500000 ans, des chercheurs ont constaté que les 

configurations symétriques données à la taille des silex révèlent sans doute un certain 

sens esthétique65.  

Dans leur ouvrage collectif Arts of Africa. 7000 ans d’art africain, Ezio Bassani, 

Omotoaso Eluyemi, Violata I. Ekpo et Jean-Louis Paudrat (2005) tentent de traiter et de 

faire connaître, au moins en partie, la création artistique africaine des siècles passés. La 

                                                 
64Sciences Humaines, n°114, mars 2001, p.42. 
65Ibidem 



 

 

première partie du livre débute par la description d’œuvres des civilisations soudanaises, 

qui se situent à mi-chemin entre l’Égypte ancienne  et l’Afrique noire (op. cit. : 27). On y 

trouve des créations artistiques très anciennes en pierre et en terre cuite datées des Ve - 

IVe millénaires av. J.- C ainsi que d’autres créations en pierre de la civilisation de Méroé, 

qui datent du IIe - IIIe siècle ap. J.- C.  

Mais c’est avec le Nigeria qu’ils montrent « le panorama le plus riche et le plus 

convaincant de l’art africain ancien » : les terres cuites de la civilisation de Nok (Ve 

siècle av. J.- C - Ve siècle ap. J.- C), les bronzes de la culture des Ibos (Ie -Xe ap. J.- C), 

les bronzes et les terres cuites d’Ife (du XIIe -XVe siècle ap. J.- C), les figures en bronze 

de Tada et de Jebba (XIVe -XVIe siècle ap. J.- C), les œuvres de l’ancien royaume du 

Bénin (XVe-XVIIIe siècles ap. J.- C), les terres cuites d’Owo (XVe siècle ap. J.- C).  

Des campagnes de fouilles ont mis à jour, au Niger, les terres cuites de Bura Asinda 

Sikka (IIIe-XIe ap. J.- C), des figures en stéatite de la Sierra Leone (XVe-XVIe siècle ap. 

J.- C), des sculptures en pierre tendre au Zimbabwe (XIIe-XVe siècle ap. J.-C).  

Henri Lhote, dans ses recherches dans la région du Tassili, au Sahara, découvrit de 

nombreuses peintures rupestres, dont certaines comportent des symboles et des masques 

similaires à ceux des peuples d’Afrique occidentale66. L’étude minutieuse de ces œuvres a 

permis d’établir l’existence de différentes périodes et styles en se basant, par exemple, sur 

des reproductions d’animaux ayant depuis disparu dans la région du Sahara, comme 

l’éléphant, le rhinocéros et, plus particulièrement, un type de buffle, Bubalus antiquus 

(vers 5000 ans av. J.-C.). Les scènes qui reproduisent des animaux domestiques comme 

les vaches, les bœufs et les chèvres sont d’une époque ultérieure. On y voit des incisions, 

des pointillés et des grattages. Des peintures sont aussi présentes sur les sites pourvus de 

grandes parois rocheuses lisses67. Les plus anciennes peintures du Tassili remontent à 

environ 5400 ans av. J.-C.. Des peintures, comme celles où des hommes masqués de type 

négroïde côtoient des bubales et des bovins, dateraient de 3500 av. J.-C. Les scènes 

montrant des bovins et des ovins auraient été réalisées vers 2600 av. J.-C., tandis que 

                                                 
66Histoire universelle de l’art, Tome III, p.44. 
67Ibid., pp. 44-45 



 

 

celles représentant des cavaliers se situent vers 1200 av. J.-C.68. Dans une grande zone 

qui va de l’extrême sud de l’Afrique au fleuve Zambèze, les parois et les abris rocheux 

sont ornés d’images et de représentations d’hommes et d’animaux très diverses. Elles sont 

d’une grande similitude avec celles retrouvées dans la région du Sahara et celles 

découvertes au centre de la Tanzanie.  

La réalisation de ce type d’œuvres, dont les plus anciennes sont du néolithique, s’est 

poursuivie jusqu’à nos jours. On sait avec certitude que les scènes les plus modernes ont 

été exécutées par les Bochimans, peuple khoisan vivant de chasse et de cueillette. Au 

XIXe siècle, les Bochimans peignaient encore sur les parois de leurs grottes et de leurs 

gîtes ; ces réalisations picturales avec leur caractère magique étaient destinées à favoriser 

la chasse des animaux représentés. Ils ne se contentaient pas de peindre de nouvelles 

scènes, mais retouchaient et repeignaient les peintures antérieurement effectuées. Les 

scènes les plus vivantes comme des animaux pris au piège ou des hommes en 

mouvement, ont été réalisées entre 1800 et 1600 av. J.-C. ; les plus anciennes se situant 

probablement entre 3000 et 2500 av J.-C.69. Toutes ces œuvres sont incontestablement 

africaines.  

 

                                                 
68Ibid., p. 46. 
69Ibid., p. 47. 



 

 

CHAPITRE III : LA FONCTIONNALITE ET L’UTILITE DANS LES ARTS 

TRADITIONNELS DE L’AFRIQUE NOIRE 

 

Kant est l’un des premiers philosophes à penser qu’on ne peut considérer l'utilité 

comme le fondement du jugement esthétique. Car s'il en était ainsi, la satisfaction que 

nous éprouvons devant un objet esthétique, serait liée à une connaissance que nous avons 

de la finalité de l'objet, ce qui suspend du coup la satisfaction immédiate qui est, selon lui, 

« l'essentielle condition du jugement sur la beauté ». En d'autres termes, le jugement 

esthétique n'est pas un jugement de connaissance. Par conséquent, il ne peut être logique, 

mais esthétique70. Le plaisir qui résulte de l'objet esthétique ne peut donc précéder sa 

considération71. Si l'inverse se produisait, on n'éprouverait pas un plaisir esthétique mais 

plutôt un « simple agrément dans la sensation »72 qui, parce qu'il résulterait de la 

représentation immédiate par laquelle l'objet nous est donné, ne pourrait avoir qu'une 

valeur individuelle.  

Kant est tout à fait conscient du fait que dans un jugement sur la finalité objective, nous 

ne pouvons pas nous passer du concept de fin, mais la fin dont il parle est différente de 

celle que Platon décrit dans Hippias Majeur, c'est-à-dire, une fin en tant qu'utilité ou 

finalité externe. Kant nous invite plutôt à penser cette fin comme une finalité interne qui, 

renferme la cause même de  « l'être-là » de l'objet. Car la fin, écrit-il, « est ce dont le 

concept peut être regardé comme le principe de la possibilité de l'objet lui-même »73. Or 

une telle définition du concept de fin sous-entend que dans le cadre d'un jugement sur la 

beauté, le concept de ce que l'objet esthétique doit être – c'est-à-dire la finalité même de 

l'objet – devra auparavant être possédé. La question est maintenant de savoir si l'objet 

détient ou non tout ce qui est exigible au concept de finalité.  

                                                 
70Kant E., Critique de la faculté de juger, Paris, Vrin, 1965, §15. 
71Ibid., §9. 
72Ibidem 
73Ibid., §15. 



 

 

La réponse de Kant est sans équivoque : l'objet esthétique ne peut nous révéler par lui-

même aucune finalité objective74. Le jugement sur le beau ne dépend nullement du 

concept de perfection. Il n'est pas lié à l'existence même de l'objet. Le beau ne peut donc 

résulter de la satisfaction d'un besoin réel. S'il en était ainsi, c'est-à-dire si le beau se 

confondait « au moment formel de la représentation d'une chose »75, le jugement 

esthétique perdrait alors toute universalité et toute généralité. Cette conception de la 

beauté comme satisfaction d'un besoin actuel ne serait donc pas en mesure de nous 

donner une définition assez large de l'idée de beau. En réalité, c'est surtout la satisfaction 

d'un besoin imprévisible qui peut faire la beauté d'un objet utile et non la satisfaction d'un 

besoin réel. Car « nous sommes moins sensibles à l'utilité réelle de l'objet, dont au 

demeurant nous pouvons ignorer la fonction exacte, qu'à l'apparence d'utilité que lui 

donne telle forme épurée ou telle matière lisse, brillante et polie comme le cuivre, l'acier 

ou l'ivoire »76.  

En général, c'est parce qu'elles sont surtout la conséquence d'une résolution 

intentionnelle, que certaines propriétés formelles ou matérielles de l'objet esthétique nous 

inspirent l'idée d'utilité : il nous arrive souvent d'avoir le seul sentiment de contempler ce 

qui est utile dans l'objet qui est devant nous, alors qu'en réalité nous ne contemplons que 

les signes les plus visibles de l'objet, et donc les empreintes d'une « intelligence 

fabriquée ». Tout dans l'objet esthétique - décoration ou absence de décoration, pureté des 

matériaux, simplicité des formes géométriques, etc.- manifeste une volonté affichée. Ce 

qui démontre encore une fois que dans le jugement esthétique, nous sommes plus attirés 

par les apparences de l'utilité que la satisfaction d'un besoin réel. Il n'y a aucune preuve 

qui puisse nous montrer qu'un objet utile doive nécessairement être beau. 

De la même manière, Hannah Arendt fait aussi de l’art le domaine dans lequel nous 

sommes confrontés à des œuvres qui existent « indépendamment de toute référence 

                                                 
74Ibidem.  
75Ibidem.  
76 Ibidem. 



 

 

utilitaire et fonctionnelle »77. L’image de l’art qui a cours en Europe, et celle qui a cours 

en Afrique, sont encore très différentes parce qu’elles proviennent de deux ensembles 

socioculturels différents. En Europe, les beaux-arts sont un ensemble d’activités dont le 

but est la création d’œuvres d’art, sources de plaisirs esthétiques.  

Ces préalables énoncés, nous pourrons construire la problématique autour de laquelle 

s’organise ce chapitre. Pour cela, nous parlerons des interactions entre la religion négro-

africaine et l’art traditionnel, de la beauté fonctionnelle et de la beauté esthétique, et enfin 

de la formation et de la fonction de l’artiste dans les sociétés africaines.  

 

§ 1. Les interférences entre la religion négro-africaine et l’art  traditionnel 

 

J.-P. Hodin remarque que « les vrais artistes sont les plus religieux parmi les mortels». 

Aussi l’élément sacré se trouve-t-il curieusement réduit dans l’art. Les origines et le 

destin de l’homme, les questions sur la création du monde s’expliquent par rapport à la 

révélation du Dieu-Esprit. Tout est concentré dans cet Esprit. L’Esprit se donne « 

esthétiquement » la réalité concrète des configurations phénoménales de la subjectivité 

absolue. L’art surgit de l’Absolu qui découvre dans l’être-là de la subjectivité humaine sa 

réalité de savoir et d’agir. La figure humaine est animée de cette possession subjective du 

divin.  

L’art n’est pas sa vérité finale. C’est au-delà de lui, dans la représentation religieuse, 

ou dans la présence de l’Esprit, que se dévoile son infinité. L’artiste « voit le caché, l’âme 

des choses ». Révéler le secret caché au cœur des choses, c’est découvrir aussi l’homme, 

si la vocation de l’homme est de côtoyer ce secret. Cet homme à qui l’on en appelle, c’est 

ce que Marcelle Brisson, dans Expérience religieuse et expérience esthétique, désigne par 

« l’homo religious ». Sa religion devient la vérité de l’art. 

Le recours systématique au paradigme de l’irrationnel expressément en usage à propos 

des faits religieux et sacrés des sociétés dites traditionnelles, relève donc, à notre avis, 

                                                 
77Arendt H., La Crise de la culture, Paris, Gallimard Idées, 1972. 



 

 

d’un manque de rigueur dans la recherche. Dans le domaine du sacré, le culte des ancêtres 

présente des faits qui vont à l’encontre d’une prétendue irrationalité.  

Ghislain R. Ogandaga dans un excellent article intitulé « Étude sur le sacré »78, montre 

qu’il existe aujourd’hui des faits qui recoupent certaines préoccupations actuelles dans les 

neurosciences, et qui sont présents dans les rituels d’initiations et les mythes. Dans ces 

derniers, se trouvent consignée la science liée à la molécule de la Vie, l’ADN, l’un des 

fondements essentiels du culte des ancêtres. Et Marcel Griaule et Germaine Dieterlen 

nous apprennent qu’il existe aussi en Afrique des rituels qui font appel à des 

connaissances astrophysiques, notamment le système de Sirius. Ne voir donc dans le 

sacré ou le religieux qu’un aspect irrationnel, relève tout simplement de l’absurde et d’un 

déni de réalité. Rudolf Otto faisait justement remarquer que : « Faute de reconnaître dans 

le sacré le facteur premier, qualitativement original et irréductible, et le ressort de toute 

l’évolution historique de la religion, toutes les explications animistes, magiques et 

sociologiques de la genèse de la religion s’égarent d’emblée et passent à côté du vrai 

problème »79.  

L’expérience du sacré présuppose non seulement différentes catégories du Réel, mais 

aussi différents états de conscience qui synchroniseraient à chacun de ces degrés du Réel 

le besoin pour l’individu de modifier sa conscience pour parvenir à ces autres niveaux. 

L’expérience du sacré est antérieure à la construction de rites initiatiques, parce que c’est 

le rite qui renoue le contact avec cette autre dimension du Réel. Elle préside à 

l’élaboration des mythes surtout cosmogoniques et cosmologiques en faisant synchroniser 

sacré et profane. 

Tout cela montre bien qu’il n’y a pas d’irrationnel dans la production des objets rituels 

africains. Prôner une quelconque irrationalité dans ce domaine, c’est passer à côté de 

l’essentiel. Le sacré tel que le décrit Rudolf Otto est une expérience au cours de laquelle 

l’individu est confronté au Tout Autre. L’objet ou l’espace qu’il perçoit est soudain 

                                                 
78Article publié sur le site internet : http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm  
79Otto R., Le sacré, Paris, Payot et Rivages, 1995, pp. 30-31. 

 

http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm


 

 

envahi par une présence qui déchire sa conscience et lui transperce l’âme. Il ne se sent 

plus être de chair et d’os, mais uniquement essence. Il se sent protégé hors du temps car 

l’ici et maintenant n’existent plus, il est dans un ailleurs. L’expérience du sacré est donc 

une expérience effrayante mais en même temps plaisante.  

L’individu revient à lui après la durée en fait brève de l’expérience. L’objet ou l’espace 

se dépossède de cette expérience qui l'emparait il y a encore quelques instants. Mais 

l’expérience crée un mal être qui ne sera atténué qu’avec la compréhension de 

l’expérience dont l’individu a été témoin et victime.  

Dans l’expérience du sacré, quelque chose qui ne fait pas partie de ce monde y a fait 

irruption et s’est retiré. Par conséquent, cette chose réside dans une autre dimension du 

Réel. Il faut donc admettre l’existence de différents niveaux du Réel. C’est ce que va 

montrer Ghislain R. Ogandaga, dans l’article précité, en abordant pour le réfuter le 

paradigme de l'irrationnel explicitement en usage à propos des faits sacro-religieux des 

sociétés africaines. Ces dernières, selon l'approche ethno-anthropologique, à travers leur 

culture, n'ont pu produire quelque chose d'intellectuellement cohérent. Toute leur 

production artistique relèverait de quelque chose d’irrationnel, d'illogique, de 

déraisonnable. Par irrationnel, ce qui est entendu c’est la « pensée pré-logique » que 

l'anthropologie contemporaine fait semblant de combattre.  

Le sacré n’est pas quelque chose de fortuit. L’expérience du sacré a une 

 « intentionnalité » : montrer à l’Homme qu’il existe d’autres niveaux du Réel, différents 

de sa perception immédiate. C’est là la fonction ultime de tout rituel d’initiation au culte 

des ancêtres : nous mettre en contact avec un Réel autre que l’ici et le maintenant. Avec 

l’expérience du sacré, l’individu est confronté au Tout Autre, il accède à une autre 

dimension du Réel.  

Le problème de la raison d’être du culte de l’ici et du maintenant, c’est le poids des 

ancêtres. La question est donc, selon Ghislain R. Ogandaga, de savoir expliquer pourquoi 

avoir choisi les ancêtres et plus exactement tel ancêtre, quelles sont les attentes, pourquoi 

ont-ils décidé un jour de mettre en place une institution religieuse ? 



 

 

Le plus important est donc le Sens d’une institution religieuse ou sacrée. Il faut accéder 

au sens et le partager avec la communauté héritière de l’institution religieuse et sacrée. 

Ceux qui étudient les objets rituels africains, ou un aspect relatif au culte des ancêtres, et 

qui ne tiennent pas compte de son origine qui est l’agriculture, pas plus que du passage de 

l’agriculture à la théorie du culte des ancêtres aboutissent très souvent à des conclusions 

qui n’ont rien à voir avec ce culte. Et selon Ghislain R. Ogandaga, dans son « Étude sur le 

sacré », beaucoup de spécialistes du sacro-religieux africain n’ont pas tenu compte de cet 

aspect : passage de l’agriculture à la théorie du culte des ancêtres. L’art africain 

traditionnel a toujours été au service du culte religieux et royal. Il est inséparable d’une 

religion ; une religion qui révèle que chaque objet peut-être le siège d’une force, qu’on 

peut implorer des divinités à travers des objets.  

Les critères pour décider du beau sont toujours en rapport avec une forme de religion. 

Chaque peuple a une « religion subjective », et l’art suppose toujours une religion de cette 

nature. Tous les peuples ont chacun un imaginaire qui leur permet de produire une œuvre 

d’art : « La création et l'invention artistiques, nous dit Hegel, sont elles-mêmes 

l'expression de la vie religieuse ; et pour le peuple les produits de cette activité ne sont 

pas des objets de simples contemplations, mais font partie de sa vie en général, de sa vie 

religieuse en particulier »80.  

L'art a cette destination en commun avec la religion. Davantage que l'art grec, l'art 

africain traditionnel est un art profondément religieux. Il confirme le point de vue de 

Hegel selon lequel : « c'est la vérité divine que l'art offre à la contemplation intuitive et 

au sentiment, et c'est cette vérité qui constitue le centre du monde de l'art tout entier »81.  

Cette vérité dont parle Hegel, c'est l'objectivité même de l'esprit dans l'art comme dans 

la religion. Il y a donc quelque chose de commun initialement à l’art et à la religion. Car 

les deux pôles se médiatisent et s’échangent plus qu’ils ne se réfutent. C’est dans 

l’interéchange de leur forme que s’achève le mieux leur essence. Les origines de l’art sont 

                                                 
80Hegel G. W. F., op. cit., tome III. 
81Ibid., tome I, p.121. 

 



 

 

en relation directe avec la religion. Les dieux africains ont pour origine la tradition revue 

par l’art. Parmi les arts particuliers, c’est la sculpture qui se prête avant tous les autres à 

figurer le divin dans son existence simple à soi-même, en laquelle doit se montrer 

davantage le dieu universel que le caractère déterminé.  

En tant qu’être déterminé et particulier, la divinité devient forcément une diversité de 

figures. Le polythéisme est essentiel au principe de l’art africain traditionnel. En ce qui 

concerne la représentation extérieure de ces Dieux, la sculpture est le principal art qui suit 

jusqu’au bout cette individualisation des dieux. Les statues africaines constituent cette 

représentation de l’idéal dans son extériorité ; elles sont les idéaux en soi et pour soi, les 

configurations immuables existant pour elles-mêmes, le centre de la beauté africaine 

plastique.  

Aussi l’élément sacré se trouve-t-il curieusement réduit dans l’art. Le sacré a toujours 

rencontré l’art : les symboles et les mythes amèneraient à une expression visuelle. Les 

origines et le destin de l’homme, les questions sur la création du monde, s’expliquent 

désormais par rapport à la révélation du Dieu-Esprit. Tout est concentré dans cet Esprit. 

L’Esprit africain se donne « esthétiquement » la réalité concrète des configurations 

phénoménales de la subjectivité absolue. L’art africain traditionnel surgit de l’Absolu qui 

découvre dans l’être-là de la subjectivité humaine sa réalité de savoir et d’agir. La figure 

humaine est animée de cette possession subjective du divin. 

Tout cela pour dire que l’art nous révèle la religion ; il exprime une certaine vérité 

religieuse. C’est cette révélation de la vérité religieuse qui est au fondement même de 

l’art. C’est cet aspect très religieux de l’art africain traditionnel qui a aussi existé dans 

l’art grec classique et dans l’art romantique qui a conduit beaucoup d’esthéticiens à se 

précipiter dans l’interprétation des objets d’art africain à partir de codes esthétiques 

propres à l’Occident, et qu’ignorent totalement les artistes africains. Or comment peut-on 

exclure un objet de son contexte culturel ? 

C’est la nature même de l’art et de la religion en Afrique qui entraîne nécessairement 

une solidarité entre eux ; leurs affinités résultent elles-mêmes de leur indifférenciation 



 

 

originelle. Ces deux affinités jouent dans les deux sens : il y a de la religion dans l’art 

africain traditionnel comme il y a de l’art dans la religion africaine. 

Dans son cours sur l'Esthétique, Hegel fait ce constat à l'égard de l'évolution de l'esprit 

et partant, de l'art : « avant de parcourir au concept vrai de son essence absolue, l’esprit 

doit d’abord parcourir une succession de degrés qui a son fondement dans ce concept 

lui-même, et à cette gradation de contenu qu’il se donne correspond, en connexion 

immédiate avec elle, une succession de configurations artistiques dans la forme 

desquelles l’esprit, en tant qu’esprit artistique, se donne la conscience de lui-même »82. 

De cette remarque, nous pouvons retenir que c'est au terme d'un processus que l'esprit 

apparaît pour ce qu'il est réellement : « À vrai dire, précise Hegel, [l'esprit] n'est jamais 

conçu en repos, mais dans un mouvement toujours en progrès »83. Ce qui revient à dire 

que l'esprit s'est regardé sur autant de miroirs jusqu'au moment où il atteint la vérité, le 

réel. En d'autres termes, il est toujours là, mais cette présence n'est possible que sous la 

forme d'un résultat. Cette évolution de l'esprit s'est effectuée dans tous les domaines, y 

compris celui de l'art. La véritable beauté est une création de l'esprit. L'art est une 

expression du penser, de l'esprit ; il fait partie de l'auto-déploiement de l'esprit dans toute 

sa spécificité. Sans doute, comme l'esprit, l'œuvre d'art nous est apparue aussi comme « 

un progrès de l'imparfait vers le parfait »84; c'est-à-dire comme un progrès vers le mieux, 

le plus parfait. Le caractère de l'œuvre, c'est ce qui donne à l'œuvre son originalité. C'est 

la marque distinctive de l'œuvre, son état ou sa qualité. 

Le symbole, nous dit Hegel, est « une existence extérieure qui est immédiatement 

présente ou donnée pour le regard de celui qui la contemple et qui cependant n’est pas 

prise pour elle-même, telle qu’elle se présente immédiatement, mais doit être comprise en 

un sens plus large et plus universel. Par conséquent, il faut distinguer, s’agissant du 

symbole, deux choses différentes : premièrement, la signification, et ensuite l’expression 

de cette signification »85.  

                                                 
82Ibid., pp.101-102 
83Hegel G. W. F., Préface de la Phénoménologie de l’esprit, Paris, Gallimard, 1993, p. 75 
84Ibid. p. 62 
85Hegel G. W. F., Cours d’esthétique, Paris, Aubier, 1995, p. 406.  



 

 

Les conceptions objectives et originelles qui sont offertes à nos regards, sont en 

général abstraites et indéterminées dans l'esprit des peuples. Et pour se les rendre 

manifeste, l'homme s'empare de ce qui est abstrait, le matériel, la matière, mais non de ce 

qui est véritablement concret, vivant. Un tel art, ne peut être que symbolique, nous dit 

Hegel. Car « l'idée cherche encore sa véritable expression artistique ; encore abstraite et 

indéterminée, elle ne porte pas en elle-même les éléments de sa manifestation extérieure, 

mais se trouve en présence de la nature et des faits humains qui lui sont extérieurs »86.  

Dans le symbole, l'idée ne parvient pas à réaliser son union avec le sensible ; le 

symbole est le commencement de l’art. Il essaye de signifier quelque chose, mais n'y 

parvient pas. Ce premier moment de l'art se caractérise par l'être-soi de l'esprit : c'est la 

phase de l'immédiateté de l'esprit. Il est en cela une enveloppe insuffisante du vrai. L'idée 

de ruse, par exemple, ne se reconnaît qu'à moitié dans le renard, de même que l'idée de 

force par rapport au lion ou celle de la balance par rapport à la justice. Toutes ces idées 

révèlent une idée générale : dans un lion, il y a autre chose que la force, de même que le 

renard pour la ruse et la balance pour la justice. Le lion comme le renard est avant tout un 

animal et la balance une chose. 

L'art symbolique se caractérise par un combat incessant entre le contenu et la forme 

qui cherchent en vain à se mettre d'accord. Le symbole ne peut en effet accéder à l'idée en 

elle-même, qui est en dehors de toute forme extérieure. Il part du réel et veut l'exprimer 

en idées générales par des associations qui n'ont pas une très grande importance. Ces 

idées générales ou « représentations » ne peuvent donc pas convenir adéquatement à 

l'esprit, parce qu'ici la pensée n'est pas explicite ni l'esprit indépendant. Les symboles ont 

un sens mystérieux ; ils font souvent allusion au divin non pas par un caractère qui lui est 

propre, mais par ses qualités qui ont quelque ressemblance avec l'idée.  

L'art symbolique se propose donc comme fonction le décryptage de l'esprit par lui-

même, mais il n'y parvient pas réellement. L'esprit, au moyen de l'art, tient lieu 

d’exprimer sa pensée au-dehors par des phénomènes naturels.  

                                                 
86Hegel G. W. F., Esthétique, tome III, « L’art symbolique », Paris, Aubier, 1964, p. 9.  



 

 

L’exemple du masque Kanaga que nous décrit Marcel Griaule dans son article « Les 

symboles des arts africains »87 est très significatif. Ce masque dogon est « fait d’une 

hampe montant du vertex et sur laquelle sont rapportées deux branches transversales 

formant croix de Lorraine. Ces branches sont elles-mêmes munies en leurs extrémités de 

quatre courtes planchettes de direction parallèle à la hampe, dirigées vers le haut en ce 

qui concerne la branche supérieure, vers le bas pour l’autre. Le haut de la hampe est 

souvent terminé par des figures d’hommes ou d’animaux »88. 

L’objet symbolise un oiseau qui aurait été sculpté en remplacement d’un oiseau tué par 

un chasseur et sa création aurait donné lieu à des sacrifices de purification et de 

consécration. Selon Marcel Griaule, ces mythes d’origine et ces interprétations cachent 

des idées beaucoup plus profondes. La forme actuelle est dérivée d’une série d’autres 

dont la première, une branche verticale de svastika, exalte aussi « le premier geste du 

démiurge après qu’il eut créé le monde »89 : en voulant montrer son œuvre, il tendit un 

bras vers le haut, paume en l’air pour montrer le ciel, tandis que l’autre paume, au bout du 

bras baissé, montrait la terre.  

Mais le désordre s’étant infiltré dans la création, le démiurge s’est déplacé pour la 

refaire. Il tourne la tête sur lui-même, et ce geste fut concrétisé par un masque en svastika 

issu du premier par jonction d’une branche horizontale. C’est ce dernier type qui a donné 

l’objet actuel, à la différence près que les « mains », sur chaque branche horizontale, 

étaient disposées en sens contraire90. Cette forme actuelle qui porte le nom de « main de 

Dieu », a une nouvelle interprétation, complémentaire du premier : « À l’origine était un 

infiniment petit dont le symbole est la graine de Digitaria exilis, graminée qui, 

mythiquement, fut la première plante cultivée. Cet organisme était pourtant un monde à 

l’intérieur duquel un noyau central éjectait des germes […]. L’un de ceux-ci, crevant 

l’enveloppe, s’allongea selon une ligne verticale […] en travers de laquelle vint se placer 

                                                 
87Griaule M., « Les symboles des arts africains », in L’art nègre, Présence Africaine, n°10-11, Seuil, 

1951, pp. 12-24. 
88Ibid., p. 16.  
89Ibidem 
90Ibid., p. 17.  



 

 

un second germe. Ce carrefour marqua les quatre points cardinaux délimitant l’espace 

total où devait se développer la création […]. Puis un troisième germe, prenant la place 

du premier, le poussa et le tordit en boucle dont il enveloppa sa base […]. Ainsi fut 

tracée l’image du monde et par là même celle de l’homme qui en est à la fois le résumé, 

l’acteur et la fin »91.  

L’histoire de l’art africain traditionnel s'explique donc dans l’histoire religieuse de 

l’Esprit africain. Mais comment l’Esprit réalise-t-il la glaise de l’histoire ? S’il est vrai, 

comme le pense Hegel, que les origines de l’art sont en relation directe avec la religion, 

nous pouvons aussi, d’une certaine manière et à partir de cette proposition, tirer la 

conclusion inverse et dire que les origines de la religion sont en relation directe avec 

l’art : ce qui peut aussi se justifier si des aspects esthétiques se mêlent dans la religion. 

Or, le symbole, dans la signification où Hegel emploie ce mot, constitue, selon le concept 

tout comme selon la manifestation historique, « le commencement de l’art »92. Et il ajoute 

que là où le symbole se développe de façon libre dans sa conformation particulière, il a 

souvent la caractéristique du sublime. En effet, la première rupture manifeste de ce qui est 

en soi et pour soi d’avec l'existence sensible, c’est dans la sublimité qu’il faut la chercher 

puisqu’elle hausse l’absolu au-dessus de toute présence immédiate, et par là même établit 

la délivrance d’abord abstraite qui est à tout le moins le fondement du spirituel. Le 

sublime essaye d’exprimer l’infini, sans trouver dans le domaine des apparences un objet 

qui conviendrait pour cette image. L’infini est, selon son infinité, extraordinaire et 

sublimement supérieur à toute expression du fini. C’est ce dépassement de la déterminité 

de la représentation phénoménale qui constitue le caractère général du sublime.  

Ce qui nous amène à analyser ce que Hegel appelle la « symbolique inconsciente » et la 

« symbolique de la sublimité » en tant qu’elles peuvent constituer des stades de la forme 

artistique symbolique. Il désigne par « symbolique inconsciente » la forme symbolique 

dans sa configuration encore immédiate, une configuration non encore sue et posée 

comme simple représentation et comparaison. Du point de vue de la « symbolique 

                                                 
91Ibid.  
92Hegel G. W. F., Cours d’esthétique, Paris, Aubier, Tome 1, 1995, p. 405. 



 

 

inconsciente », la mythologie devrait être examinée seulement « historiquement », dans la 

mesure où, d’une part, elle se suffit à elle-même par son côté artistique, ses figurations, 

ses images, ses dieux avec leurs actions et leurs aventures, et d’autre part, elle s’est 

progressivement formée, du point de vue de sa constitution historique, à partir des 

premiers rudiments locaux, de l'imagination des prêtres, des artistes et des poètes, de faits 

historiques, de contes et de traditions étrangères. Pour cette raison, la mythologie 

exigerait d’être comprise symboliquement. Symboliquement signifie ici seulement, selon 

Hegel, que les mythes, en ce qu’ils sont créés à partir de l’esprit, renferment en eux « des 

pensées universelles sur la nature de Dieu »93. 

Les mythes et histoires imaginaires ont, en effet, leur origine dans l’esprit humain, 

lequel peut certes jouer avec les représentations qu’il se fait des dieux, mais pénètre avec 

l’esprit religieux dans un domaine supérieur où la raison devient le créateur des figures. 

La religion tout comme l’art trouvent leur figure dans l’esprit, qui est en quête de sa 

vérité, la découvre et l’apporte à la conscience dans une configuration quelconque qui a 

avec ce contenu de vérité un rapport plus ou moins étroit. 

Mais nous avons beau approuver l’idée selon laquelle la mythologie, avec ses histoires 

sur les dieux, contient en elle-même un contenu de profondes représentations religieuses, 

la question se pose toutefois de savoir, s’agissant de la forme artistique symbolique, si 

toute mythologie et tout art sont forcément à prendre symboliquement.  

Mais à côté de cette « symbolique inconsciente », il y a aussi ce que Hegel appelle « la 

symbolique de la sublimité » ; car, comme il le dit lui-même, là où le symbole se déploie 

de façon autonome dans sa configuration particulière, « il a généralement le caractère du 

sublime ». La sublimité devient ainsi le deuxième stade de la forme artistique symbolique. 

Pour Hegel, le contenu que la signification acquiert ici est celui qui fait qu’elle est, 

face à la phénoménalité effective, « l’Un substantiel en soi-même »94, qui n’est lui-même 

en tant que conscience que pour la pure conscience. Dès lors, cette substance ne peut plus 

avoir sa forme en quelque chose d’extérieur, et dans ce cas, c’est le caractère symbolique 

                                                 
93Ibid., p. 415. 
94Ibid., p.485 



 

 

proprement dit qui disparaît. Toutefois, cette unicité en soi-même ne peut être identifiable 

que si cette substance est aussi prise comme le pouvoir créateur de toutes choses, en 

l’espèce desquelles elle se révèle et apparaît comme phénomène, et envers lesquelles, elle 

a un rapport positif. Mais, en même temps, sa détermination est telle que l’expression de 

la substance doit être au-dessus des phénomènes singuliers en tant que tels ainsi que de 

leur effectivité, ce par quoi ensuite, dans un déploiement plus cohérent, le rapport positif 

se transforme en rapport négatif, qui consiste à se débarrasser du phénoménal en ce qu’il 

est quelque chose de particulier, et donc également de non adéquat à la substance et 

périssant en elle.  

« Cette affiguration réanéantie par cela même qu’elle expose, en sorte que l’exposition 

du contenu s’avère en même temps abolition de l’exposition », c’est donc cela la 

sublimité, que Hegel ne place pas dans la pure individualité du psychisme et de ses idées 

de la raison, mais qu’il considère comme produite dans « la substance une et absolue »95, 

en ce que cette substance est le contenu à symboliser. La forme artistique du sublime est 

donc produite par la substance comme perception au monde dans son apparition 

immédiate.  

 

§ 2. Beauté fonctionnelle et beauté esthétique 

 

Dans le paragraphe 16 de la Critique de la faculté de juger, Kant fait une comparaison 

entre ce qu’il appelle de la beauté libre (pulchritudo vaga), qui plaît par elle-même, et la 

beauté adhérente (pulchritudo adhaerens). La beauté libre, écrit-il, « ne présuppose 

aucun concept de ce que l'objet doit être » ; alors que la beauté adhérente « suppose un 

tel concept et la perfection de l'objet d'après lui »96. La beauté libre résulte en fait de la 

perfection de l'objet et suppose une fin interne, une finalité vers laquelle tend l'objet. Une 

                                                 
95Ibid., p. 486 
96Kant, op. cit., §16. 

 

 



 

 

belle fleur, par exemple, est une libre beauté naturelle. Car en tant que telle, la fleur ne 

signifie rien en elle-même, elle ne symbolise rien ; elle n'exprime aucun objet sous un 

concept bien défini : elle plaît uniquement par elle-même. De même, une musique sans 

texte ou simplement une musique improvisée, des animaux, des tableaux de peinture, sont 

dits « beaux » non pas parce qu'ils se ramènent à un concept déterminé, mais parce qu'ils 

plaisent librement et pour eux-mêmes. Tandis que la beauté adhérente (que nous pouvons 

retrouver chez les êtres vivants et sur des édifices) est conditionnée par le concept de ce 

que l'objet doit être pour bien remplir sa fonction et par conséquent un concept de sa 

perfection. Dans un jugement de beauté adhérente, nous rapprochons l'objet de ce que 

nous savons déjà de lui ; c'est-à-dire de ce qu'il doit être pour être esthétiquement valable.  

C'est dire alors que la beauté charnelle que nous contemplons dans un individu, et qui 

se réalise sur l’éclatante perception du rapport qui relie la composition de l'organe à sa 

fonction (finalité interne), n'est par conséquent qu'un cas spécifique, mais 

particulièrement important, de beauté adhérente, produite sur l’intention en général. Ce 

qui nous amène à nous poser la question de savoir si la beauté organique peut réellement 

nous donner la vraie définition du beau. Répondre à une telle question, serait répondre 

aussi à la question de savoir, dans le cadre d'un jugement de la perception de l'objet, ce 

qui nous permet de mettre en relief la conformité entre la structure de l'objet et sa finalité.  

La réponse à cette question, Jean Lacoste l’a trouvée dans l'Éloge de la main d'Henri 

Focillon. Il le cite en ces termes : « la main est action : elle prend, elle crée, et parfois on 

dirait qu'elle pense ». La main, même si elle est dotée d'un « génie énergétique et libre », 

comme l'a souligné Focillon, n'est cependant, selon Jean Lacoste, que l'allongement et 

l'instrument du corps. Et nul ne peut affirmer qu'un bel homme est celui dont les membres 

tendent de la manière la plus profitable à l'exécution de leurs fonctions.  

Dans ce sens, le jugement esthétique ne résulte plus de la satisfaction immédiate que 

nous procure la représentation de l'objet, mais plutôt, d’un plaisir intellectuel mystérieux, 

qui se réalise, quant à lui, sur l’idée d'un contentement de l'homme. Dès lors, réduire la 

définition de la beauté à la beauté organique, et donc à la finalité interne, est à la limite 

même irrecevable. Car il peut toujours y avoir une discordance entre le jugement 



 

 

esthétique immédiat et la convenance fonctionnelle. Mais pour Kant, « l’art des artistes » 

est distinct d’un simple savoir-faire, fût-il celui de l’artisan le plus doué, car le génie 

artistique, pense-t-il, n’a rien de commun avec le talent technique. L’art de l’artisanat est 

complètement différent de la création esthétique ; il n’est qu’une production d’objets 

fonctionnels.  

En Afrique traditionnelle, les arts sont en général au service de fins religieuses et 

sociales : le sentiment du beau est inséparable de sentiments religieux, éthiques et 

collectifs. L’œuvre d’art tend à renvoyer l’Européen à son moi en proie à la jouissance 

esthétique. L’objet traditionnel dont l’aspect artistique n’est qu’un aspect parmi tant 

d’autres, conduit l’Africain à l’ordre du monde, à la puissance de la vie et à la 

communauté à laquelle il rattache son utilisateur et son spectateur. On ne peut analyser 

l’art africain traditionnel sans faire la différence entre « la beauté fonctionnelle » et « la 

beauté esthétique » : pour la première, les choses ne sont belles que parce qu’elles 

remplissent leur fonction ; alors que la seconde prétend s’adresser « immédiatement à 

l’œil et à l’esprit dans un spectacle bien proportionné »97. 

Le beau dans l’art africain traditionnel est une beauté adhérente qui équivaut en fait à 

ce que Jean Lacoste appelle la « beauté fonctionnelle » (ou convenance fonctionnelle), et 

qui a été bien décrite par Socrate dans Hippias Majeur98. Il est tout à fait possible de 

considérer la beauté comme une fin, comme « la forme optima d’adaptation à une fin ». 

La fin – c’est-à-dire ce pour quoi l’objet a été créé – répond à une question qui porte sur 

la finalité de l’objet. Le mot « art » vient du mot latin ars et du terme grec techné, qui 

révèle un savoir-faire, la maîtrise accomplie d’une technique, en particulier celle des 

artisans. C’est en ce sens qu’il faut comprendre la définition de Socrate selon laquelle « le 

beau, c'est ce qui nous est utile »99. Est « beau », par conséquent, ce qui s'adapte bien à sa 

fonction, ce qui fait bien son œuvre. Une chose est belle par rapport aux propriétés qu'elle 

« tient ou de la nature, ou de l'art, ou de sa position, appelant beau ce qui est utile, en 

                                                 
97Lacoste J., L’idée de beau, Paris, Bordas, 1986, p.19. 
98Platon, Hippias Majeur, Paris, Flammarion, 289e, 290dcde, 291abcd 
99Ibid., 295c. 



 

 

tant qu'il est utile, en tant qu'il sert à une certaine fin, et autant de temps qu'il est utile ; et 

laid, ce qui est inutile à tous égards »100.  

Une chose est belle si elle remplit bien sa fonction. C'est ainsi que la beauté d'un 

masque africain, par exemple, proviendra de la parfaite adaptation de ses formes à ses 

fonctions. La beauté du masque est liée à son utilité par rapport à un rite ou une 

cérémonie bien précise. L'expérience esthétique, en ce sens, est liée à l'acquisition d'un 

savoir ; pour dire d'un objet, d'une statue ou d'un tableau qu'il est beau, il faudrait se faire 

d'abord une idée de la fin poursuivie et décoder par quel moyen cette fin est atteinte. 

Toutefois, faudrait-il connaître la finalité de l’objet d’art pour juger qu’il est beau ? Peut-

on considérer l’utilité comme fondement du jugement esthétique ? L’accepter, c’est 

renoncer à donner à la théorie de la beauté une autre définition que fonctionnelle. 

Sous ce rapport, chaque objet peut être beau, pour autant qu’il remplisse bien sa 

fonction. Mais dire qu’un couteau est beau quand il remplit sa fonction, qui est de couper, 

est-ce encore formuler un jugement esthétique ? Peut-être faut-il, pour analyser la 

convenance fonctionnelle, distinguer, à la manière de Kant, la finalité externe ou « utilité 

» et la finalité interne ou « perfection ». Il convient en effet de distinguer la relation qui 

unit un objet à son utilité : « Comme l’on ne peut juger de l’utilité d’un objet que dans la 

mesure où l’on reconnaît sa fonction, et donc le besoin qu’il doit satisfaire, le jugement 

esthétique demeure suspendu à la connaissance que nous avons de la fin de l’objet, donc 

à un concept, ce qui interdit cette satisfaction immédiate qui est, au moins dans bien des 

cas, la condition d’un jugement sur la beauté »101.  

On ne peut assimiler la beauté à la satisfaction d’un besoin actuel ; dans bien des cas, le 

plaisir qui détermine notre jugement n’est pas lié à l’existence même de la chose. En 

réalité, ce qui fait la beauté d’une chose utile, c’est plus la satisfaction d’un besoin 

éventuel que la satisfaction d’un besoin réel. Devant une belle calebasse bien adaptée à sa 

fonction – servant de récipient pour de la nourriture –, je pense moins à la satisfaction 

                                                 
100Ibid., 295e. 
101Lacoste J., op. cit., p.22. 

 



 

 

d’un besoin réel qu’aux besoins des utilisateurs. En ce sens, le jugement esthétique, même 

s’il est fondé sur la considération de l’utilité, demeure « désintéressé » au sens kantien du 

terme, dans la mesure où je songe à l’utilité de l’objet pour autrui et non pour moi-même. 

Sous ce rapport, on peut se demander s’il est vraiment juste d’opposer, comme l’a fait 

Kant, la libre beauté de l'embellissement et la beauté adhérente de l’utile. Car on sait très 

bien que l’homme ne soumet jamais l’objet aux seules exigences de l’utile et que la 

décoration, la peinture a toujours eu droit de cité : les habitations, les ustensiles, les 

armes, les masques, les statues, sont toujours peintes et ornées de décorations, de dessins 

géométriques.  

L’art africain traditionnel semble strictement fonctionnel, et toujours lié à des 

applications pratiques, à des rituels, à des cérémonies, ou des actes marquants de la vie 

sociale. On s’est basé sur cet aspect de l’expression artistique pour souligner la différence 

entre l’art africain traditionnel et celui de l’art occidental. Mais l’art africain traditionnel 

n’est pas seulement fonctionnel : il vise aussi le beau.  

Avant de délaisser ce genre de considérations pour nous tourner vers notre objet 

proprement dit, il nous faut donc d’abord discuter brièvement ces ambiguïtés et les doutes 

que pourrait éveiller une entreprise comme la nôtre. Dire que l’art africain traditionnel est 

uniquement fonctionnel, c’est dire que les artistes africains qui ont sculpté des masques, 

des statuettes et d’autres créations, ne connaissaient pas la notion du beau. On ne saurait 

nier en effet que l’art africain puisse être fonctionnel, lié à la société et à la religion. Sous 

cette forme, on pense souvent que l’art africain ne vise pas le beau mais l’utile. Mais ce 

que nous entendons nous-mêmes examiner est le beau dans l’art africain. Car nous 

pensons que l’art africain - ainsi que tout art - ne commence à remplir sa véritable 

mission que lorsqu’il se place dans la sphère commune qu’il partage avec la religion et la 

société. Hegel n’avait-il pas souligné que « c’est dans des œuvres d’art que les peuples 

ont déposé leurs conceptions et leurs représentations intérieures les plus substantielles, et 

le bel art constitue bien souvent la clef, voire chez certains peuples l’unique clef, 

permettant de comprendre leur sagesse et leur religion » ? 



 

 

De cette remarque, nous pouvons tirer avec Hegel une conséquence immédiate et 

relative, à savoir que le beau artistique n’est ni l’idée logique ni l’idée naturelle. Il relève 

du domaine spirituel, mais il ne reste pas aux connaissances et aux actes de l’esprit 

absolu. Dans cette perspective, nous disons, avec Hegel, que l’art dans sa grandeur ultime 

et réelle partage avec la religion et la philosophie un seul et même domaine. Sous ce 

rapport, l’art africain traditionnel, même s’il est lié à la religion ou s’il est utilitaire, peut 

donc se prêter à un examen scientifique.  

De ce point de vue, rien ne nous empêche donc de nous orienter par la pensée dans 

l’immensité des œuvres et des formes artistiques africaines. Nous aurions donc à présent 

indiqué le contenu auquel nous entendons nous restreindre pour notre conception de l’art 

africain traditionnel qui, à notre avis, est digne d’un traitement scientifique, et un examen 

philosophique permet de révéler une philosophie de l’art africain. Dans toutes les 

cultures, l’art exprime, à des degrés divers, des caractéristiques utilitaires ; ce n’est 

qu’avec l’émergence du romantisme en Occident qu’est apparu le concept d’ « art pur ». 

L’art grec classique, on le sait, avait d’une certaine manière un but utilitaire.  

L’art africain traditionnel est en général fonctionnel ; il n’est ni plaisir ni décoration 

s’ajoutant à l’objet ; il donne à l’objet sa valeur, il le réalise ; lorsque l’objet assure 

exactement sa fonction et répond à son objectif, c’est-à-dire au but pour lequel il a été 

produit, alors il est efficace et beau. La beauté elle-même est efficacité, réussite, 

adéquation de l’objet à son but. L. S. Senghor note à ce propos qu’ « il n’est pas question 

de l’« art pour l’art », poursuivant une fin indépendante ; il s’agit d’un art engagé dans 

la vie de tous les jours : d’un art utilitaire, … pas anti-esthétique, tout au contraire »102.  

En d’autres termes, l’art africain traditionnel n’est pas un agrément ni un passe-temps, 

encore moins une ornementation. C’est pourquoi, il parle du paradoxe de l’art africain. 

Celui-ci « n’est réellement esthétique qu’à la mesure de son utilité : de son caractère 

fonctionnel »103. Autrement dit, la beauté de l’œuvre ou de l’objet d’art africain 

                                                 
102Senghor L. S., Liberté 5, « Le dialogue des cultures », Paris, Seuil, 1993, p.19-20. 
103Ibid., p.20. 



 

 

traditionnel n’est telle qu’en fonction de son efficace, de son utilité et de sa fonctionnalité 

sociales, vitales ou magiques et religieuses.  

Dans le Moyen Âge européen, dont descendent les sociétés contemporaines du monde 

occidental, très peu d’objets étaient faits uniquement pour être regardés. Il suffit d’ouvrir 

un livre d’histoire de l’art médiéval et de regarder les illustrations. Beaucoup de ces 

objets étaient liés soit à un rite religieux, à l’exercice du pouvoir souverain, ou à la 

hiérarchie aristocrate, soit à la vie quotidienne des palais et des cités fortifiées. Si certains 

de ces objets n’avaient qu’un rôle visuel - comme les broderies accrochées aux murs 

retraçant des scènes de chasse - ils étaient peu nombreux. 

L’antiquité classique, qui recouvre un autre ensemble de la culture occidentale, n’a pas 

non plus produit beaucoup d’objets strictement visuels. Certes le livre d’histoire de l’art 

illustré nous montre des objets créés pour être vus, par exemple les élégantes petites 

statuettes tanagra en argile et les statuettes en bronze, mais ne prendre en compte que 

cette sorte d’objets, c’est passer à côté des créations artistiques religieuses les plus 

significatives de la Grèce et de Rome comme les statues des dieux, les temples, les 

monuments publics et les récipients décorés pour des usages cérémoniels ou domestiques. 

En Chine, la vocation esthétique n’est pas première dans la création. La sculpture 

chinoise est profondément religieuse. Elle s’affirme comme un courant original de l’art 

bouddhique, héritier d’une riche tradition mais indépendant et répondant aux attentes 

d’une culture particulière : attente d’images et d’explication pour les nouveaux fidèles, 

mais aussi volonté d’honorer la divinité, voire de s’en attirer les faveurs. Elle reste fidèle 

aux particularités physiques du Bouddha : chaque détail iconographique reflète ainsi une 

croyance ou un aspect des textes sacrés. La statuaire bouddhique chinoise dérivée d’une 

foi religieuse profonde et son apparence formelle était faite pour engendrer ou exprimer 

les émotions religieuses propres au bouddhisme chinois. Le propos n’était ni le réalisme 

ni une quelconque vocation décorative. Il s’agit d’une icône, d’un support pour un 

message religieux. De la même manière, en Afrique traditionnelle beaucoup des figurines 

et des masques sont fabriqués pour satisfaire des besoins qui sont de l’ordre du religieux. 

Mais malgré cet aspect religieux, on sait aussi que les motifs décoratifs autour d’un 



 

 

masque n’ajoutent en rien à la fonction de l’objet. De la même manière que les Chinois, 

les Grecs et les Romains, les Africains ont aussi ajouté à leurs objets des motifs décoratifs 

ou géométriques qui ne sont pas utiles à la fonction de l’objet.  

On pense souvent que l’Afrique traditionnelle ne connaît pas « l’art pour l’art », et que 

l’art africain traditionnel est profondément religieux. Ceux qui parlent d’ « art pour l’art», 

veulent dire par là que l’artiste fabrique un objet « sans fonction didactique ou 

moralisatrice »104, qu’il  s’intéresse uniquement à la composition, la couleur ou la forme 

de l’œuvre et non à son contenu. Son œuvre sert à décorer. Certes l’art africain 

traditionnel a ses rôles socio-religieux, mais il existe des objets qui n’ont aucune fonction. 

Frank Willet (1994 : 164-165) nous rappelle que chez les Fons du Dahomey (actuel 

Bénin), par exemple, les moulages en laiton d’animaux et de personnages n’ont pas de 

finalité religieuse ou moralisante. Ces objets sont réalisés « pour le pur plaisir de l’œil » 

(1994 : 165). Ils n’ont pas de fonction sociale ou religieuse, indépendante du sujet figuré : 

ils sont exposés dans les maisons comme objets de décoration et de prestige. Ce sont donc 

des exemples d’« art pour l’art » en Afrique. Les Dans créent aussi des objets en cuivre 

(animaux, figure humaine, fusil, panier, pipe…) « pour le seul plaisir esthétique », 

puisqu’ils sont exposés pour qu’on puisse les contempler. Il n’est donc pas exact que tout 

art africain traditionnel soit religieux. Il existe aussi dans cet art, des objets purement 

esthétiques, qui n’ont aucune fonction religieuse.  

 

§ 3. Formation et « anonymat » de l’artiste 

 

En s’intéressant à l’art africain traditionnel, l’Occident se montre fort peu curieux de la 

formation de l’artiste, de sa personnalité, des conditions de son travail, de sa situation 

dans la société. Or, il convient de rechercher dans quelles conditions il apprend son 

métier d’artiste et comment il l’exerce, pour quelle clientèle et à quelles fins il travaille, et 

de quelle façon il est jugé par son entourage.  

                                                 
104Willet F., L’art africain (1971), Paris, Thames & Hudson 1994, p. 164. 



 

 

En Afrique traditionnelle, l’éducation des enfants se fait d’une manière collective et 

par « classes d'âge ». Le jeune garçon, au moment du passage de l'adolescence à l'âge 

adulte, (circoncision), sera en principe éduqué par les adultes, selon ses dons, vers 

différents secteurs de la vie sociale : la chasse, la parole, le chant ou la musique, la 

arts décoratifs, les métiers du tissage, de la poterie, l’art culinaire. Alors il recevra un 

enseignement sur les techniques et les mythes correspondants. On trouve en Afrique 

traditionnelle des familles ou des villages entiers soumis à l'enseignement de maîtres 

sculpteurs. Le choix qualitatif démontre l'existence d'un sentiment critique.  

Le jeune artiste va entrer en formation chez un maître. Il va commencer par balayer, 

passer les outils, actionner le soufflet de la forge ; il devra apprendre et connaître le 

langage profane qui correspond aux objets d'usage domestique, qu'il pourra fabriquer 

pendant ses années de formation et le langage sacré, réservé aux objets rituels. Lorsqu'il 

atteindra un degré suffisant de connaissance des mythes, il produira des objets que son 

degré d'initiation lui permettra de réaliser. Par exemple, il aura la possibilité de fabriquer 

un masque de passage de grade en suivant un modèle. Selon la personnalité du maître et 

la variabilité du mythe, le jeune sculpteur pourra s'exprimer plus ou moins librement, 

s'écarter ou non du modèle proposé. Son esprit de compétition, son sens critique, ses 

dispositions techniques et créatrices seront encouragés à cette occasion. Le jeune artiste 

est préparé aux interdits, avantages, dangers, charges et droits inhérents à son métier.  

Le travail du sculpteur, par exemple, ne se fait qu’après apprentissage. Son œuvre n’est 

donc pas une production instinctive, ni le résultat de cette œuvre délirante ou irrationnelle 

que certains spécialistes mal informés ont considéré longtemps comme un des caractères 

de l’art africain traditionnel. Il est aberrant de considérer l’art africain comme « ces soi-

disant « primitifs » de l’art des enfants et des fous pour en faire une catégorie spéciale et 

vaguement pathologique de la création artistique »105 quand on sait que l’artiste africain a 

appris un métier, selon des règles esthétiques et sociales très précises. Il est devenu artiste 

par « vocation » par ou « cooptation ». Il a appris son métier et il est agréé selon ses 

                                                 
105Laude J., Les arts de l’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966, p. 130. 



 

 

capacités à produire des œuvres originales. C’est d’ailleurs dans le cas où son métier 

d’artiste correspond à un choix personnel, qu’il bénéficie de l’estime et de la 

considération de ses concitoyens. Quand son métier lui est transmis héréditairement, il est 

plutôt considéré, de par son statut et sa situation sociale, comme un artisan. En Côte 

d’Ivoire, par exemple, chez les Dan et les Guéré, le fils remplace le père qui lui enseigne 

son métier, mais, même dans ce cas, le néophyte doit se spécialiser dans le genre de 

création qu’il exécute le mieux (Jean Laude, 1966 : 130).  

L’artiste africain traditionnel travaille à l’intérieur de « cadres réglementaires » qui 

définissent l’objectif des sculptures et fixent les « conventions stylistiques ». Par 

conséquent, il peut se focaliser sur son travail en ne se posant que « des problèmes 

d’ordre plastique ». Il fait appel à son talent artistique. C’est dire que « l’art africain est 

un art conscient, intellectuel même, le contraire de ce délire instinctif, de cette création 

immédiate, de ce primitivisme hystérique que Vlaminck et les expressionnistes allemands 

ont cru découvrir en lui »106. 

Le Professeur Roy Sieber dans son article « The aesthetics of traditional african art », 

reconnaît que l’art africain a un pouvoir esthétique certain. Le savoir-faire technique est 

le critère d’évaluation majeure. La création artistique relève d’un talent. Le talent procède 

d’un acte unique, l’acte de création. L’artiste est ainsi vu comme un être à part. Comme le 

talent est une variable et que l’artiste est jugé selon le style et la fonction de l’objet, une 

évaluation critique est possible. En tant que base de l’évaluation critique, le talent et 

l’aptitude deviennent l’aspect dominant de l’esthétique africaine. Comme le talent 

différencie l’artiste de ses compagnons de vie, il représente aussi la base du concept de 

spécialité et de spécialisation. En effet, la reconnaissance sociale dont bénéficie l’artiste 

se base sur son rôle de spécialiste ; ses compagnons respectent et craignent un peu son 

talent. Sieber a une fois questionné quelqu’un qui habitait dans l’enceinte d’un fondeur de 

cuivre sur les techniques de ce dernier ; il lui a indiqué « avec un geste d’étonnement et 

de résignation que tout cela était bien trop compliqué et complexe à comprendre pour 

quelqu’un qui n’était pas fondeur de cuivre ».  

                                                 
106Ibidem. 



 

 

Dans les livres sur les arts d’Afrique noire, on évoque aussi rarement les noms des 

artistes que les dates des œuvres. Beaucoup d’ouvrages ou de catalogues de ventes parlent 

encore de l’anonymat de l’artiste africain traditionnel. Le nom en cause est le nom propre 

de l’artiste. Dans la société occidentale, le nom propre n’est pas seulement dit mais écrit, 

et lorsqu’il est écrit de la main par l’auteur, on l’appelle « signature » ; en ce sens est 

anonyme une œuvre sans signature. Mais la pratique de la signature n’est pas une 

constante dans l’histoire. L’anonymat dont on parle dans les arts traditionnels d’Afrique 

résulte tout simplement d’une méconnaissance. Ceux qui parlent d’anonymat, entendent 

que « l’artiste, en tant qu’individu, ou plus précisément, son individualité artistique se 

manifestant par celle de ses œuvres est inassignable et que, par suite, à l’artiste et à son 

œuvre ne peut être imputée aucune renommée dans le cadre même de son groupe 

social »107.  

Ainsi, ils n’ont fait que décrire le négatif de la personnalité artistique telle que la 

comprennent les occidentaux depuis la Renaissance. Recherchant dans les arts d’Afrique 

noire des individualités artistiques et observant des formes différentes de production 

artistique, ils ont transformé, encore une fois, ces différences en négation. Des chercheurs 

comme William Fagg ont rejeté ces représentations et pensent qu’il faut abandonner le 

préjugé de l’anonymat et rechercher des œuvres individuelles pour en découvrir. On peut 

mentionner des exemples de « signature », mais sous une autre forme que l’écriture 

alphabétique. William Fagg nous apprend que le sculpteur Olowe a coutume de « signer » 

son œuvre par un motif rectangulaire en sautoir108.  

Dans la ville yoruba d’Abeokuta, les ibéji (images de jumeaux) sculptés par Akinyode 

sont marqués à la base de trois carrés coaxiaux, tandis que Ayo « signait » la grande 

majorité de ses ibéji d’un triangle incisé sur la face inférieure de la base109. Au musée 

Dundo, Crowley a trouvé une pièce portant la marque Sakachiga 30 (« Sakachiga, prix : 

30 francs »). Sa signature se découpe en lettres capitales grossières sur le haut du 

                                                 
107Kerchache, J., Paudrat J.-L., Stephan L., L’Art africain, Mazenod, 1988, p.35.  
108Fagg W., 1981, pp. 102 et 106. 
109Fagg W., 1982, p.37. 



 

 

mulondo. De plus, l’objet artistique, masque le plus souvent, ne doit pas être pris comme 

la représentation ou l’image d’une entité sacrée, mais pour celle-ci même. Ce n’est pas 

une représentation, mais une présentification. Et si le masque incarne l’esprit ou la 

divinité, il n’y a pas à savoir qui l’a créé ; il ne peut être assignable à un artiste individuel. 

Les Nyonyosi ─ peuple mossi ─ expliquent l’origine de leurs masques par un mythe : 

alors qu’une catastrophe menaçait, un esprit, un animal ou Dieu lui-même, fit don du 

masque à un ancêtre. Ils se refusent absolument à parler de la création des masques et de 

l’identité de leur créateur. Les hommes ne participent pas, selon eux, dans la création de 

ces êtres sacrés ou mythiques. Frank Willet, dans L’art africain mentionne que « dans les 

sociétés à tradition professionnelle, les artistes ont la possibilité de créer un style 

personnel dans le cadre de la tradition sculpturale »110.  

Ces styles sont, dit-il, « identifiables » et l’on peut « reconnaître l’artiste d’après son 

œuvre ». Au fil des années, le degré de connaissance de la sculpture africaine, par 

exemple, est passé de l’identification de configurations tribales à celles qui sont propres à 

certains villages ou villes. On est même arrivé à distinguer, à l’intérieur d’un même 

atelier, le travail du maître de celui de ses apprentis, et à suivre le style de l’artiste depuis 

son initiation jusqu’à l’habileté, voire le déclin. Aujourd’hui, des centaines de noms 

d’artistes sont cités dans les publications. Roy Sieber dans « Sculpture of northern 

Nigeria » (1961) mentionne le nom de vingt-cinq sculpteurs. Chez les Montol, le nom du 

sculpteur est tenu secret aussi longtemps que ses masques sont en usage, mais il peut être 

révélé par la suite. William Fagg, dans ses travaux, donne de nombreux noms de 

sculpteurs accompagnés de reproductions de leurs œuvres. Fischer dans son étude sur les 

« Dans du nord-est du Libéria » (1963) a observé les techniques et les personnalités des 

sculpteurs Tame, Si, Tompienne et Son et d’autres sculpteurs. Chacun utilise les outils à 

sa façon111.  

Le père Kevin Carroll a écrit les bibliographies des sculpteurs Yoroubas Arowogun, 

Bandele et Lamidi. Tous les trois travaillaient dans le style de la ville Yorouba d’Osi 

                                                 
110Willet F., L’art africain, Paris, Thames & Hudson, 1994, p. 222. 
111Ibid., p. 223-226. 



 

 

Ilorin. Les masques de Lamidi et ses poteaux sont identifiables112. Frank Willet l’a 

rencontré au début de 1960. L’artiste avait réalisé une figue de jumeaux pour que ses 

quatre apprentis la copient et ils en avaient une bonne cinquantaine. Frank Willet 

demanda à chacun de lui montrer celles qu’il avait sculptées. Puis il examina chaque 

groupe pour voir s’il pouvait détecter un style individuel chez les apprentis. Les deux 

premiers débutaient dans le métier et n’avaient pas encore de style propre. Mais les deux 

derniers étaient parvenus à un style personnel, et Frank Willet a réussi « à repérer une ou 

deux statuettes qu’ils avaient réparties de façon erronée »113. Le style d’Arowogun se 

caractérise par un relief assez peu marqué et des formes douces ; la bouche est placée très 

bas et la ligne de la mâchoire inférieure forme approximativement un angle droit avec le 

profit des lèvres et du nez ; cette ligne s’efface doucement pour former le front ; le yeux 

sont très « plats et grands ouverts », alors que le style de Bandele est « audacieux », 

« ambidextre ».  

Ces quelques exemples suffisent à montrer l’insuffisance du concept négatif 

d’anonymat qui est attribué aux arts traditionnels de l’Afrique noire : il ne sert qu’à faire 

sous-estimer la riche diversité de la production artistique africaine d’autant plus qu’une 

œuvre peinte ou sculptée n’est pas moins belle ou émouvante parce qu’on n’en connaît 

pas l’auteur. On ne saurait trop insister sur le fait qu’aux yeux des Africains les sculptures 

ne sont pas anonymes. Michel Leiris cite, chez les Dogons, l’artiste Anségué qui avait la 

réputation d’être un bon sculpteur. Un artiste dahoméen qui tardait à exécuter la 

commande d’un roi répliqua à quelqu’un qui lui avait demandé si, à la belle époque, cela 

ne lui aurait pas coûté la tête : « Quel bien ma tête aurait-elle fait au roi ? On ne trouve 

pas des artistes partout »114.  

Prendre donc en compte l’anonymat dans les créations artistiques africaines, c’est 

ignorer le contexte culturel des œuvres. Dans les villages, on conserve pendant longtemps 

le souvenir des artistes et de leurs œuvres.  

                                                 
112Yoruba religious carving, Londres, 1967, p. 79-115. 
113Ibid., p. 235.  
114Laude  J., Les arts de l’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966, p.144. 



 

 

CHAPITRE IV : LES ARTS CONTEMPORAINS DE L’AFRIQUE NOIRE 

 

La notion d' « art contemporain africain » est au moins aussi problématique que celle 

d' « art traditionnel ». Selon Sidney Littlefield Kasfir dans son ouvrage L’Art 

contemporain africain (2000), elle correspond, sans distinction, aux formes d'art produites 

à la fin des années 1950 au carrefour des grandes métropoles, lieux d'une culture 

populaire bouillonnante, des ateliers mis en place par des Européens, de la politique 

culturelle et patrimoniale des jeunes États indépendants. L’auteur analyse « les 

transformations majeures de la pratique artistique africaine que l’invasion coloniale a 

induites, en privilégiant la période débutant dans les années 50, qui voit la fin du 

colonialisme et la proclamation d’États indépendants. […] C’est en effet à cette époque 

[…] qu’est apparue l’extraordinaires euphorie intellectuelle et créative qui a en découlé. 

En termes de datation, l’art africain « contemporain » est donc fondamentalement 

postcolonial mais, tout comme l’art occidental « contemporain », il ne peut être expliqué 

ni même décrit correctement sans une analyse de son contexte historique » (2000 : 9).  

Cette histoire comprend bien entendu la période coloniale mais aussi les pratiques 

artistiques beaucoup plus anciennes qui, en de multiples endroits du continent, ont résisté 

au colonialisme et qui continuent d’exister – masques, statuettes, armes, outils, objets 

décoratifs, poteries, textiles, menuiserie et architecture, pour ne citer que celles-là. Cet art 

nouveau est apparu, à de quelques exceptions près, dans des pays où il n’a pas à rivaliser 

avec un art traditionnel déjà en place. En effet, si en Afrique occidentale et centrale, 

connues pour leurs sculptures, les artistes continuent à reproduire ou à transformer des 

formes traditionnelles, c’est ailleurs que sont apparues de nouvelles formes d’art africain 

contemporain. Si les arts anciens sont nés dans un ordre social qui reposait sur des 

schémas d’autorité traditionnels, les arts contemporains « tendent à apparaître dans des 

contextes urbains et à s’inscrire dans une nouvelle structure de classe » (Sydney L. 

Kasfir, 2000 : 16). 

Les lieux de production de cet art nouveau sont souvent les villes et les régions qui 

n’ont pas été des foyers importants de production artistique précoloniale. Des pays 



 

 

comme le Zimbabwe, le Sénégal, l’Afrique du Sud, le Kenya et l’Ouganda, rarement cités 

dans les collections de sculpture traditionnelle, sont les principaux lieux de production de 

l’art africain contemporain. En revanche, une grande partie des artistes du Mali, du 

Nigeria, de la Sierra Leone, de la Côte d’Ivoire et de la République démocratique du 

Congo créent toujours des formes traditionnelles telles que des masques et des statuettes 

destinés à une utilisation locale et au marché international. 

Mais l’art africain contemporain ne peut être expliqué sans que soient rappelées les 

formes et les pratiques artistiques anciennes et traditionnelles qui l’ont précédé et qui ont 

subi aussi des changements profonds du fait de la colonisation, de la postmodernité et de 

la mondialisation. C’est pourquoi, nous tenterons d’étudier dans ce chapitre comment les 

artistes africains ont pu instaurer une forme de continuité tout en voulant adopter, comme 

source d’inspiration, le registre de l'art traditionnel. Ce sera le moment de redéfinir ou de 

déplacer les concepts esthétiques pour rendre compte des nouvelles pratiques et des 

nouveaux processus des arts de l’Afrique noire. Il sera question de mêler considérations 

conceptuelles et considérations historiques pour tenir compte à la fois de la cohérence des 

concepts et de leur évolution.  

 



 

 

SECTION 1 : APERÇU HISTORIQUE  

 

§ 1. De l’art traditionnel à l’art contemporain de l’Afrique noire : rupture et/ou 

continuité 

 

L’art africain n’est pas exclusivement « précolonial » ou « colonial » : c’est aussi les 

nouvelles formes artistiques du présent et du passé récent de l’Afrique, qui remontent à la 

deuxième moitié du XXe siècle. Mais comment instaurer une forme de continuité tout en 

voulant adopter, comme source d’inspiration, le registre de l'art traditionnel ? 

Pour répondre à cette question, nous nous sommes permis de présenter avec autant de 

détails le point de vue d’Abdou Sylla (1994) pour montrer que, sur ce point, il a vu juste. 

Si l’on considère, dit-il, comme traditionnel tout ce qui vient du passé de l’Afrique et 

comme moderne tout ce qui vient de l’Occident, et tout ce que les Africains ont pris à 

l’Occident, la rupture entre les arts traditionnels du passé et les arts modernes et 

contemporains serait radicale. Elle semble même définitive si on considère les 

différences dans les deux formes d’art. 

Les artistes traditionnels réalisent leurs œuvres à partir de systèmes de pensée religieux 

et magiques ; alors que leurs homologues contemporains, même s’ils peuvent créer à 

partir de leurs idées et de leurs croyances personnelles, ne reproduisent pas à partir d’un 

système collectif de pensée. Les productions artistiques traditionnelles ont des fonctions 

magico-religieuses, politiques et historiques, pédagogiques et psychothérapeutiques, 

sociales et esthétiques. Elles sont donc destinées à des cérémonies sociales ou religieuses 

dans lesquelles toute la population est mobilisée. Alors que les arts contemporains, qui 

ont pour principale fonction de produire des œuvres de beauté, des objets destinés 

uniquement au plaisir et à la contemplation esthétiques, sont réservés à des minorités.  

Les artistes traditionnels appartiennent souvent à une caste (les forgerons, les 

cordonniers, les tisserands ou les griots) : ils ne sont artistes ou artisans par choix délibéré 

mais par statut. Ils sont formés dans ces castes. L’accès dans les écoles modernes de 



 

 

formation académique en revanche, est libre et gratuit : quelqu’un qui satisfait aux 

exigences requises (compétence, succès à l’examen d’entrée ou aux tests) peut y accéder 

librement. Les artistes traditionnels utilisent le plus souvent des matériaux de la nature 

pour produire des objets d’art ; avec les feuilles et les racines des arbres et des plantes, du 

charbon et de l’huile, du sang et de la pierre, ils arrivent à fabriquer eux-mêmes leurs 

couleurs. Les artistes modernes, recourent certes à ces techniques traditionnelles, mais 

utilisent aussi des matériaux et des supports nouveaux le plus souvent importés ou 

fabriqués selon des procédés industriels (Ibid. : 286-287). 

Toutefois et malgré toutes ces différences, la rupture n’est pas radicale dans les arts 

africains contemporains, tout comme la continuité n’est pas absolue : « l’attachement et 

la fidélité au passé n’excluent pas le renouvellement et l’enrichissement » (Ibid. : 291).  

Et ce qui s’est passé en réalité au Sénégal, au Zimbabwe, en Afrique du Sud, au Kenya, 

en Ouganda, au Nigeria et en Tanzanie en fournit en preuve : dans ces pays les artistes se 

sont toujours approprié les éléments culturels traditionnels en même temps que les 

apports de la modernité et des autres peuples.  

Au Sénégal,  par exemple, la peinture sur verre « se modernise » ; le verre est non 

seulement peint, mais il est aussi gratté. Cette peinture, qui n’est pas enseignée à l’école 

des Beaux-Arts de Dakar, est  résolument contemporaine en ce sens qu’elle investit les 

nouveaux circuits, utilise les mêmes modes de vente et de diffusion que les arts 

contemporains (Ibid. : 288). Elle se renouvelle dans ses techniques, ses modes 

d’expression et ses orientations.  

La lecture des suweer (ou la peinture sur verre) ainsi que celle des nombreuses 

sculptures représentant Lat Dior, Alboury Ndiaye, Yassine Boubou, Cheikh Ahmadou 

Bamba, El-hadji Malick Sy, etc., resteront incomplètes sans référence à la culture et à 

l’histoire nationales du Sénégal où diverses causes et facteurs ont pu maintenir, dans les 

arts, le dialogue entre la tradition et la modernité.  

Ainsi selon Abdou Sylla (Ibid. : 349), la prise en compte de cette dialectique entre 

tradition et modernité permet de comprendre les changements en cours et la continuité 

entre l’art africain traditionnel et l’art africain moderne et contemporain. Ces 



 

 

changements et l'apparition de l’artiste moderne ne signifient pas donc que l’artiste 

traditionnel ait disparu ; car, même si les finalités et la demande ne sont pas les mêmes 

entre les deux formes d’art, l’artiste traditionnel s’est reconverti et s’adapte à la 

modernité. Il exerce aujourd’hui divers types d’artisanat dont : 

- « l’artisanat d’art : bijouterie, sculpture, maroquinerie, broderie, teinturerie, poterie, 

tissage, tricotage, tressage, vannerie, peinture d’art, reluire, menuiserie d’art, haute 

couture, etc.  

- l’artisanat de production : menuiserie-ébénisterie, menuiserie de bâtiment, 

charpenterie métallique, maçonnerie, moulage, cordonnerie, couture, serrurerie, 

imprimerie, corderie, forgeage, tapisserie, etc.  

- L’artisanat de service : mécanique, électricité, souderie, plomberie, carrelage, tôlerie, 

carrosserie, tannage, coiffure, photographie, chaudronnerie, horlogerie, boulangerie, 

charbonnage, boucherie, etc. » (Abdou Sylla, 1994 : 350). 

 

Avec des métiers issus de la modernité, cette classification dépasse le cadre de l’art 

africain traditionnel. C’est pourquoi, il est aujourd’hui difficile de dissocier artisanat et art 

dans des activités créatives telles que la bijouterie, la peinture, le tissage, la vannerie ou la 

sculpture. Dans la société traditionnelle sénégalaise, ceux qu’on appelle « artisans », 

correspondent surtout aux ñeeños115 ─ ces artistes-artisans qui ont fabriqué les statues, les 

masques, les sceptres ou les objets de parure conservés aujourd’hui dans les plus grands 

musées du monde et considérés comme des œuvres d’art.  

Les mutations de l’artiste traditionnel s’expliquent par plusieurs raisons. Dans les 

villes comme dans les villages, les activités artisanales sont de plus en plus menacées par 

la grande industrie qui fait une concurrence inégale à l’artisanat traditionnel. C’est ainsi 

que l’école moderne, de type occidental, va être un moyen, pour les membres des artistes-

artisans, de s’affranchir de leur milieu culturel et professionnel. Beaucoup d’entre eux 

                                                 
115La classe des ñeeños, opposée à celle des guers, comprend plusieurs groupes appelés castes, qui 

fournissent la totalité des artisans spécialisés dans les divers métiers : tëgg (forgerons), uude 

(cordonniers), ràbb (tisserand), guewel (griot). 



 

 

trouvent une possibilité de libération dans l’école et la formation modernes, où les critères 

d’accès et d’exercice d’une profession sont la qualification et la compétence, et non plus 

l’origine sociale.  

Mais malgré l’importance des changements survenus dans les sociétés africaines, grâce 

à l’Occident, sur le plan économique, politique, culturel, etc., provoquant des 

changements dans les modes de vie, les artistes-artisans n’ont pas disparu, « même si 

leurs poids et impact sont fortement réduits de nos jours » (Abdou Sylla, ibid. : 359). Ils 

sont désormais peu nombreux, dans les villes comme dans les villages.  

Au Sénégal, dans les villages, Abdou Sylla nous rappelle que les paysans font toujours 

appel au forgeron pour la fabrication de leurs outils agricoles (houes, daba, hiléer, 

kanjando, etc.) que l’industrie ne fabrique pas encore, les pêcheurs et les ménagères 

s’adressent aux sculptures ; les pêcheurs pour tailler leurs pirogues et leurs pagaies et les 

ménagères pour la fabrication de leurs ustensiles en bois (mortiers, pilons, louches, bancs, 

etc.). Les cordonniers fabriquent des sandales et des babouches et les bijoutiers réalisent 

toujours des bijoux. Le tissage et la teinture existent encore chez certaines ethnies comme 

les maabo, les mankaañ et manjak (ibid. : 359-360). 

Dans les villes, Abdou Sylla observe très justement deux catégories d’artistes : les 

artisans d’origine rurale, qui s’installent dans les marchés, aux coins des rues, utilisent 

leurs outils traditionnels, font des tâches de réparation, confectionnent des sandales, des 

gris-gris, et les artisans urbains parmi lesquels on retrouve des bijoutiers, des cordonniers, 

des tisserands et des sculpteurs qui, produisent des masques, statues, tam-tams et koras 

qu’Abdou Sylla et d’autres critiques appellent injustement « art d’aéroport » – nous y 

reviendrons. Tous ces différents corps de métiers et leurs artisans « s’adaptent, se 

reconvertissent et se recyclent, aussi bien en matière d’équipement que dans les matières 

d’œuvres utilisées et dans les produits finis qu’ils proposent aux divers clientèles. Par ces 

biais, la tradition artisanale se maintient et même se renouvelle en se modernisant » 

(Abdou Sylla, ibid. : 365-366).  

L’exemple du Sénégal est donc la preuve que la rupture n’est pas radicale dans les arts 

contemporains d’Afrique, comme la continuité n’est pas absolue. L’adaptation, 



 

 

l’intégration et l’appropriation, qui ont toujours été pratiquées par les artistes Sénégalais 

contemporains, constituent des axes fondamentaux de la politique culturelle du Sénégal.  

Après les indépendances et sous la présidence de Senghor, la politique culturelle du 

Sénégal a été fondée sur la Négritude comme idéologie politique, en même temps que 

défense et illustration des valeurs de civilisation africaine, donc conservation du 

patrimoine culturel traditionnel et enracinement dans ses valeurs, mais aussi ouverture au 

monde. La Négritude comportait une théorie de l’art africain, dont les principaux axes 

étaient de recenser les apports artistiques du monde noir à la Civilisation de l’Universel : 

le rythme et la danse, l’émotivité et la sensibilité, l’image analogique et le parallélisme 

asymétrique – nous reviendrons sur ce dernier axe voulu et imposé par Senghor –, valeurs 

culturelles qui sont restées des constantes de la pensée esthétique de Senghor et sur 

lesquelles il a voulu bâtir un art africain moderne, à l’image du Grand Art africain, 

magnifié au début du siècle dernier.  

La culture est en même temps fondement et finalité, condition et moyen du 

développement politique, économique et social. Chez Senghor, tout est bâti autour de la 

Négritude, idéologie-fondement des arts mais aussi de la politique, de l’économie, de 

l’éducation, etc., et dont les deux axes principaux, l’enracinement et l’ouverture, sont les 

concepts autour desquels les arts sont créés, comme l’action politique et économique est 

organisée.  

Comme l’art africain traditionnel, les arts plastiques modernes doivent s’enraciner, 

s’ancrer dans les valeurs de civilisation authentiques et propres à l’Afrique. Ils doivent 

exprimer et refléter ces valeurs, magnifier l’Afrique traditionnelle et pure. Et donc rester 

fidèles à l’Afrique et à ses valeurs.  

L’ouverture s’opère par l’initiation d’abord, puis par la maîtrise des techniques 

modernes de création, techniques d’origine et d’essence occidentales, afin que par ce 

moyen, par ce langage universel, l’artiste soit capable d’exprimer tout ce qu’il veut et de 

réaliser des œuvres d’art de haute facture. 

C’est ainsi que la fonction de l’artiste dans les sociétés africaines a beaucoup évolué. 

Dans la société traditionnelle aux temps des royaumes, l’artiste crée des objets qui avaient 



 

 

pour fonction de servir la religion ou le pouvoir politique. Avec l’époque coloniale et les 

changements qu’elle a introduits (déstructuration des pouvoir traditionnels, urbanisation), 

s’est opérée une distinction entre l’art comme expression de la haute culture et l’art 

populaire associée à l’artisanat. Avec les indépendances, vont naître de nouveaux États et 

certains comme le Sénégal vont exprimer leur volonté de participer à une Civilisation de 

l’Universel.  

La découverte d’autres horizons culturels et les échanges culturels internationaux 

permettent une ouverture de l’artiste sur le monde. Son travail sort ainsi d’un but 

fonctionnel et s’inscrit dans un but esthétique : « la modernité de cette approche se 

ressent dans la volonté des nouveaux artistes de rompre avec les formes d’expression 

traditionnelles qui vont trouver une autre vie dans l’artisanat et dans la culture 

populaire. Le pouvoir de l’État moderne n’a plus besoin du travail de l’artiste comme 

dans le passé, et l’expression n’a plus besoin d’être fonctionnelle »116.  

L’artiste africain contemporain cherche à exprimer le beau d’une manière authentique. 

Les flux et les échanges entre l’Afrique et l’Europe se renforçant, les artistes africains 

vont interroger la société dans ses traditions et son devenir. L’œuvre de l’artiste s’inscrit 

désormais dans un double mouvement : elle est destinée au monde entier mais s'enracine 

aussi et en même temps dans un contexte local. C’est à travers ce double mouvement que 

l’artiste africain contemporain construit son identité.  

En 1948, dans un numéro spécial du Musée vivant, l’historien Sénégalais Cheikh Anta 

Diop, un des intellectuels les plus estimés de l’Afrique, écrivait : « la sculpture ne 

consiste pas seulement dans l’expression littéraire, elle comprend aussi l’expression 

plastique. À ce point de vue, que trouvons-nous en Afrique ? Presque rien de semblable à 

ce que nous voyons dans le domaine littéraire, c’est à peine si quelques Noirs se révèlent 

de dociles imitateurs de formes occidentales. En peinture, il n’y a rien pour le moment. 

                                                 
116Sow H., « De l’art du pouvoir au pouvoir de l’art », article publié le 01/10/2002 sur le site 

http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id_chronique=13  

http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id_chronique=13


 

 

En sculpture, en dehors des formes révolues de nos arts, il n’y a presque rien non 

plus»117.  

Le contexte a beaucoup changé depuis sa déclaration – et l’art contemporain qui n’est 

qu’une continuité de l’art traditionnel, en est une preuve éclatante –, mais déjà à l’époque 

de cette analyse, ce n’était point cette situation évoquée de néant total. L’ignorance de 

l’essor artistique de la zone anglophone est en partie responsable de ce scepticisme de 

l’historien.  

Déjà  en 1957, Georges Balandier, dans Afrique ambiguë, signalait la métamorphose 

de la création artistique africaine en ces termes : « sa lente mutation en annonce d’autres, 

plus profondes ». Pendant ce temps, ce nouvel art est collectionné en Belgique, en 

Allemagne, en Grande-Bretagne et aux États-Unis. Des expositions se tenaient en 

Allemagne, à Hambourg et Berlin (1964), mais aussi en Angleterre, à Londres : 

« Contemporary Art in Africa » (1964), et « Contemporary African Art » (1969). Alors 

qu’en France, il a fallu attendre 1970 pour que Philip Fry et Jacqueline Delange 

présentent au musée de l’Homme l’exposition « Œuvres africaines nouvelles », avec des 

peintures provenant dans leur majeure partie de la collection d’Ulli Beir. L’exposition à 

Anvers « Art sénégalais d’aujourd’hui » de 1974 a connu un très grand succès.  

L’art sénégalais bénéficiera aussi de deux grandes expositions en France, d’abord en 

1974, puis en 1990 à la Grande Arche de la Défense. Peu à peu, des galeries spécialisées 

dans cet art nouveau voient le jour en Hollande, Suisse, Allemagne, à Londres ou à New 

York. Finalement, cet art apparu dès les années 1920 et 1930 a dû attendre la période de 

1960-1980 pour être reconnu et mériter une attention particulière des collectionneurs, des 

conservateurs et des critiques d’art. Aujourd’hui des enseignements universitaires traitent 

de cet art africain contemporain à Paris, et Jean-Louis Paudrat, qui a succédé à Jean 

Laude, a dirigé de nombreux travaux qui lui sont consacrés à la Sorbonne. 

Les différents styles d’art populaire de l’Afrique noire n’éveillèrent donc jusque dans 

les années 80 que peu d’intérêt en Occident. C’est lorsqu’on se mit à étudier certaines de 

                                                 
117Diop C. A., « Quand pour-t-on parler d’une reconnaissance africaine ? », in Le Musée vivant, n°36-37, 

novembre 1948.  



 

 

leurs formes que surgirent des débats sur l’aptitude de la culture populaire à créer des 

formes d’expression artistiques autonomes qu’il conviendrait de prendre au sérieux. 

Tandis qu’aux États-Unis, on s’intéressa de plus en plus à l’art populaire de l’Afrique 

noire, « le monde de l’art et des musées européens resta jusqu’à la fin des années 80 très 

réticent à cet art, prisonnier qu’il était des vieilles catégories d’art "majeur" ou 

"mineur"»118.  

Les employés de formation ethnologique des musées connaissaient fort peu l’art 

contemporain et ne le considéraient souvent que de façon limitée. En témoigne 

l’exposition d’art académique et populaire sénégalais au Musée Royal de l’Afrique 

Centrale de Tervuren à Bruxelles en novembre 1990 : « le choix des œuvres, leur 

arrangement dans les salles et le contenu des étiquettes des pièces importantes révélèrent 

un incroyable manque de conception globale »119. 

Cependant, et depuis l’exposition « Magiciens de la terre » du Centre Georges Pompidou 

à Paris en 1989, on note en Europe un regain d’intérêt pour l’art populaire de l’Afrique 

noire. Cette exposition a permis à certains artistes populaires comme Chéri Samba d’être 

exposés. Ce peintre populaire de Kinshasa s’est tracé une fulgurante carrière. Ses scènes 

de la vie quotidienne, « au format impressionnant et brillamment travaillées, trouvent 

leur origine dans la peinture populaire des enseignes. Elles transcendent cependant 

largement et apparaissent comme des représentations surréalistes autant que profondes 

de l’amour et de la jalousie, de l’argent, de la politique et du combat pour la survie dans 

les rues de la métropole. L’évolution de Chéri Samba, qui est en passe de devenir l’un des 

plus importants peintres africains actuels, témoigne du potentiel créateur de l’art 

populaire qui, loin des cursus académiques et des débats sur les influences 

"occidentales", s’affirmera sans aucun doute durant ces prochaines années plus 

saisissant encore, ouvrant de nouvelles perspectives »120. Cet art populaire mêle à la fois 

                                                 
118Ströter-Bender J., L’art contemporain africain, Paris, l’Harmattan, 1995, p.34. 
119Ibid., p.35. 
120Ibid., p. 36. 



 

 

le passé et le présent. Il est certes considéré comme contemporain mais il utilise des 

méthodes et des conditions très proches de l’art classique.  

Après avoir indiqué ces perspectives, nous allons maintenant définir ce qu’est un art 

africain contemporain.   

 

§ 2. De l’expression « art africain contemporain » 

 

L’un des sens de contemporain, au sens étymologique, c’est con-temporain, c’est à dire 

« ce qui va avec le temps actuel ». Selon le sens commun, l’art contemporain trouverait 

ses origines dans les créations artistiques occidentales des années 60. Les artistes 

inventaient de nouvelles créations en utilisant des matériaux hétéroclites, naturels et 

périssables. On parlait ainsi de pop art, d’art conceptuel, de body art, de land art.  

La réglementation douanière considère comme contemporaines, dans le cadre de la 

procédure d’importation et d’exportation, les œuvres d’artistes vivants ou décédés, datant 

de moins de vingt ans.  

Pour les historiens de l’art, les arts contemporains désignent les arts du présent et du 

passé récent réalisé après 1945 et correspondant à l’expressionnisme abstrait des années 

1950.  

La célèbre maison de vente aux enchères anglaise Christie’s fondée à Londres en 1766 

par James Christie, vient d’introduire deux catégories : « post war sales » qui désignent 

les œuvres produites entre 1945 et 1970 et « contemporaines »,  qui désignent celles 

produites après 1970121. Pour Sotheby’s, qui, toujours à Londres, est la plus ancienne 

société de vente aux enchères d'objets d'art au monde créée en 1744, est contemporaine 

une œuvre produite ces vingt dernières années122. 

                                                 
121Quemin A., « Le marché de l’art contemporain en France », in Encyclopedia Universalis, Paris, 2001, 

p. 209-213.  
122Moulin R., Le marché de l’art. Mondialisation et nouvelles technologies, Paris, Flammarion, 2000, p. 

32.  



 

 

Pour les conservateurs des musées, l’art moderne s’étend jusqu’à 1960 : ainsi ne sont 

pas contemporaines les œuvres d’artistes vivants qui empruntent des codes au passé. Ils 

ne dissocient pas la périodisation de la catégorisation des œuvres. 

Catherine Millet, qui a effectué une étude auprès d’une centaine de musées d’art 

moderne et contemporain à travers le monde, a posé à leur conservateur la question 

suivante : « considérez-vous que tout l’art produit aujourd’hui est contemporain ? ». 

C’est ainsi que pour le Philadelphia Museum, l’art d’aujourd’hui est contemporain mais il 

arrive qu’il s’intéresse à des œuvres traditionnelles produites récemment qui constituent 

un « art contemporain dans un style traditionnel ».  

Au Centro per l’arte contemporanea de Luigi de Pecci à Prato en Italie, l’art 

contemporain peut aussi bien renvoyer à des formes artistiques traditionnelles telles que la 

peinture, la sculpture, les installations fixes, mais aussi à des formes expérimentales 

comme les performances, l’art conceptuel ou l’art électronique123. Pour le Musée de 

Montréal, est contemporain « tout art qui se fait aujourd’hui ».  

On a souvent considéré l’art contemporain comme ce qui est marquant, fort, 

transgressif, ou d’avant-garde. Selon Yves Michaud, tout dépend de la référence qu’on 

adopte pour déterminer le sens de « contemporain ». Ceux qui se situent dans la 

perspective de l’art du XXe siècle et de la tradition moderne, qui est une tradition des 

avant-gardes, des ruptures et des avancées, donnent à l’art contemporain un sens restrictif, 

distinct de l’art populaire, et l’on peut par-là même parler d’art d’élite. En revanche ceux 

qui considèrent que ce régime de l’art du XXe siècle est révolu, considèreront que l’art 

contemporain réunit toutes les productions artistiques d’un moment présent jusqu’aux 

actions encore avant-gardistes et catégorisées élitistes. Mais selon Yves Michaud, est 

contemporain ce qui se fait aujourd’hui et dans un passé proche, qu’il situe entre cinq et 

huit ans. En quelque sorte, sa définition privilégie la notion d’actualité et inclut aussi bien 

des pratiques élitistes ou élitaires que des pratiques populaires. 

Nous remarquons donc que même si chacun de ces spécialistes propose une définition 

différente, ils sont tous d’accord sur le fait que l’art contemporain ne renvoie pas 

                                                 
123Millet C., L’art contemporain, Paris, Flammarion, 1997.  



 

 

uniquement à la production d’artistes vivants. Selon Raymonde Moulin et Alain Quemin, 

la rupture majeure s’opère dans les années 1960 avec une « internationalisation du champ 

artistique »124. Ainsi, une production artistique est dite contemporaine non seulement par 

rapport à sa valeur temporelle mais aussi par rapport à sa valeur spatiale avec le marché 

international de l’art. On voit bien donc que cette définition, qui s’applique à l’art 

occidental contemporain, est constituée en référence à un contexte : celui des acteurs du 

monde de l’art. Elle est construite par des spécialistes, critiques, conservateurs, historiens 

d’art occidentaux. L’histoire de l’art s’écrit en Occident et souffre du manque de visibilité 

des critiques d’art africains.  

Comment considérer l’art africain à partir de ces critères ? Comment l’Afrique 

participe-t-elle de cette définition ? À le définir à partir de l’Occident, ne risque-t-on pas 

d’aboutir à une forme d’occidentalocentrisme ? En d’autres termes, peut-on définir l’art 

africain contemporain par rapport à des critères esthétiques occidentaux, alors que les 

Africains ont leurs propres systèmes de références artistiques ? Mais avant de répondre à 

toutes ces questions, afin de mieux cerner les représentations autour du concept art 

africain contemporain, faisons tout d’abord un détour sur la nouvelle cartographie 

artistique africaine. On ne peut avoir une vision unitaire de l’art tel qu’il est pratiqué 

aujourd’hui en Afrique. Les expériences artistiques individuelles des artistes africains 

sont très différentes, de même que les niveaux de développement de ces arts, les 

conditions et les possibilités matérielles. Partout en Afrique noire la dépendance à l’égard 

de l’Occident est restée permanente en plusieurs domaines. L’émancipation et la prise de 

conscience ont réellement commencé à s’opérer à partir des indépendances des différents 

pays. Depuis lors, les orientations et les tendances se sont diversifiées. Des productions 

artistiques contemporaines authentiques sont apparues et des artistes s’affirment tant au 

niveau national sur le plan international.  

Pour tenter d’établir la chronologie de ces arts nouveaux et de leur lieu de production et 

de formation artistiques, nous nous contenterons des informations puisées dans l’ouvrage 

                                                 
124Moulin R. et Quemin A., « La certification de la valeur d’art. Experts et expertises », in Annales ESC, 

n°6, spécial « Mondes de l’art », novembre-décembre 1993, p.1434.. 



 

 

de Pierre Gaudibert, Art Africain contemporain (1994) et dans un article d’Abdou Sylla 

intitulé « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », publié dans le numéro 184 

de la Revue Diogène.  

Dès les années 20 et jusqu’aux années 50, plusieurs Européens missionnaires, artistes 

ou amateurs d’art, ont conduit des expériences de pratique artistique dans plusieurs 

colonies d’Afrique. Ces expériences ont pris, dès le début, « la forme des beaux-arts de 

l’Occident, puisque leurs initiateurs ont reproduit plus ou moins fidèlement en Afrique les 

formules et modèles qu’ils connaissaient en Occident »125. 

Dès 1923, le sculpteur français Charles Combes (1891-1968) met en place un atelier de 

sculpture à Bingerville en Côte d’Ivoire, qui deviendra plus tard école de sculpture et sera 

rattaché en 1962 à l’École normale supérieure des Beaux-Arts, avant d’être transformé en 

musée régional en 1987.  

En 1927, Kenneth Murray, professeur d’art, commence à exercer une grande influence 

dans l’enseignement et la formation artistiques au Nigeria et suscite la création de la 

« Murray School ».  

En 1937, le sculpteur allemand H. V. Meyerowitz se voir confier le département du 

collège d’art d’Achimota au Ghana. Dans la même année, il introduit l’enseignement 

artistique au Winneha Teacher Training College. Ce collège d’Achimoto fut transféré en 

1946 à l’Université de science et de technologie de Kumasi, avant d’être transformé en 

école des Beaux-Arts Kwame Nkrumah. Toujours en 1937, le College Makerere ouvre à 

Kampala, en Ouganda, une école d’art, confiée à Margaret Trowell, pour la formation en 

sculpture et dans les arts appliqués. Cette école deviendra plus tard une université, et aura 

une grande influence sur toute l’Afrique centrale et australe, du Soudan au Zimbabwe.  

En 1939, la mission de Cyrène, en Rhodésie du Sud (Zimbabwe), installe un centre 

d’art pour toute l’Afrique australe sous l’impulsion du révérend Edward Paterson.  

                                                 
125Sylla A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogène, numéro 184, 

Gallimard, 1998, p. 49. 

 



 

 

En 1942, le frère Marc Wallenda, à la fois peintre et sculpture, ouvre le centre de Saint-

Luc de Combe-Matadi au Moyen-Congo. Ce centre fut transféré dans la capitale 

Léopoldville (Kinshasa) où il deviendra Académie des Beaux-Arts avant d’être intégré 

finalement à l’Université nationale du Zaïre.  

En 1945, Jean-Pierre Greenlaw crée la School of Design du Golden Memorial College 

de Khartoum (Soudan), qui deviendra en 1951 le College of Fine and Applied Arts de 

Khartoum.  

En 1947, Pierre-Romain Desfossés, officier de marine français et peintre amateur 

installe à Elisabethville un atelier libre de peinture où il reçoit de jeunes artistes 

Congolais. Ce centre deviendra la future Académie de l’art populaire congolais, à 

l’origine de l’école de Lumumbashi. À la mort de Pierre-Romain Desfossés en 1954, 

l’Académie est prise en charge par Laurent Moonens.  

En 1948, Laurent Moonens crée l’École de Stanley-Pool (Pool Malbo) dans le même 

Congo belge (Zaïre), qui deviendra en 1951 Académie des Beaux-Arts et des Métiers 

d’Elisabethville d’abord, puis Académie des Beaux-Arts de Lumumbashi. Dans la même 

inspiration, à Yaba, au Nigeria, sont ouverts des cours à l’Institut technique des arts 

graphiques.  

En 1951, Pierre Lods, peintre français, installe un Centre d’art africain dans un quartier 

de Brazzaville, qui deviendra plus tard la célèbre École de Poto-Poto. Cette école exercera 

une grande influence dans toute l’Afrique occidentale et centrale. Pierre Lods quitte le 

centre en 1961 pour aller poursuivre son expérience pédagogique au Sénégal, et l’École 

est alors reprise par un artiste congolais, Nicolas Ondogo.   

En 1952, des missionnaires italiens fondent de l’École de céramique de Gieteta au 

Burundi, devenue en 1966, l’École technique secondaire d’art. 

En 1955, le département des Beaux-Arts de l’Université de Zaria est ouvert au Nigeria. 

Ce département est fusionné avec celui d’art et de gravure du Yaba College of 

Technology (1953) et de celui d’Ibadan (1953), pour former le département des Beaux-

Arts de l’Institut nigérian des arts, des sciences et de la technologie. Ce département 

rattaché aujourd’hui à l’Ahmadu Bello University de Zaria.  



 

 

En 1956, la Maison des arts du Sénégal devient École des Beaux-Arts avant d’être 

Institut National des Arts du Sénégal (INAS) en 1972.  

En 1957, Mac Ewen installe un atelier de sculpture à Salisbury (Harare), en Rhodésie 

(Zimbabwe) pour initier les Shonas, en même temps qu’il institue une formation en 

peinture. La même année, la Fine Arts School d’Addis-Abeba est ouverte en Éthiopie et 

inaugurée par l’Empereur Haïlé Sélassié.  

En 1959, la section artisanale du lycée technique de Libreville au Gabon devient le 

Centre national d’art de la manufacture de Libreville.  

En 1960, les départements d’art du collège technique de Yaba à Lagos et du collège 

d’Ibadan au Nigeria sont ouverts. Ce dernier deviendra en 1962 faculté des arts de 

l’Université d’Ibadan.  

En 1961, est crée le College of Fine Arts de Nsukka au Nigeria. Il deviendra plus tard 

University of Nigeria.  

En 1962, l’École normale supérieure des Beaux-Arts d’Abidjan en Côte d’Ivoire est 

créée ; elle sera transformée d’abord en 1967 en Institut national des arts, puis en Institut 

national des arts et de l’action culturelle.  

En 1963, Ulli et Georgina Beier, avec le soutien de Suzanne Wenger, reprennent 

l’Atelier-club de Mbari Mbayo à Oshogbo au Nigeria ; ils y dispensent des cours 

artistiques jusqu’en 1967, année de leur départ pour la Nouvelle-Guinée. C’est cet atelier 

qui donnera naissance à la célèbre école des artistes d’Oshogbo. Dans la même année, la 

Maison des artisans de Bamako au Mali devient Institut national des arts, et le Centre 

d’art et d’artisanat Mailikazi est ouvert à Bulawayo au Zimbabwe.  

En 1966, est créée la Manufacture nationale de tapisseries de Thiès au Sénégal.  

En 1968, est créée l’Académie de Kananga au Zaïre.  

En 1969, est ouvert le Collège d’art Ghanatta fondé par l’illustrateur et cartooniste du 

même nom au Ghana.  

 

On le voit, cette énumération illustre à la fois l’importance de l’enseignement artistique 

en Afrique noire, et l’avancée historique des colonies anglaises sur les colonies françaises 



 

 

et belges. Mais toutes ces expériences relèvent de deux catégories bien distinctes : celle 

de la formation académique ou universitaire, selon le modèle occidental d’écoles des 

Beaux-Arts, et celle de la formation privée due à des artistes européens qui s’efforcent 

d’intervenir le moins possible dans la création des artistes.  

Dans tous les deux cas, l’occidentalité de ces expériences demeure permanente par la 

formule (école des Beaux-Arts, Académie), les techniques et les outils (peinture sur 

chevalet, peinture à l’huile, à la gouache, pinceaux, etc.), les matières et les matériaux 

(toiles, papier, couleurs, tissus, etc.) Même après les indépendances, les créations 

artistiques africaines n’ont pas perdu ce caractère occidental : « aujourd’hui encore, tout 

ou presque, vient de l’Occident : les outils, les matières d’œuvres, les matériaux, les 

accessoires ; c’est-à-dire la toile et le papier, les pinceaux et les brosses, les crayons et 

les couleurs, etc. »126.  

En outre, les productions artistiques sont généralement achetées par des Occidentaux, 

même si de nos jours, de plus en plus de nationaux africains commencent à acquérir des 

œuvres d’art. Mais l’essentiel est occupé par des Occidentaux résidents ou de passage en 

Afrique.  

C’est que l’art africain contemporain concerne encore très peu les sociétés africaines 

parce qu’il est destiné à la contemplation et au plaisir esthétique et sans fonction utilitaire, 

alors que l’art traditionnel était destiné prioritairement aux cérémonies culturelles. C’est 

pourquoi, en initiant ces pratiques artistiques un peu partout en Afrique, les Occidentaux 

inauguraient une nouvelle tradition plastique, inconnue jusque-là en Afrique. 

Toutefois, il faudra bien distinguer un « art traditionnel contemporain », entendu 

comme des pratiques artistiques anciennes qui ont résisté au colonialisme et qui résistent 

à la modernité comme les statues, les masques, les objets décoratifs, d’un art 

contemporain à proprement parler. Les arts africains contemporains fonctionnent sur 

plusieurs régimes esthétiques.  

                                                 
126Sylla A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogène, numéro 184, 

Gallimard, 1998, p.53.  



 

 

Dans ce qui suit, nous allons réexaminer tous les changements qui affectent l’art 

africain contemporain. C’est en partie cette mise en perspective qui est présente dans les 

termes de « colonialisme », de « postcolonialisme », de « contemporanéité », de 

« postmoderne » de « post-postmoderne », d’ « engagement », et de 

« mondialisation », utilisés pour qualifier l’art africain contemporain. Il s’agit d’analyser 

les concepts qui permettent la description de l’art africain contemporain, et les relations 

plus ou moins cohérentes qu’ils entretiennent entre eux.  

 

*** 

 

Au sens chronologique du terme, est « contemporain » tout art d’aujourd’hui. On 

désigne très souvent par « contemporain » « un art qu’on ne peut assimiler totalement à 

aucun des mouvements et courants antérieurs à la modernité »127, ou aux productions 

artistiques traditionnelles.  

Conformément à cette définition, les œuvres africaines actuelles produites dans un 

cadre rituel et destinées aux cérémonies religieuses sont sans aucun doute de l’art 

contemporain. Cet art qui s’impose désormais ne peut donc se définir sans référence au 

passé, à la tradition. Les artistes contemporains s’inspirent aussi de leurs homologues de 

l’art classique. Ils poursuivent des démarches, utilisent des matériaux selon des 

procédures des artistes traditionnels, adoptent des thèmes, des figures et des styles de l’art 

traditionnel. Ainsi un artiste qui utilise des matériaux naturels avec des couleurs 

importées ou avec une recherche de nouvelles couleurs fabriquées à partir des produits de 

la nature trouvés dans son milieu, est considéré comme un artiste contemporain.  

Ousmane Sow, par exemple, qui utilise de l’argile dans ses sculptures et des produits 

importés est un artiste contemporain au vrai sens du terme. Il s’inscrit dans des recherches 

contemporaines au niveau mondial, mais utilise très souvent des matériaux naturels de 

son Sénégal natal. Ancien kinésithérapeute, il « sculpte comme autrefois il prodiguait des 

soins. En palpant, en pansant, en massant longuement, jusqu'à faire venir et revenir la 

                                                 
127Jimenez  M., La querelle de l’art contemporain, Paris, Gallimard, 2005, p. 71. 



 

 

vie»128. Ousmane Sow invente sa matière. Il malaxe longuement la pâte «  qu'il applique 

à l'aide de tissus barbouillés sur une armature de fer recouverte de paille synthétique 

»129. Avec lui, le mouvement devient forme et le quotidien devient intemporel.  

Dans la série sur Little Big Horn, il utilise la technique du "brûlé". Il brûle, crée des 

figures et modèle des formes définitives. Il se détourne des canons académiques. Pour lui, 

l’émotion est « le commencement de l’art » : « il manquerait quelque chose à un art qui 

ne pourrait pas procurer d'émotion ». Cette émotion est d’abord « causée par la création, 

puis par l'œuvre accomplie ». L'art est, pour lui, une sensibilité.  

Dans son interview accordée à Marie-Odile Briot130, il affirme qu’il n’y a pas de 

logique dans sa démarche créative. Seule sa sensibilité le guide. Les Nouba, les Masaï, 

les Peulh, les Zoulou ne représentent pas toute l'Afrique mais lui-même ne peut 

expliquer pourquoi les Zoulou et non les Wolof. Il essaie de rester fidèle à l'histoire de 

chaque peuple. L’art est pour lui un mode d'expression. Quand on parle, c'est pour être 

compris. De même, il pense que s’il fait de l’art c’est pour que les gens le comprennent ; 

sinon ils ne peuvent pas s'y intéresser. Il a toujours une vision précise de ce qu’il veut 

obtenir ; autrement, dit-il, il hésiterait dans sa création. Et c’est pour cela qu’il ne 

dessine pas car dans le dessin, l’œuvre est déjà terminée ; alors qu’en sculptant 

directement il lui laisse une liberté.  

Ousmane Sow est un artiste engagé. Il raconte l'injustice, l’histoire, la souffrance, la 

guerre. Son art ne peut donc se définir sans référence au passé et à la tradition des 

peuples qu’il sculpte. Pour créer ses œuvres, il utilise de l’argile mais aussi des produits 

industriels locaux ou importés.  

                                                 
128Emmanuel Daydé, dans son article « Un chant de lutte et de victoire », publié sur le site 

http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm 
129Ibidem  
130cf. Le texte a été établi à partir d'entretiens entre Ousmane Sow et Marie-Odile Briot, commissaire de 

l'exposition, qui se sont déroulés les 17, 18 et 19 juin 1998 sur le site  

http://www.ousmanesow.com/mac/fr/index.htm?mid=0&sid=0  
 

http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm
http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm


 

 

Ce qui relève d’une certaine forme d’art traditionnel peut bien être contemporain. C’est 

en ce sens qu’il faut aussi comprendre les sculptures de Séni Awa Camara, la potière de 

Bignona, est née en 1945 à Diouwent près d’Oussouye en Casamance au Sénégal. Depuis 

sa participation à l’exposition les « Magiciens de la terre » au Centre Pompidou et la 

Grande Halle de la Villette de Paris en 1989 et au Centro atlantico de Arte moderno à Las 

Palmas en 1991, ses œuvres ont fait le tour du monde. Elle s’inspire de son histoire, de 

ses songes. Dès l’âge de 12 ans, elle commence a imité les gestes de sa mère potière. La 

tradition casamançaise veut qu’on façonne des objets utilitaires, elle fabrique des 

personnages excentriques, moqueurs et inquiétants ; ce qui lui a valu, à ses débuts, d’être 

exclue par la société.   

Son art est considéré comme contemporain, mais elle travaille avec des moyens et des 

conditions proches de l’art traditionnel. Elle modèle la terre et donne formes à des 

histoires, des faits et des rêves. Pour fabriquer ses statuettes, elle malaxe d’abord la pâte. 

Puis elle façonne des formes pour créer des œuvres : elle commence par les pieds, puis le 

tronc, suivi de la tête et procède au collage des différents éléments. Elle utilise du bois 

mort pour la cuisson. Après avoir enlevé les statuettes jugées bien cuites, elle les plonge à 

chaud dans un liquide obtenu à partir des gousses d’arbres et qui sert à rendre les 

statuettes solides. Loin du marché international de l’art, elle expose ses œuvres au marché 

de Bignona où les observateurs apprécient, choisissent et marchandent ses statuettes.  

C’est une artiste engagée socialement et politiquement : ses œuvres racontent à la fois 

la pauvreté, la guerre et les conflits, ou la fertilité. Elle travaille avec des moyens et dans 

conditions proches de l’art traditionnel, mais ses œuvres sont véritablement 

contemporaines dans la mesure où le passé et le présent se mêlent dans ses créations 

plastiques. 

Pour analyser la « contemporanéité » des créations artistiques africaines, il faudra donc 

tenir compte du mélange des genres et des époques. Aujourd’hui, il est fréquent de voir 

en Afrique un paysan labourer son champ avec des instruments très rudimentaires et en 

même temps communiquer avec des urbains à l’aide de son téléphone portable. On assiste 

donc ici à une sorte de rencontre entre des temps différents, alors que les gens 



 

 

appartiennent en principe à la même société. C’est dans ce sens qu’il faut comprendre les 

arts africains contemporains dans la mesure où ils appartiennent aussi à des temps 

différents. Finalement, il y a quelque chose dans le travail de l’artiste qui dépasse son 

origine puisqu’il vit dans une temporalité plurielle. 

Sous ce rapport, nous pouvons donc affirmer que la notion de « contemporanéité » 

peut couvrir aussi bien des formes artistiques qui relèvent de l’art le plus contemporain 

que des formes de l’art traditionnel. Certains artistes sculptent des masques traditionnels 

en y incluant des éléments contemporains : leurs œuvres sont faites avec des matériaux 

contemporains comme les couleurs industrielles ou des produits importés. Ce qui donne 

une certaine contemporanéité à ces créations artistiques traditionnelles vient donc des 

matériaux qui les composent et de l’engagement de l’artiste.  

Nombreux sont ceux qui considèrent les arts contemporains de l’Afrique noire comme 

une réaction face aux formes culturelles étrangères présentes sur le continent, ou une 

conséquence du colonialisme. Mais c’est dans le sens des habitudes et des attitudes des 

artistes africains  par rapport à la création artistique, et non à un quelconque attachement 

à un style, à une technique ou à une thématique, que cet art est naturellement africain – 

nous y reviendrons.  

Dans l’histoire de l’art occidental, le terme « contemporain » désigne l’art du présent et 

du passé récent et qui remonte le plus souvent à l’expressionnisme abstrait dans années 

50. Le terme « moderne », plus large, désigne quant à lui la rupture idéologique avec la 

pratique académique artistique qui a eu lieu en France à la fin du XIXe siècle et 

l'apparition, en Europe et en Amérique, d’un art d’avant-garde. Pour l’art africain, il est 

toutefois nécessaire de réinterpréter ce terme en fonction de l’expérience historique 

propre à l’Afrique. À la fin du XIXe siècle, une rupture majeure s’est produite dans la 

pratique artistique africaine. Ce changement survenu en Afrique subsaharienne est le fait 

de la colonisation par les puissances européennes suite à la conférence de Berlin (1884-

1885) sur le partage de l’Afrique. 

À partir des années 1960, les jeunes pouvoirs africains créent des écoles académiques 

de beaux-arts. De nombreux artistes, considérés comme les premiers acteurs de l'art 



 

 

africain contemporain, y ont débuté, tel El Anatsui ou Abdoulaye Konaté. Parallèlement, 

des artistes autodidactes, comme Chéri Samba, se faisaient connaître. Les indépendances 

s'accompagnent aussi d'un grand mouvement philosophique et artistique : la 

« Négritude ». Léopold Sédar Senghor, poète et président du Sénégal, en fut le chantre 

pour l'Afrique. Ce mouvement représentait un élan formidable pour de nombreux 

créateurs africains, qui se retrouvèrent à Dakar en 1966 lors du 1er Festival Mondial des 

Arts Nègres. 

Parler donc de la création plastique africaine contemporaine, c'est exposer des artistes 

aux formations et aux univers très différents. Sculpteurs, vidéastes, designers ou 

plasticiens, certains sont autodidactes, d'autres ont suivi une formation artistique, parfois 

en Occident, et tous ne vivent pas forcément sur le sol africain. 

Depuis les années 80, et les nombreuses crises économiques et politiques que l'Afrique 

connaît, les artistes africains travaillent de manière plus individuelle que leurs aînés. 

Beaucoup vivent en Occident ou sont nés dans la diaspora africaine en Europe. Pourtant, 

ces jeunes artistes partagent avec leurs aînés les mêmes préoccupations : la question de 

l'identité, notion devenue complexe dans un monde métissé, la violence qui secoue 

l'Afrique, la globalisation des échanges ou les rites religieux. Les artistes africains 

contemporains ont réussi à se défaire de l’héritage ethnographique. Ils se situent plutôt 

dans la déconstruction d’une identité africaine revendiquée face au colonialisme, refusant 

ainsi de s’enfermer dans l’authenticité et l’exotisme. L’art africain contemporain est entré 

dans une nouvelle ère, après les périodes de revendications de leurs racines puis de 

dénégation.  

Entre la mondialisation et ses standards et entre le repli sur soi et l'héritage colonial 

d'une vision falsifiée de la « tradition », les artistes contemporains d'Afrique proposent 

une déconstruction ironique des exotismes et tentent une décolonisation des critères 

artistiques. La force critique des œuvres, qui tendent de nouveaux miroirs à l'Occident, 

promet l'émergence de pôles de définition de l'art aptes à opérer un nécessaire 

renversement de valeurs. Le contexte actuel, ancré dans la mondialisation et 

l’immigration, incite certains artistes africains à se situer dans une nouvelle quête 



 

 

identitaire et à réfléchir sur le phénomène du métissage, de l’hybridité. Il en résulte une 

formidable énergie créatrice, « une étonnante vitalité, une grande dose d’humour et de 

parodie, un engagement politique, un esprit de révolte et de transgression, qui ne peuvent 

que susciter l’enthousiasme » (Marie-Laure Bernadac, commissaire pour le Centre 

Pompidou).  

L’artiste africain contemporain projette dans son œuvre sa conscience esthétique, sa 

conscience artistique individuelle. Il assigne une destination esthétique à l’œuvre qu’il 

produit. Son œuvre est destinée à être vue, exposée, exhibée ou montrée. Bref, à être 

accrochée sur les cimaises des expositions ou des galeries d’une part, et à être vendue ou 

commercialisée d’autre part. À la gratuité du travail artistique de l’artiste traditionnel 

s’oppose désormais la visée rémunératrice de l’artiste moderne et se greffe surtout la 

notion de reconnaissance du public. À l’anonymat de l’artiste ancien s’oppose la 

signature de l’artiste contemporain. 

Le « moderne » en Afrique est étroitement assimilé à l’imposition d’une 

transformation sociale et économique fondée sur les théories colonialistes visant à 

« améliorer » les Africains. Mais pour les Africains, la modernité est un mélange de 

bonnes choses (éducation, soins médicaux, biens de consommation) et de mauvaises 

(cupidité, corruption et abus de pouvoir, qui ont tous ébranlé les valeurs traditionnelles). 

En ce sens, la modernité est « quelque chose qu’il faut expérimenter, mais pas 

nécessairement adopter »131.  

De la même façon, si la théorie occidentale soutient que la mondialisation a créé un 

univers dans lequel sont reliés de vastes territoires, qui comprennent à la fois l’Europe et 

ses anciennes colonies, il existe encore en Afrique de grands artistes qui peuvent passer 

leur vie entière à produire sans avoir le moindre contact avec le marché international de 

l’art. Les identités locales, nationales et internationales des artistes sont définies par les 

mécènes. L’artiste africain qui travaille à Paris ou à New-York vit une réalité quotidienne 

très différente de celle de l’artiste vivant à Dakar ou dans un village reculé du Sénégal. 

Mais, parce que les livres d’art, les revues et catalogues sont, en général, écrits et lus dans 

                                                 
131Kasfir S. L., L’art contemporain africain, Paris, Thames & Hudson, 2000, p. 10. 



 

 

les grandes villes occidentales, la critique se consacre de plus en plus à ces artistes 

africains transnationaux. À propos des Africains loin de chez eux, Sidney L. Kasfir cite le 

cas du Nigérian Okwui Enwezor vivant à New-York et qui « parle de tension qui existe 

entre ici et là-bas, entre « l’œil qui voit » et « l’esprit qui se souvient ». Cette double 

vision ne fait pas partie de l’expérience artistique des artistes qui n’ont pas émigré, pour 

lesquels le problème le plus pressant est celui de la marginalisation dans leur propre 

pays » (2000 : 13).  

Le régime colonial et postcolonial a affecté, de manière profonde, la plupart des 

artistes africains, en raison de leur dépendance vis-à-vis du mécénat européen ou local132. 

L’art contemporain de l’Afrique noire renvoie aux périodes postcoloniale et précoloniale. 

Le réseau – l’atelier, l’apprentissage, l’expérience – dans lequel s’insère la création 

artistique est semblable à celui mis en place avant le colonialisme, auquel s’est ajouté le 

modèle colonial d’enseignement de l’art, qui accorde de nouveau une grande 

considération aux pratiques précoloniales. Le post-colonialisme correspond donc à une 

période où l’Occident avait encore du mal à concilier les rapports entre « universalité en 

devenir et maintien des singularités ». Mais l’avènement du fameux « village planétaire » 

et l’usage de l’Internet ont totalement bouleversé ce rapport. Aujourd’hui, un autre récit, 

celui de la postmodernité, est en train de s’écrire à propos des arts de l’Afrique noire. En 

quoi ces arts contemporains sont-ils « postmodernes » ? Qu’est-ce que le 

postmodernisme ? 

C’est l’historien et économiste Arnold Toynbee (1889-1975) qui a utilisé pour la 

première fois en 1954 le terme « postmoderne ». Il désignait par-là l’époque dans laquelle 

entrait, selon lui, « la société industrielle »133. Mais pour Marc Jimenez, le mot est 

réellement connu du grand public lors d’une exposition de la Biennale de Venise de 1980 

consacrée au postmodernisme où plusieurs thèmes tels que la « pluralité des styles », la 

« multiplicité des langues et des codes », le « retour au passé » sont associés au concept. 

La postmodernité désigne donc, selon lui, un phénomène auquel rien ne peut échapper : 

                                                 
132Ibid., p. 13.  
133Jimenez M., La querelle de l’art contemporain, Paris, Gallimard, p. 138. 



 

 

« nous vivons dans une époque postmoderne quand bien même le qualificatif moderne 

désigne simplement, dans le langage courant, «ce qui est de notre temps» sans référence 

particulière à une modernité conçue comme processus dynamique vers un avenir 

meilleur »134.  

Dans le domaine des arts, tout ou presque est possible aujourd’hui. Et les spécialistes 

cherchent à unifier cette diversité en créant ainsi un concept d’art contemporain qui se 

définit par son caractère composite même. Ainsi, et selon le mot de Yves Michaud, « le 

concept d’un art sans définition est devenu le point central de sa définition »135. Qu’on 

dénonce ce non être de l’art contemporain, qu’on l’expose ou qu’on le commercialise, on 

emploie tous le concept d’art contemporain pour unifier cette disparité !  

 

                                                 
134Ibid., p. 141.  
135Michaud Y., Critères esthétiques et jugement de goût, Jacqueline Chambon, 1999, p. 28.  



 

 

SECTION 2 : LES DIFFÉRENTES TENDANCES DANS LA CRÉATION 

ARTISTIQUE CONTEMPORAINE DE L’AFRIQUE NOIRE 

 

L’histoire de l’art contemporain en Afrique est aussi celle de la confrontation de modes 

de vie traditionnels en constante transformation avec les représentations occidentales. 

Cette histoire est si diverse et si riche que je ne peux pas tout dire dans ce travail. Je 

prendrai certains pays d’Afrique comme exemples pour l’évolution artistique moderne et 

contemporaine. Ne pouvant couvrir un champ d’étude aussi vaste, il m’a fallu introduire 

des limites et des résumés.  

La diversité des évolutions artistiques est liée aux spécificités historiques sociales et 

culturelles de chacun des pays africains. On peut cependant dégager certaines relations 

dans lesquelles naissent aujourd’hui d’importants courants de l’art contemporain en 

Afrique. C’est ainsi que les artistes que nous aurons l’occasion de présenter dans ce 

travail évoluent dans la mouvance soit de l’art populaire soit de l’art académique. 

Avec les indépendances, les artistes devaient s’attacher aux données de la culture du 

pays et produire un art contemporain pour les populations locales et les jeunes 

gouvernements, avec leurs écoles de Beaux-Arts, formaient des artistes aptes à donner à 

leur population ainsi qu’à la scène internationale l’image d’un pays libéré. Des pays 

comme le Nigeria, l’Éthiopie et le Sénégal ont connu des artistes célèbres ayant débuté 

leur carrière dans les écoles des Beaux-Arts. Ailleurs, comme en Tanzanie avec l’art 

makondé et la peinture sur carré, ce sont plutôt des autodidactes qui ont marqué les 

formes de l’art contemporain. Critiquant ce nouvel art, Gunter Peus écrivait : « Les 

artistes africains formés dans les écoles des Beaux-Arts n’influencent pratiquement pas la 

population et l’évolution artistique en Afrique ; ils ne jouent presqu’aucun rôle, leurs 

œuvres paraissent pâles, académiques et européennes »136.  

                                                 
136Ströter-Bender J., L’art contemporain africain, Paris, L’Harmattan, 1995, p. 22. 



 

 

Si tel est le cas dans certains pays, on ne porte cependant pas de semblables jugements 

dans des pays comme le Nigeria ou le Sénégal, où on débat de façon plus nuancée de l’art 

contemporain académique.  

Les nouveaux modèles de techniques artistiques africains furent d’abord des portraits 

naturalistes. Des paysages à l’huile, à la peinture à l'eau, sont également traités dans un 

style naturaliste conventionnel, souvent décoratifs. Certains artistes, dans un style 

naturaliste détaillé et minutieux, créent même des compositions historiques, telles celles 

très connues du peintre Sénégalais Alpha Waly Diallo, né en 1927. Dans la sculpture, on 

assiste à des adaptations de la tradition, d’un réalisme stylisé dans des représentations 

souvent très habiles et séduisantes d’animaux, ou d’un naturalisme parfois idéalisé 

souvent caricatural et expressionniste. Les artistes trouvent leur inspiration dans la 

lumière, les couleurs, les signes et les cultures de cette Afrique subsaharienne. On assiste 

un peu partout en Afrique noire à la naissance d’un art nouveau, moderne et contemporain 

avec deux catégories d’artistes : celle de la formation académique ou universitaire d’une 

part, et d’autre part celle dite autodidacte, où la majeure partie des artistes n’ont pas été à 

l’école ou suivi une formation en atelier. 

 

§ 1. L’enseignement colonial ou l’art naïf  

 

La création d’un atelier d’art a prévalu dans la plupart des expériences artistiques 

initiées dans les colonies. Le maître était seul devant ses élèves. Il leur accordait une 

grande liberté de création, car il intervenait rarement ou pas du tout : il « se contentait de 

fournir un local, du papier ou de la toile, des pinceaux et des brosses, des couleurs, etc., 

et donner quelques conseils pratiques »137. Cette pédagogie avait un présupposé : « le 

Noir n’a besoin ni d’encadrement ni de maître. Et donc pas d’enseignement : les 

« élèves » sont laissés à eux-mêmes »138.  

                                                 
137Sylla A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogène, numéro 184, 

Gallimard, 1998, p.54.  
138Ibidem.  



 

 

Les conséquences sont multiples : les artistes ne maîtrisaient ni les techniques, ni la 

composition des couleurs. Et lorsque le maître était absent, le travail artistique était 

inexistant car les élèves attendaient son retour. Ils ne produisent rien sans que le maître ne 

trouve dans une revue ou autre chose une reproduction qu’il leur colle dans le nez et leur 

dise de le faire139. Cet art naïf a fait croire, pendant longtemps, que c’était la seule forme 

possible d’art africain contemporain. Pour certains critiques occidentaux, si l’art africain 

ne pouvait être que cela, on peut dire qu’il n’y a pas en réalité un art contemporain en 

Afrique – le seul véritable art africain étant, pour eux, l’art ancien, celui destiné aux 

religions traditionnelles africaines.  

Cet art est naïf tant par la thématique que par le traitement plastique. Car pour stimuler 

leur imagination, le maître entourait ses élèves d’objets sculptés, c’est-à-dire de modèles 

de l’art ancien ; d’où la tendance, chez plusieurs d’entre eux, « à reproduire ou à créer la 

troisième dimension dans leurs peintures ; ce qui a produit le « géométrisme » de cette 

forme de peinture ; d’où le schématisme et l’approximation, les formes carrées et 

rectangulaires, l’abondance de lignes, de signes et de traits (cf. Mbaye Diop, Ibou Diouf, 

Modou Niang, Philippe Sène, Chérif Thiam, Baba Dia, Khalifa Guèye, etc.) »140.  

Ces artistes ne semblent pas s’être affranchis de leurs prototypes. Les ressemblances 

stylistiques dans leurs œuvres n’étaient en réalité que le reflet d’une dépendance 

technique ; il fallait toujours que le maître soit présent pendant le travail de ses élèves 

pour les stimuler, critiquer ou leur donner des conseils. C’est en cela que cet art est un art 

immature.  

C’est la raison pour laquelle nous pensons que l’art africain contemporain doit tenir 

compte des expressions populaires. Ces dernières expriment en effet ce qu’il y a de plus 

africain dans la contemporanéité de l’art. La contemporanéité de l’art africain réside dans 

son originalité, sa spontanéité, sa différence. C’est un art porteur d’une identité culturelle. 

                                                 
139Ibid, p. 55.  
140Ibidem. 

 



 

 

Tout art contient une personnalité, une revendication identitaire qui renvoie à la culture 

qui le produit. 

 

§ 2. L’École de Dakar ?  

 

Dès les années 60, est apparu au Sénégal, un style artistique appelé « art négrifiant », 

inspiré et promu par le poète-président Léopold Sédar Senghor. Ce dernier voulait faire 

surgir un art africain contemporain authentique, à l’image de l’art africain traditionnel, 

celui qui avait conquis le monde et influencé le cubisme.  

L’esthétique de Senghor comporte des idées fortes relatives à la nature de l’homme 

noir et à sa créativité, à la nature de l’art et de la beauté, à la fonction de l’art. Senghor a 

toujours, et particulièrement, insisté sur la spécificité du Nègre141.  

Au fondement de l’art nègre, Senghor place l’émotion et la sensibilité, l’instinct et la 

spontanéité, le rythme et la danse, l’image rythmée et l’image analogique. Grâce à quoi le 

Noir serait un créateur inné ; son don de création est naturel ; il n’a besoin, pour créer, ni 

d’encadrement, ni d’enseignant ; sa créativité est spontanée et toute naturelle.  

C’est pourquoi Senghor rencontre les conceptions de Pierre Lods, peintre français 

installé à Brazzaville (Congo) et créateur de l’École de Poto-Poto, qui avait fait créer des 

« arts africains modernes » selon les techniques et avec les matériaux modernes de 

l’Occident (cf. pinceaux, brosses, crayons, toile, papier, couleurs industrielles, etc.). 

Entre 1970 et 1980, Senghor a exposé et fait exposer de nombreux artistes sénégalais, 

mais également européens ; parmi lesquels : Marc Chagall, Pablo Picasso, Pierre 

Soulages, Iba Ndiaye, Fritz Hunderwater, André Masson, etc. C’était une manière, pour 

lui, de confirmer la validité de sa pensée esthétique, mais aussi et surtout de sa Négritude. 

Il se plaisait à déceler et à dégager les constantes de sa pensée : l’enracinement et 

l’ouverture, mais également l’humanisme et le dialogue des cultures et des civilisations, 

que véhiculaient les œuvres des artistes en question.  
                                                 
141Senghor L. S. , Liberté I, Négritude et Humanisme, Paris, Seuil, 1964, pp. 202-203.  

 



 

 

L’ambition globale et profonde de Senghor était en définitive de créer une nouvelle 

civilisation nègre, et sénégalaise, qui soit l’expression et l’incarnation de son esthétique et 

de ses théories, c’est-à-dire de sa Négritude, et qui englobe tous les aspects et domaines 

de la vie des peuples noirs contemporains (politique, économie, éducation, arts plastiques, 

musique, danse, etc.) 

A-t-il réussi dans son projet et son programme ?  

Nous ne pouvons pas nier que c’est grâce à sa volonté que de nouveaux arts plastiques 

modernes (peinture et tapisserie, sculpture et architecture) ont été créés au Sénégal et 

avec eux, des styles particuliers. Selon Abdou Sylla, « l’École de Dakar a bien créé un 

style en peinture, même si ce style est considéré comme naïf, populaire et « négrifiant » ; 

dans la sculpture, il y a bien eu, entre 1960 et 1980, des créations sculpturales, imitations 

de l’art nègre ancien et œuvres de jeunes sculpteurs sénégalais qui s’inspiraient souvent 

des théories et poésies de Senghor ; et dans l’architecture sénégalaise moderne, le style 

soudano sahélien est reconnaissable, parce que matérialisé dans des constructions 

encore prégnantes dans le paysage bâti sénégalais et dont les auteurs se réclamaient de 

Senghor ou étaient influencés par lui »142.  

Ainsi, pour lui, pertinente ou non, une esthétique senghorienne existe bien et témoigne 

d’une pensée originale sur les arts africains contemporains. Si Senghor a institué, pendant 

vingt ans, un mécénat d’État résolu, c’est parce qu’il était, en son âme et conscience, un 

mécène. Il a, en effet, développé un mécénat personnel, grâce auquel il a constitué une 

collection d’art personnelle, mais aussi a entretenu et cultivé des rapports réguliers avec 

des étudiants des Beaux-arts, des artistes, des enseignants et des hommes de culture. Il a 

toujours été attentif, pendant toutes ces années, aux besoins et aux préoccupations, non 

seulement des artistes plasticiens, mais également des créateurs et intellectuels sénégalais, 

confortant ainsi la réputation de mécène qui lui était reconnue.  

Pendant vingt ans, Senghor a fait régner au Sénégal une ambiance et une atmosphère 

culturelles dominées par la Négritude. Sur le plan des arts, son influence était si présente 

et si coercitive que tous les jeunes artistes créaient en référence aux théories et impératifs 

                                                 
142Sylla A., « Senghor et les arts plastiques », in Éthiopiques, n°69.  



 

 

de la Négritude, magnifiaient l’Afrique originelle et pure, célébraient les valeurs 

ancestrales, s’inspiraient de l’art nègre ancien, exprimaient l’identité culturelle nègre.  

Toutefois, une des étapes les plus contestées de l’histoire artistique du Sénégal est sans 

doute ce qu’il est convenu d’appeler aujourd’hui l’École de Dakar. Est-elle une 

institution précise, avec des Maîtres et un enseignement soumis à un programme au profit 

d’élèves ou d’étudiants ? Ou est-elle simplement sous la forme d’un atelier libre ? Ou est-

elle, à l’image de l’École de Paris, un simple regroupement d’artistes partageant un style 

d’expression ou une doctrine ? Ou n’est-elle, comme le pensent certains observateurs, 

qu’une tricherie intellectuelle ?  

Sidy Seck, dans un article publié dans le numéro 70 de la Revue Éthiopiques, tente de 

répondre à ces questions en se demandant si l’école de Dakar est une « réalité historique 

ou une escroquerie intellectuelle »143. Si les avis sont très partagés sur la question de 

l’existence ou non de l’École de Dakar, une chose est sûre, nous dit-il, c’est l’usage que 

beaucoup d’artistes, de critiques, d’intellectuels font du concept École de Dakar.  

Dès 1948, et pendant la période coloniale, est créé le Conservatoire de Dakar sous la 

direction du français Paul Richez pour former des musiciens et des comédiens. Ce 

conservatoire deviendra plus tard, au moment de l’indépendance du Mali (fédération 

regroupant le Sénégal et l’ancien Soudan français), Maison des Arts du Mali, la première 

structure de formation académique introduisant l’enseignement des arts plastiques. Iba 

Ndiaye (peintre sénégalais) y dispensa un enseignement académique de la peinture dans 

les ateliers de la section Arts plastiques.  

Parmi les pensionnaires de cette section on peut citer : Mballo Kébé, Mamadou Niang, 

Silmon Faye, Ousseynou Ly alias Fidèle Artiste, Ablaye Ndiaye Thiossane, etc.144. Papa 

Ibra Tall, de retour de France, crée la section recherches plastiques nègres et assure la 

formation ; il sera aidé en 1961 par le français Pierre André Lods. Ce dernier deviendra, 

après le départ de Tall en 1966, le maître incontesté.  

                                                 
143Seck S., « L’école de Dakar : réalité historique ou escroquerie intellectuelle ? », in Éthiopiques n° 70 
144Seck S., ibid.  



 

 

Mais c’est réellement après le Festival mondial des Arts nègres de 1966 qu’est apparu 

le concept « École de Dakar » et des créateurs se sont identifiés à travers cette structure. 

Ainsi, à l’instar de l’École de Poto-Poto et de l’École de Paris dans une certaine mesure, 

Dakar aurait aussi connu son mouvement artistique selon les principes de la Négritude, 

traduits par le « parallélisme asymétrique » : Senghor voulait que ce soit « perceptible 

sur les statuettes de l’art africain traditionnel, sur les tableaux de peinture moderne et 

sur l’architecture, un axe vertical au centre du tableau ou au milieu de la statuette, le 

(la) partage généralement en deux parties jugées habituellement identiques, c’est-à-dire 

égales et exactement symétriques »145.  

Cette conception procède du réalisme classique selon lequel l’art imite la nature. C’est 

d’abord Platon qui développe l’idée de l’art comme une imitation. À travers le mythe de 

la caverne, l'auteur de la République nous révèle que tout ce qui tombe sous nos sens 

appartient au monde sensible et correspond non pas à une réalité véritable, mais à une 

copie susceptible d'être infidèle. Ainsi nos connaissances figurent seulement le Vrai, nos 

actes le Bien et les choses le Beau. En ayant la prétention de créer le beau, l'art apparaît 

comme la manière de rendre disponible une copie de celui-ci. Selon Platon, tous les arts 

et leur production n'épuisent pas le Beau qui consiste à être une idée intelligible c'est-à-

dire éternelle et de nature à sans cesse varier ses possibilités du rayonnement. 

En l'absence de l'art, l'idée de beau existe, puisqu'elle est nécessaire à la création d'une 

œuvre. Cette idée du beau est ce qui permet de reconnaître une réalité esthétique d'une 

autre. Les belles choses sont copies changeantes du Beau immuable et sans doute la 

nature recèle-t-elle de belles choses. La beauté qui se manifeste dans l’art ne subsiste 

qu'en étant imitation de celle du monde intelligible et en se référant à la nature ou en 

l'imitant, l'art se donne comme modèle une copie. 

Le célèbre exemple du livre X compare trois sortes de lit : celle qui existe dans la 

nature des choses, celle du menuisier et enfin celle du peintre (596e-597d). Le premier 

                                                 
145Sylla A., « Le parallélisme asymétrique dans l’art africain », in Éthiopiques, n°46-47, 1987. 

 

 



 

 

est l'unique lit qui existe "par nature", le lit en lui-même, l'essence du lit : c'est le lit 

véritable, l'Idée même de lit. Dieu en est le seul créateur possible. Le second est fabriqué 

par le menuisier qui, produit un lit particulier plutôt que la Forme de ce qui est le lit. Ce 

lit est en cela supérieur à celui de l'artiste en ce sens qu'il est un lit réellement produit : le 

menuisier, c'est l'ouvrier du lit "naturel". Le troisième lit est celui fabriqué par le peintre. 

Ce dernier, ne pouvant être ni le créateur naturel du lit, ni son ouvrier, va se contenter 

d'imiter tout simplement  ce dont les autres sont les ouvriers : c'est un simple « créateur 

d'images » (600c-601c). Il ne représente pas ce qui est, tel qu'il est, ni ce qui paraît, tel 

qu'il paraît. La peinture est une simple imitation de l'apparence et non de la réalité ; elle 

est en cela éloignée du « troisième degré du réel » (598c-599c) – la représentation du réel 

se présente successivement comme suit : Dieu, l'ouvrier, l'imitateur. Ainsi Platon veut 

suggérer que le beau n'est pas une réalité palpable ou qui tombe sous les sens mais une 

Idée. L'artiste réalise quelque chose de l'Idée du Beau qu'il a en lui et chacune de ses 

œuvres n'est qu'une figuration de cette idée là. Or le modèle doit exister avant sa copie. 

Autrement dit, l'Idée de Beau est antérieure à ce que l'artiste peut nous proposer. 

Dans son Cours d’Esthétique, Hegel, réfute cette conception selon laquelle l’art serait 

une imitation. Il affirme,  en effet, que le but essentiel de l’art ne saurait être réduit à 

l’imitation c’est-à-dire à la reproduction habile de l’objet tel qu’il existe dans la nature. 

Le plaisir esthétique ne pourrait naître d’une telle répétition. Il ne sert à rien de faire 

exactement ce qui existe déjà. Imiter la nature révèle dans l’art une intention de rivaliser 

avec elle. Selon Hegel, une telle entreprise est dépourvue de sens puisqu’elle n’est pas en 

mesure de donner l’expression d’une vie réelle. L’imitation aussi parfaite ou adroite soit-

elle n’est pas le but de l’art. Hegel évoque l’exemple de Zeuxis qui peignait des raisins 

qui avaient une apparence tellement que les pigeons se trompaient. Il faut être aussi bêtes 

que ces pigeons pour croire que le but de la peinture est de donner une apparence réelle à 

des objets produits par imitation. Ce n’est certes pas pour être mangés que ces raisins ont 

été peints, mais ils sont peints pour être regardés. 



 

 

«… le beau artistique est la beauté née de l’esprit et renaissant toujours à partir de 

l’esprit, et dans la mesure où même l’esprit et ses productions sont supérieurs à la 

nature et à ses manifestations, le beau artistique est lui aussi supérieur à la nature. »146  

L’esprit est supérieur à la nature. La véritable beauté est une création de l’esprit. L’art 

est une expression de l’esprit. Si le beau dans l’art est supérieur au beau dans la nature, il 

n’y a aucune raison de prendre l’art pour une imitation de la nature ; une telle entreprise 

n’a aucun sens. Pourquoi donc Pierre Goudiaby reproduirait-il exactement des modèles 

naturels ?  

Il existe un préjugé très répandu, d’après lequel cet architecte sénégalais incarne le 

plus dans ses créations architecturales cette conception voulue et imposée par Senghor. 

Certes il s’en inspire pour illustrer l’esprit et la pensée négro-africaine en participant à la 

diffusion et à la modélisation de ce style, mais dans le fond, et comme le dit très 

justement Abdou Sylla, il cherche à créer « une autre architecture, en rupture avec 

l’école et les canons de l’architecture occidentale » (Sylla A., Éthiopiques, n°46-47, 

1987). 

Abdou Sylla qui a visité certaines de ses créations nous apprend qu’il y a très peu ou 

pas du tout d’angles droits dans les réalisations de Pierre Goudiaby. Ses constructions à 

faible hauteur, comme les maisons d’habitation, les villas, l’École Supérieure de Gestion 

des Entreprises de Dakar, ou l’Agence de la SGBS, ont une structure pyramidale. Ses 

œuvres sous forme de tour (des formes rondes qui, dans certains cas, se combinent aux 

formes géométriques) comme celle de l’immeuble de la Caisse nationale d’épargne à 

Pointe-Noire (République du Congo), ont aussi une base pyramidale. Ses constructions 

sont très souvent en « couleurs claires et tendre, dans lesquelles l’ocre domine, suivi du 

beige et de couleurs vivantes (vert, bleu notamment), au lieu du blanc et du jaune 

habituels » (ibid.,). Dans ses réalisations, il intègre la dimension écologique à l’architecture et 

établit ainsi « une harmonie entre l’œuvre architecturale et son environnement naturel » : il « a 

su créer un style architectural original et « africain » et dont les caractères propres le 

                                                 
146Hegel, Introduction au Cours d’Esthétique, trad. de Jean-Pierre Lefebvre et Veronika von Schenck, 

Aubier/Bibliothèque philosophique, 1995, p.6. 



 

 

rapprochent des styles dits déformateurs et géométrisants de l’art africain traditionnel » (Abdou 

Sylla, op, cit).». En dehors du Sénégal, il a aussi construit des œuvres architecturales qui ont fait 

l'unanimité à Banjul,  à Bissau, à Niamey, à Pointe- Noire, à Conakry, à Lomé, au Congo et au 

Cameroun.  

Aujourd’hui et ce depuis le départ de Senghor, hormis les anciennes créations 

architecturales,  ce style est presque absent du paysage sénégalais. Le pays apparaît 

comme un terrain neuf. L’École de Dakar n’était donc qu’une stratégie politico-culturelle 

développée dans le domaine des arts plastiques en conformité avec les idéaux de la 

Négritude. Elle a été un vaste mouvement doté d’importants moyens et clairement 

planifié par Senghor. Elle est la manifestation plastique d’un langage poétique de 

Senghor. Parmi les artistes qui ont fait et continuent de faire la fierté de cette École, on 

peut citer : Ibou Diouf, Amadou Bâ, Amadou Seck, Papa Ibra Tall, Modou Niang, feu 

Bocar Pathé Diongue, Ousmane Faye, etc.  

Selon Iba Ndiaye, dans les colonnes de Balafon, l’École s’est prolongée jusqu’à Thiès 

avec la Tapisserie nationale devenue ensuite Manufactures sénégalaises des Arts 

décoratifs, tapisserie dont la presque totalité des cartonniers a été formée à l’École de 

Dakar. L’École a pris alors non seulement les formes d’un centre de formation avec des 

sections différentes et des démarches parfois opposées, mais a aussi contribué à 

l’émergence de générations d’artistes avec des idéologies différentes. D’un côté, Iba 

Ndiaye développe avec ses étudiants dans la section des arts plastiques un académisme 

pur. De l’autre, le duo « Tall-Lods » initie les artistes de la section recherches plastiques 

nègres à une peinture décorative, « construite sur des rythmes géométriques, lisibles et 

simples, exécutée par grands aplats de couleurs et se prêtant parfaitement à la 

transposition en tapisseries »147. 

Le Festival mondial des Arts nègres de 1966 de Dakar, la grande exposition de 1974 

consacrée à « l’Art sénégalais d’Aujourd’hui » au Grand Palais à Paris et le Festival des 

Arts et de la Culture de Lagos en 1977 ont révélé des artistes de carrure internationale et 

ont certainement été les symboles de maturation et de consécration de cette école 

                                                 
147Seck S., « L’école de Dakar : réalité historique ou escroquerie intellectuelle ? », in Éthiopiques n° 70. 



 

 

caractérisée par l’expression figurative et souvent stylisée des thèmes liés au vécu passé 

ou présent des populations sénégalaises. L’incision du trait, la verve colorée et naïve des 

sous-verre, les belles formes déliées des tapisseries, la naïveté des peintures historiques, 

la palette gaie et chaude des toiles constituent la marque des artistes qui se sont illustrés 

dans ce style à l’époque148.  

Mais les artistes n’étaient pas forcément capables de donner à leurs créations un 

contenu théorique précis. Senghor s’est ainsi érigé en penseur et a tracé les chemins de la 

création négro-africaine. Voilà pourquoi certains considèrent l’École de Dakar comme le 

support d’un combat politique et idéologique de Senghor ; combat pour lequel beaucoup 

d’artistes étaient embarqués sans comprendre les intentions de l’homme politique. Il 

accordait aux artistes de l’École des bourses, des subventions et beaucoup d’autres 

faveurs pour montrer au monde entier les capacités créatrices des négro-africains. Avec 

un entourage de coopérants occidentaux (Lods, Bonamy, Brillire, Bonnet, Blanchard, 

etc.), « les résultats en termes d’investissements et d’organisation de grandes 

manifestations étaient mondialement perceptibles »149. On se demande même si l’homme 

politique n’a pas finalement pris le dessus sur l’homme de culture. L’École de Dakar a 

vécu à la manière de Senghor : ce n’était pas « un mouvement senti, pensé, enclenché et 

animé par les artistes eux-mêmes »150.  

Il faut aussi dire que l’École de Dakar n’a pas fait que des heureux. Selon 

Mouhamadou Seck, « beaucoup d’artistes étaient mis à l’écart pendant cette période 

parce que leurs préoccupations ne recoupaient pas les desseins fixés par la vogue 

esthétique ayant en cours entre 1960 et 1981. La reconnaissance posthume du talent de 

Mor Faye en fait foi »151. Des artistes étaient exclus de cette École pour n’avoir pas eu les 

mêmes orientations que Senghor.  

Papa Ibra Tall, le peintre le plus proche des idéaux de la Négritude, parle d’ailleurs de 

cette école avec beaucoup de réserves. Pour lui, « si École il y a, c’est peut-être pour 

                                                 
148Ibidem.  
149Ibidem. 
150Ibidem.  
151Démocraties n°10, mai 1996, p. 5. 



 

 

désigner une dynamique, une mouvance, des styles différents, des personnalités 

différentes, des recherches différentes marquant le début d’une autonomie des arts 

plastiques sénégalais. Parlant de Senghor, Tall estime qu’il n’a été que le penseur de 

l’École, comme centre d’enseignement, et qu’il ne s’est jamais occupé de contenu 

d’enseignement. Il n’y a, selon Tall, ni conscience d’école du côté des artistes, ni 

conception théorique émanant de Senghor. Avec l’absence d’une unité et d’une 

communauté de références esthétiques et de pensée philosophique taillée sur mesure, 

cette école ne peut être alors qu’une aventure d’individualités, autonomes, regroupées 

après coup autour du vocable École de Dakar par des commentateurs, des critiques ou 

autres journalistes. Cette École ne saurait alors tenir lieu de structure organisée telles 

que le dadaïsme, le surréalisme ou le cubisme, etc., qui ont été d’une manière ou d’une 

autre une réponse à l’académisme en des voies de désorganisation du corps humain et du 

paysage »152.  

Ainsi, Papa Ibra Tall, qui est considéré comme acteur dans ce qu’on appelle 

aujourd’hui École de Dakar ne situe nullement son action dans le cadre d’une École. Et 

ceux qui ont fréquenté cette École n’ont jamais entrepris de faire théoriquement quelque 

chose en commun, allant dans le sens d’un mouvement partagé à l’image de l’École de 

Paris ou de celle de Fontainebleau. 

Selon le critique d’art Iba Ndiaye Diadji, il n’y a pas d’École de Dakar. Pour lui, 

même si Senghor avait théorisé la Négritude vingt ans auparavant comme une arme de 

guerre, il n’a jamais fait usage du concept d’École ou de maître et encore moins de tête de 

file. Et l’expert français Lods qu’il a engagé pour diriger cette structure n’avait pas cette 

prétention.  

Avec le recul, on voit bien de la part de Senghor une volonté nettement affichée de 

créer une École de Dakar. Seulement, même si les germes d’une école ont existé 

(environnement politique, élèves, infrastructures, moyens financiers, prétexte de la 

Négritude, etc.), l’absence d’un environnement intellectuel local à la mesure du rêve de 

Senghor n’était pas de nature à favoriser sa germination. À proprement parler, il n’y a pas 

                                                 
152Seck S., op. cit. 



 

 

eu d’école selon le critique d’art Iba Ndiaye. Pour lui, ceux qui ont voulu se réclamer 

d’école ont tout simplement essayé de rétablir des faits et de placer des repères après 

coup. Ainsi le concept École de Dakar n’est, selon lui, qu’une escroquerie intellectuelle.  

Toutefois, cet art de la Négritude est perpétué encore aujourd’hui par des artistes 

africains contemporains tels que Valente Malangatama (Mozambique), Twins Seven 

Seven et Moke (Nigeria), Chéri Samba (Congo), Clemclem Lawson (Togo), Simba 

(Mali), Alphadio (Sénégal), Georges Lilanga et Elias Elieza Jengo (Tanzanie) etc., qui 

sont le plus souvent montrés dans les expositions en Occident. Au Sénégal, Abdou Sylla 

nous apprend que des anciens disciples de Lods tels que Ibou Diouf, Amadou Seck et 

Diatta Seck, Mbaye Diop, Seydou Barry, Khalifa Gueye, Amadou Wade Sarr, Chérif 

Thiam, Baba Dia et d’autres encore, maintiennent toujours ce courant artistique de la 

Négritude153.  

D’où la question que se pose Abdou Sylla : « Art africain ? Art-nègre-pour-Blancs ? ». 

Pour lui, c’est plutôt de l’« art colonial » en ce sens qu’il est « marginalisé par rapport à 

l’Afrique qu’il ne sert pas et par rapport à l’Occident qui ne le reconnaît pas ». 

« Colonial » aussi « par ses promoteurs, qui l’organisent, l’animent, l’apprécient et 

auxquels il est destiné »154. Finalement, cet art n’est ni africain, car il ignore sa tradition 

plastique, ni occidental, dans la tradition plastique de laquelle ces artistes ne sont pas 

formés. 

Aujourd’hui, cette conception senghorienne de l’art s’est beaucoup estompée. De 

nouvelles tendances ont vu le jour. La venue de coopérants dont les principes formateurs 

étaient opposés à ceux de Lods (Paulo Paulouchi, Chaigneau, Philippe Salmon, Jean P. 

Fatout, Bourgeois, Lio, Daniel Corvisy, Moréneau, etc.), les audaces de certains artistes 

comme El Hadj Sy et le départ de Senghor ont sans doute participé au déclin de l’École 

                                                 
153Sylla A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogène, numéro 184, 

Gallimard, 1998, p.57. 
154Ibid., p. 57.  



 

 

de Dakar. S’il est vrai que certains artistes s’en réclament encore155, d’autres, comme 

Amadou Sow, Mouhamadou Mbaye dit Zulu, Ibou Diouf, Iba Ndiaye, ont choisi d’autres 

sphères d’expression, rompant complètement avec les canons de la Négritude. 

Ainsi dès le début des années 80, les arts africains contemporains ont été marqués par 

quelques phénomènes majeurs tels que la récupération et l’installation. Ce sera le 

triomphe de l’esthétique ! – nous y reviendrons. 

 

§ 3. Les arts savants  

 

Les écoles des Beaux-arts, départements d’art de collèges ou d’universités proposent 

des enseignements et des diplômes avec des activités artistiques telle que la poterie, la 

gravure sur calebasses, la calligraphie, le tissage, la peinture sur étoffes, le rabane, le 

travail du cuir, etc. Ces formations sont parfois complétées par des études dans d’autres 

établissements spécialisés en Europe ou aux États-Unis. On enseignait aux artistes l’art 

occidental, son histoire, avec des références académiques, réalistes et naturalistes, le plus 

souvent idéalisées ou décoratives. Il s’agit ici d’examiner les différentes générations qui 

se sont succédé depuis les débuts de l’art contemporain en Afrique.  

Des écoles et des ateliers d’art se sont radicalement opposés à ce type d’enseignement 

et de références essentiellement occidental. Ils plaident pour la spécificité africaine et 

« refusent les modèles étrangers importés, classiques ou modernistes, au profit 

d’inspirations, de techniques et de matériaux locaux »156. C’est ainsi que la recherche de 

nouveaux matériaux et de nouveaux thèmes, avait déclenché, dans les années 70, le 

mouvement Vohou-Vohou (« assemblage disparate de n’importe quoi ») dans l’École des 

Beaux-arts d’Abidjan en Côte d’Ivoire. Les artistes multiplient « des assemblages souvent 

hétéroclites sur châssis, à partir de matériaux essentiellement locaux : écorces d’arbres 

                                                 
155Voir le Catalogue « L’École de Dakar, à l’occasion d’une exposition tenue à Hann Maristes du 26 au 30 

avril 1998 dans le cadre des manifestations d’environnement de la biennale des arts de Dakar », édité par 

Yassine Art Galerie.  
156Gaudibert P., L’art africain contemporain, Diagonales, 1994, p. 41. 



 

 

battues (tapas), ficelles, filasses, raphia, toiles de sac en jute ou coton, fibres d’osier, 

argile, gravier, cendre, terres colorées, cola broyé, plumes d’oiseaux, écailles de poisson, 

etc., en utilisant également des pigments naturels, végétaux ou matériaux, et obtenant 

ainsi des coloris dans des gammes traditionnelles d’ocre, brun, rouge, noir et blanc »157.  

Mais peu de temps après le groupe a éclaté et chacun a suivi une voie personnelle. 

Youssouf Bath crée dans un équilibre entre tradition et modernité, Théodore 

Koudougnon, formé à Valence puis à Paris, mélange des papiers, emploie l’huile et des 

incrustations et réussit également dans le pastel, N’Guessan Kra formé à Abidjan, Lyon et 

Paris passe de l’abstraction à la figuration et vice-versa. 

Toujours en Côte d’Ivoire, Bakari Ouattara a travaillé et a exposé avec succès à New-

York. Le Congo-Brazaville connaît une peinture décorative inspirée des inventions et des 

effets de l’école de Poto-Poto, tandis que le Gabon s’exprime à travers des artistes 

confirmés. Au Ghana, Ablade Glover, qui étudia dans son pays, à Londres et aux U.S.A., 

crée des panoramas de maisons et de marchés traduits par un fourmillement de signes 

colorés, Ato Delaquis traite de foules ou de maisons dans un éblouissement lumineux et 

coloré de touches impressionnistes.  

Au Libéria, Cietta Mensah traite des compositions abstraites vivement colorées. En 

Ouganda, Francis Nnaggenda, né en 1936, qui a étudié à Munich, se montre soucieux des 

agressions destructives venues de la société industrielle. Le Nigeria possède de nombreux 

artistes : Ego Uke Okeke, né en 1933, a étudié deux ans en Allemagne de l’Ouest et a 

exploré toutes les traditions à la fois de l’art occidental et de l’art africain, avec une 

personnalité mobile quant aux thèmes, techniques et styles. Obiora Udechukwu, né en 

1946, s’affirme dans les dessins, aquarelles et estampes, Demas Nwoko dans un 

expressionnisme critique et tragique, à la limite caricatural. Toujours au Nigeria, Bruce 

Onobrakpeya, né en 1932, a su associer art populaire et art académique ; « il s’exprime à 

travers l’estampe et l’illustration » et traduit « le monde des esprits présents dans les 

formes de la nature »158.  

                                                 
157Ibid., p. 82. 
158Ibid., p. 86. 



 

 

Yusuf Grillo, artiste abstrait, est à l’aise avec la toile mais aussi avec la mosaïque ou le 

vitrail. Baba Tunde Banionko, artiste Nigérian, mêle « hyperréalisme, juxtaposition 

d’images et de narrations, emprunts à la bande dessinée, souvent pour dénoncer »159. Uzo 

Egonu, né en 1931 et fixé à Londres, crée des tableaux à la fois très construits et très 

décoratifs.  

En Afrique du Sud, en dehors de peintres en exil, se sont fait connaître Peter Sibeko, et 

Julian Motu avec ses dessins expressionnistes. D’autres artistes utilisent des eaux-fortes 

et aquatintes : Lucky Sibiya, né en 1942, est très remarqué par ses panneaux de bois 

peints. En Tanzanie s’est fait connaître Ruhi Hamid, au Mozambique Matias Ntundo, au 

Kenya Hezbon Edward Owiti et Antonio dos Santos, au Soudan Mohamed Oma, qui s’est 

formé à Khartoum et Florence et s’est fixé aux États-Unis, utilise des techniques mixtes 

en créant un univers coloré de patchwork. L’artiste angolais Costa Andrade, né en 1936, a 

pratiqué sa peinture sur de multiples supports : bois, toile, voile, feuilles d’aluminium, 

écorces d’arbres, verre, plaques d’offset. 

Le Sénégal est riche en artistes. Fixé à Paris, le Sénégalais Iba Ndiaye, né en 1928 à 

Saint-Louis, et qui fut l’un des fondateurs de l’École des Beaux-arts de Dakar, peint des 

scènes de marché, de sacrifice de mouton dans le Sénégal islamisé (la fête de la Tabaski), 

des femmes et des paysages du pays, sans oublier des évocations du jazz et de ses 

musiciens, tout en exécutant des dessins, encres et lavis sensibles ainsi que des sculptures. 

Il a exposé un peu partout, en France et à l’étranger. Issa Samb, né en 1945 va de la 

gouache, du grattage à l’installation et à la performance. Son compatriote Papa Ibra Tall, 

né en 1935, qui a fait plusieurs stages à la Manufacture de tapisseries d’Aubusson, rentre 

au Sénégal en 1950 et se consacre à la peinture et à la tapisserie avec des rythmes 

structurés, des coloris chauds et sensuels qui se démarquent peu à peu des références 

occidentales de cette époque. Il a marqué toute une génération de cartonniers et de 

peintres d’où ont émergés Ousmane Faye, Seydou Barry, Ansoumana Diedhiou, Daouda 

Diouk, Abdoulaye Ndiaye. Un autre artiste Sénégalais inventif dans des figures et des 

                                                 
159Ibid. 

 



 

 

compositions très personnelles, est Assane Ndoye, né en 1952. Auteur de nombreuses 

affiches pour l’Unesco, la Francophonie et d’autres organisations, il est créateur 

d’impression sur tissus. Souleymane Keita, né en 1947, mêle avec « une sensibilité 

délicate des zones colorées lumineuses et des assemblages de minuscules signes 

géométriques pour traduire des paysages et l’atmosphère du désert, le ciel ou les fonds 

sous-marins, autant de visions cosmiques et poétiques qu’il inscrit aujourd’hui dans des 

toiles circulaires »160.  

Philippe Sene, né en 1949 évoque les esprits protecteurs chez les Serere, les 

« Pangols », tandis que Amadou Sow, né en 1951 et fixé en Vienne, superpose « des 

bandes intensément colorées à des suites de pictogrammes inventées ». Mohamadou 

Mbaye dit « Zulu » né en 1954, est parti de « signes puisés dans des réminiscences 

égyptiennes pour aboutir à des inventions plastiques semi-abstraites de caractère 

mystique ». Alioune Badiane, né en 1947 et formé en France, après avoir peint des 

paysages dépouillés, à la limite de l’abstraction, s’est orienté vers des assemblages 

figuratifs avec de beaux tissus traditionnels. Serigne Ndiaye (1953), collectionneur de 

fixé de verres anciens, a introduit avec subtilité des myriades de signes modernes et 

personnels sur le matériau verre. Abdoulaye Ndoye (1951) s’est attaché aux lumières du 

Sahel et aux coloris des costumes féminins africains. Des artistes tels que Ibrahima 

Guisse (1947) et Cheikh Diouf (1949), également sculpteur, ressortent de ce qui fut 

appelé le courant dominant de la première école de Dakar, celle encouragée par le 

président Senghor au nom d’une esthétique de l’Afrique noire, transportant masques et 

totems et représentée entre autres par Amadou Seck. Moustapha Paye, né en 1947, 

raconte la vie populaire par des collages de tissus sur papier. Mais ce sont surtout les 

courants abstraits et surréalistes qui dominent : El Hadji, qui évolue vers une gestuelle 

affirmée, Mbaye Diop, Serigne Mbaye Camara, Amedy Mbaye, Cherif Thiam, avec ses 

totems et esprits, Khalipha Gueye, Bocar Pathe Diong, dont les œuvres interprètent avec 

rigueur des compositions de facture cubiste, Ismaïla Manga avec ses étranges visions.  

                                                 
160Ibid., p. 61. 



 

 

Au Mozambique, le grand dessinateur et peintre Valente Malangatana, né en 1936, a 

suscité une école nationale, dont fait partie par exemple le réalisme social de R. Mabata : 

« Après des nus féminins, les thèmes dominants de Malangatana montrent une humanité 

en détresse tragique et angoissée, d’un réalisme visionnaire, avec des amas de corps 

enchevêtrés et des coloris violents. Ses dessins, à la fois dépouillés et d’un 

expressionnisme intense, sont particulièrement remarquables »161.  

Ces artistes africains rencontrent beaucoup de problèmes : faiblesse du marché 

intérieur et extérieur, isolement, coût exorbitant des matériels importés qui est de « cinq à 

six fois et jusqu’à huit fois le prix européen »162. Tout ceci s’accumule et rend « difficile 

et douloureuse » leur invention plastique. C’est pour toutes ces raisons que certains 

d’entre eux ont choisi de vivre à l’étranger – s’ils n’y sont pas contraints – dans les grands 

centres actifs de l’Europe et des États-Unis – nous y reviendrons.  

On a pensé que le continent africain si riche de sa tradition créatrice de masques et 

statues traditionnelles ne suscite plus aujourd’hui de vocations de sculpteurs. Et certains 

ont attribué cette carence actuelle à la colonisation, aux missions chrétiennes ou à 

l’influence de l’islam où les représentations d’idoles, de pierres levées, en rivalité avec 

Dieu, sont interdites par le Prophète. Mais, en réalité, certaines ethnies comme les Yoruba 

ou les Bembe maintiennent une continuité créatrice évolutive dans la sculpture sur bois, 

et un regard plus attentif sur la situation contemporaine dément ce pessimisme. Ainsi, 

depuis les années 80, avec la création de ses Nouba, des athlètes d’une lutte traditionnelle 

paysanne devenue un sport national très populaire au Sénégal, qu’il représente nus, le 

sexe évident, dans les moments d’affrontement ou de repos, le visage strié de peintures 

corporelles en bandes colorées, les bras chargés de lourds bracelets et d’amulettes. Un 

déni éclatant de ces affirmations est donné par Ousmane Sow, ce sculpteur Sénégalais 

connu aujourd’hui du monde entier. Avec ses Massaï et ses Zoulu, il met définitivement 

en danger la mort annoncée de la sculpture africaine. 

                                                 
161Ibid., p. 60. 
162Ibidem. 

 



 

 

Les sculptures d'Ousmane Sow disent la permanence de l'homme, de son corps, de ses 

désirs et de ses rêves. À travers ces présences si fortement terrestres et physiques, c'est 

pourtant quelque chose de l'ordre du spirituel qui résonne et s'entend. Il exécute ses 

sculptures fidèles à la tradition africaine, sans modèle ni esquisse préalable, mais sur des 

fers de béton, enroulés de paille blanche de plastique puis de toile qu’il enrobe de 

matériaux de son invention conservés et malaxés pendant des années. Ses dernières 

créations ont été faites sur des thèmes aussi variés que les figures d’une esclave aux pieds 

de Toussaint Louverture, une suite sur les Massaï du Kenya, une autre enfin sur les 

Zoulu. L’ensemble d’une force expressive étonnante avec de subtils modelés, témoigne 

d’une énergie de vie transmise et d’une émotion qui semble héritée d’un très lointain 

passé africain. Il est l’un des artistes africains les plus connus sur le plan international. 

Ses sculptures majestueuses font vivre la sensualité des corps, du geste et du mouvement.  

 

§ 4. Le triomphe de l’esthétique et des arts populaires  

 

Selon Yves Michaud, l’art moderne et son régime spécifique sont terminés, ils ont 

disparu avant la fin du XXe siècle, plus précisément à la fin des années 1970. Ce régime a 

commencé vers 1905-1906 et était caractérisé par un artiste démiurge, de grandes œuvres 

ouvrant des brèches, ainsi que des mouvements d’avant-garde avec des perspectives, des 

visions globales, politiques et sociales. Cette tendance s’est essoufflée à l’époque post-

moderne. Nous sommes alors entrés dans un nouveau régime de l’art, celui de 

l’expérience esthétique, qui tend à se fondre avec le nouveau régime de notre expérience 

sociale, celui du culte de la beauté et du design par exemple. Si l’art devient effectivement 

vaporeux, cela signifie que les musées, les institutions, les centres d’art ne sont plus utiles, 

or il y en a de plus en plus, nous dit-il.  

Il s’interroge donc sur ces deux phénomènes contradictoires, et pense que de même 

qu’il y a un changement d’expérience esthétique, il y a peut-être aussi un changement du 

concept de l’art. Il parle de virtuosité, comme connaissance et illumination ou comme 



 

 

expression de ce qu’il y a de plus profond dans la subjectivité humaine. L’art est devenu, 

pour lui, un moyen de signifier les identités. Ce changement d’expérience esthétique est 

accompagné d’un retour de la notion d’art comme non expressif, non métaphysique ou 

non démiurgique, mais comme la manifestation des identités.  

« C’est fou ce que le monde est beau », écrit-il. Car la beauté règne partout : dans les 

enseignes publicitaires, les vêtements, les visages maquillés, les piercings et les tatouages, 

les inventions du design, les comportements. Nous vivons « les temps du triomphe de 

l’esthétique, de l’adoration de la beauté »163. Le paradoxe est que cette beauté se célèbre 

« dans un monde vide d’œuvres d’art, si l’on entend par là ces objets précieux et rares, 

qui naguère étaient investis d’une aura, d’une auréole, de la qualité magique d’être des 

foyers de production d’expériences esthétiques uniques, élevées et raffinées. C’est comme 

si, plus il y a de beauté, moins il y a d’art, ou encore comme si, moins il y a d’œuvres 

d’art, plus l’artistique se répand et colore tout… »164.  

Cette disparition des œuvres d’art est née de plusieurs processus. D’une part, les 

œuvres sont devenues des dispositifs de moyens techniques, et des procédures qui 

produisent la pure expérience de l’art. On assiste ainsi à « un processus de dés-

esthéticisation de l’objet qui accompagne celui de la dé-définition de l’art »165. L’artiste 

est devenu progressivement un producteur d’expériences et les objets n’ont plus leurs 

caractéristiques artistiques établies. Les tableaux accueillent des morceaux de papier 

peint, des collages, des bouts d’objets et d’éléments de récupération. Des installations 

d’objets ou des prouesses deviennent des œuvres. Les projets, les comportements et les 

idées deviennent des imitations d’œuvres. C’est la fin du régime de l’objet d’art.  

D’autre part, l’abondance des œuvres fait qu’elles n’ont plus rien de leur intensité. 

L’expérience esthétique devient un produit culturel accessible à la consommation « sous 

                                                 
163Michaud Y., L’Art à l’état gazeux. Essai sur le triomphe de l’esthétique, Paris, Stock, 2003, p. 8. 
164Ibid. p. 9. 
165Ibid., p. 10.  



 

 

des formes à peine différentes dans les multiples sanctuaires de l’art, devenus eux-mêmes 

des moyens de communication de masse »166.  

À côté de ces deux processus, Yves Michaud ajoute ceux de la production industrielle 

des biens culturels et ceux de la production industrielle des formes symboliques : le 

monde de la pop culture, c’est-à-dire la culture commerciale populaire, le monde des 

produits et des signes. Sans oublier le design, le monde des marques, les produits de 

beauté, l’industrie de la mode et du goût.  

L’ensemble de ces processus « engendre ce sentiment puissant et insidieux que la 

beauté est partout, doit être partout, alors même que l’art n’est plus nulle part »167. Cela 

ne veut pas dire que la dextérité artistique a disparu. Tout au contraire, elle s'active 

partout avec une virtuosité étonnante. Il est temps de reconnaître que l’Afrique est entrée 

dans un autre monde de l’expérience esthétique et un autre monde de l’art – « celui où 

l’expérience esthétique tend à colorer la totalité des expériences, où les vécus sont tenus 

de se présenter sur le mode de la beauté, celui où l’art devient un parfum de parure »168.  

Le fait que tout et n’importe quoi peut être de l’art est aussi le fait du triomphe de 

l’esthétique. Si tout peut être de l’art alors « tout peut être vu esthétiquement et l’art peut 

s’écouler librement en dehors du monde de l’art dont la défense anxieuse et 

obsessionnelle devient aussi dispensable qu’elle est platonique et vouée à l’échec »169.  

L’art peut essaimer de partout. Il n’est plus limité par une convention. Un regard suffit, 

qu’il soit d’artiste ou de spectateur, pour que tout s’esthétise. Selon les mots de Yves 

Michaud, c’est cette « popularisation » et cette « vulgarisation » qui sont responsables de 

la disparition de l’art du monde par vaporisation de sa substance : « Le monde est envahi 

par une atmosphère esthétique. Simultanément, le monde de l’art ritualisé, sacralisé, 

cramponné à sa précieuse rareté théâtralisée, se vide peu à peu non seulement d’œuvres 

mais de participants. Seuls quelques initiés obstinés, fanatiques et conservateurs, sinon 

franchement réactionnaires, s’obstinent à perpétuer le rite. Au-dehors, joyeusement et 

                                                 
166Ibid, p. 12. 
167Ibid., p. 14. 
168Ibid. p. 18.  
169Ibid. p. 54. 



 

 

inconsciemment, tout le monde est artiste et baigne dans l’art. C’est fou, effectivement, ce 

que le monde est maintenant devenu totalement beau. Tel est le triomphe de 

l’esthétique »170.  

Caricaturant la contemporanéité artistique africaine, Iba Ndiaye Diadji s’exclame : « Il 

suffit de ramasser du bois mort ou de la ferraille au coin d’une rue, des chaussettes 

trouées ou d’autres chiffons, de s’armer de cordes, de cauris et de queue de vache, de 

tout placer dans un coin de galerie et d’appeler les gens à admirer la belle installation 

mystique ! »171.  

L’art contemporain se définit par son caractère hétéroclite même. Il est partout. Si 

selon la définition de Kant, le beau est « ce qui plaît universellement sans concept », ici, 

on est servi en beauté. Elle est partout, « mais à l’état diffus et gazeux, à l’état de vapeur 

ou de buée se déposant sur tous les visiteurs »172. L’art n’est alors là que pour produire 

une expérience qui, par elle-même, dans son indéfinition, est foncièrement esthétique. 

Ainsi l’art se « dé-définit », se « dés-esthéticise », puisqu’il perd sa définition et ses 

critères esthétiques de plaisir et de beauté. Il devient indéfinissable, et ce que l’on 

présente comme de l’art n’est plus une production d’expériences esthétiques consacrées à 

la beauté, au sublime ou à l’invention.  

On regroupe dans la catégorie « art populaire » toutes les formes d’expression ayant 

remplacé, complété ou développé l’art traditionnel. La culture populaire est 

principalement à l’origine de l’art actuel. On rencontre l’opposition entre la ville et la 

campagne, entre les comportements culturels des classes supérieure et moyenne et ceux 

de toutes les couches « inférieures ». Les membres des hautes classes de la société 

dénigrent en général l’art et la culture populaire.  

Dans les grandes villes, leurs quartiers pauvres et leurs bidonvilles, l’exode rural a 

rapproché d’innombrables cultures rurales s’assimilant dans la vie urbaine en une culture 

populaire de la musique et de la danse, de la littérature et du cinéma, de la sculpture, de la 

                                                 
170Ibid., pp. 55-56. 
171Diadji I. N., L’impossible art africain, Dakar, Dëkkando, 2002, p. 13.  
172Michaud Y., op.cit., pp. 62-63. 



 

 

peinture, de l’architecture. Mais en revanche, nombre de ces phénomènes se voient aussi 

à la campagne et se joignent alors à l’expression culturelle de la région. La culture 

populaire prend les diverses formes de la créativité et donne à la vie quotidienne plaisir 

des sens et embellissement. Selon Jutta Ströter-Bender, elle « perpétue certaines 

traditions dans leurs formes anciennes ou modifiées mais elle s’ouvre aussi volontiers à 

de nouvelles influences qu’elle saisit, intègre et développe »173. Dans chaque pays, en 

effet, la culture populaire livre des productions artistiques tant surprenantes 

qu'authentiques. Ces productions dépassent largement le cadre d’un simple artisanat. 

C’est ainsi qu’en Afrique de l’Ouest, les boutiques se couvrent d’enseignes peintes pour 

indiquer qu’il s’agit d’un coiffeur, d’un tailleur, d’un guérisseur ou d’un bar, et il n’est 

pas rare de voir ces peintures murales à l’intérieur des maisons.  

Dans les villes du pays Igbo, au Nigeria, des sculptures colorées ornent les tombes des 

disparus célèbres. C’est aussi de la culture populaire que sont issus les autels élevés à la 

déesse des eaux, Mami Wata, que l’on rencontre partout en Afrique de l’Ouest. Presque 

chaque bourg, chaque quartier des grandes villes a son « peintre-vedette » ; c’est lui 

décore les discothèques, les bars ou les devantures des magasins. 

Les artistes et artisans populaires ne s’intéressent pas aux mouvances du marché 

international de l’art ; ils réalisent des œuvres pour leur propre population, sans se soucier 

d’autre chose – contrairement aux artistes académiques qui se trouvent pris dans une sorte 

de confrontation entre leur propre culture et celle de l’Occident. Les gouvernements 

africains négligent d’ailleurs les œuvres d’art populaires car elles évoquent, pensent-ils, 

« un contexte social de pauvreté et de lutte pour la survie »174. Ils dédaignent et méprisent 

ces expressions culturelles.  

Dans de nombreux pays africains, les artistes d’art traditionnel, pour survivre, vont 

s’adapter à de nouvelles catégories d’acheteurs. La croissance des flux touristiques a 

permis la naissance et le développement de petits ateliers fabriquant des objets 

                                                 
173Ströter-Bender J., L’art contemporain dans les pays du « Tiers-monde », Paris, L’Harmattan, 1995, p. 

32. 
174Ibid., p. 34. 



 

 

traditionnels, vendus comme souvenirs aux touristes. Des copies d’antiquités vendues 

comme « authentiques » forment une partie de ce qu’il convenu d’appeler « l’art des 

aéroports ».  

On y trouve « peinture, sculpture, architecture, artisanat d’art, écrits, techniques 

culturelles et culture de la vie quotidienne. Il englobe des retours à l’histoire culturelle 

comme la sécularisation et la profanation de modèles religieux ou culturels ainsi que la 

démythologisation de dieux, de héros et de symboles. Il permet en outre la stéréotypie, 

des contenus, des thèmes et des sujets représentés. La représentation riche en clichés de 

sa propre culture et d’une culture étrangère joue ici un rôle extrêmement important. (…) 

C’est lorsque les objets stéréotypés de l’Airport Art correspondent aux clichés inscrits 

dans les cultures qu’il répond aux attentes des intéressés. Et c’est ainsi que l’Airport art 

trouve ses acheteurs »175.  

Certes, on ne peut blâmer des artistes de reproduire des images qui se vendent très bien 

quand on sait que c’est leur moyen de subsistance. Mais on ne peut plus les définir 

comme des artistes, mais comme des « artistes-commerçants ». Leur art est fait pour 

vivre ; c’est de « l’art alimentaire ». Dans de nombreux pays africains la sculpture ne fait 

pas partie de la tradition artistique. Mais puisque, pour les touristes, l’art africain évoque 

les masques, les artistes ont tenté de répondre à leurs attentes par une production 

appropriée. La frontière entre l’ « art des aéroports » et les œuvres contemporaines reste 

souvent floue. Les objets artisanaux que l’on classerait dans l’ « art des aéroports » sont 

de plus en plus appréciés par les Africains eux-mêmes et sont accrochés à l’intérieur des 

maisons. Ils font ainsi partie de la culture populaire. Il serait donc complètement absurde 

d’examiner l’art contemporain de l’Afrique noire et de minimiser l’ « art des aéroports » 

sous prétexte que c’est une imitation des modèles traditionnels et que c’est par ce biais 

que sont apparues les notions de « faux » et de « vrai ». Mais qu’est-ce qui peut nous 

obliger à dire que ce que l’on appelle « faux » n’est pas une véritable œuvre d’art ? Ce « 

faux » objet ne peut-il pas flatter notre sens de la beauté et nous procurer un sentiment de 

                                                 
175Lips J. cité par Ströter-Bender J., op. cit., pp. 36-37.  

 



 

 

plaisir comme pourrait le faire un « vrai » objet ? Si ces arts n’intéressent pas les 

collectionneurs parce qu’ils seraient faux, pour nous, ils correspondent bien à ce que nous 

appelons art populaire de l’Afrique noire.  

Considérés comme des autodidactes, les peintres populaires se sont multipliés dans 

l’Afrique des années 60 et 70 jusqu’à nos jours. À côté des coloris des divers produits 

industriels d’origine exclusivement européenne, ils utilisent aussi d’autres supports tels 

que la pierre, la terre cuite, les écorces battues, les étoffes. Leurs peintures souvent 

rituelles et symboliques, donnent lieu à des variations individuelles.  

Certains ateliers et écoles d’art se réclament d’une non-directivité afin de ne point 

corrompre les sensibilités « vierges » de l’artiste africain, de garder sa spontanéité ou 

« les fraîches beautés de son âme » (P.R. Desfossés), par des modèles importés de 

l’Occident. Le mot d’ordre est que l’inspiration leur vienne de la seule Afrique. Ils 

recrutent non pas des diplômés, mais des enfants, des adolescents et adultes issus du 

milieu populaire, qui ont arrêté très tôt leurs études et sont plus ou moins analphabètes. 

Beaucoup sont issus de famille d’artisans. Dans leur quasi-totalité, les animateurs de ces 

ateliers sont des admirateurs inconditionnels de l’art africain traditionnel. Le phénomène 

concerne d’abord les quartiers populaires et les faubourgs des grandes villes africaines. 

Chacun vient et s’occupe selon son désir et selon le temps qui lui convient.  

L’apprentissage se fait généralement soit dans le milieu familial, soit dans un atelier où 

le jeune apprenti commence par assister le maître. Certains de ces artistes proposent une 

peinture ou une sculpture représentant des animaux de puissance, tel en pays Agni en 

Côte d’Ivoire. D’autres exécutent des créations figuratives ou décoratives, voire 

impressionnistes. Un certain nombre travaille dans les cours de leur concession, dans de 

petites échoppes près des marchés, exposent leurs œuvres sur le sol, à l’intérieur et à 

l’extérieur des boutiques, alignées sur les murs. Ils travaillent à la commande, à l’écoute 

du désir du client. Ils peignent des enseignes publicitaires, réalisent des décorations 

murales à l’extérieur ou à l’intérieur des locaux, religieuses pour les sanctuaires, 

publicitaires ou décoratifs pour les cafés, restaurants, hôtels et boîtes de nuit. Ils peignent 

aussi des motifs, des symboles et des aphorismes sur les camions et les bus, comme au 



 

 

Nigeria. Ils se disent « artistes naturels », étrangers à tout enseignement, ayant reçu dons 

et inspiration des dieux, des esprits, des ancêtres, d’un fétiche ou de « forces », 

découvrant leurs œuvres dans des visions et des rêves : « Ils rejoignent alors, en 

Occident, écrit Pierre Gaudibert, une partie des créateurs, surtout ceux de l’art brut et de 

l’art médiumnique, disant au grand jour le sens devenu lointain de ce qui est toujours 

nommé inspiration »176. 

De ces écoles sont nés des artistes d’expression populaire « autodidactes », même si ce 

terme reste ambigu et varie selon les itinéraires individuels. Certains arrivent à occuper 

une position artistique nationale et internationale, tels Twins Seven Seven au Nigeria ou 

Chéri Samba au Congo, et deviennent même des professionnels à part entière et exercent 

une grande influence sur les jeunes générations. Ils poursuivent une création dénommée à 

tort « naïve » selon des catégories occidentales. La peinture, dont celle du batik, les 

reliefs sur cuivre, la sculpture en béton peint, les perles, l’usage des sables, des cauris, les 

supports en peaux d’animaux, tout est matériel d’expression. Il existe presque toujours un 

récit, une narration, des légendes, des proverbes, des contes, des mythes, inscrits dans les 

tableaux, les sculptures et les gravures des artistes. Beaucoup d’expositions de ces 

créations populaires ont eu lieu en Afrique même, en Allemagne, en Belgique et dans 

d’autres pays européens. 

Un phénomène particulièrement remarquable est constitué par les peintres de fixés 

sous verre nombreux surtout au Sénégal, phénomène non seulement présent à Dakar, 

mais aussi dans d’autres villes : Saint-Louis, Rufisque, Diourbel, Kaolack, Ziguinchor. 

Les thèmes les plus divers se représentent souvent comme des contes et histoires en 

images : épisodes du Coran, de la vie de Mahomet et scènes bibliques, les lutteurs 

traditionnels, des proverbes, des scènes de mœurs, des scènes de la vie quotidienne et 

familiale, mais encore l’histoire épique et légendaire du passé du Sénégal, les fondateurs 

et dignitaires des confréries islamiques. Ces fixés sous verre (les « souwères ») « ont très 

souvent une extrême qualité par la justesse de l’observation, la liberté du traitement, le 

                                                 
176  Gaudibert P., L’art africain contemporain, Diagonales, 1994, p. 53. 



 

 

sens de la composition, la finesse des coloris, la subtilité des nuances, en particulier dans 

les portraits féminins »177.  

Deux grandes figures se détachent : Gora Mbengue qui « inventait directement dans 

une sorte de transe », vivait et travaillait dans le faubourg de Pikine près de Dakar, et 

Babacar Lô qui « peint simultanément des portraits de famille et des portraits individuels 

à l’huile d’une grande netteté et force stylistique »178. Toutefois, sur le plan de la 

reconnaissance artistique, les artistes populaires se heurtent à l’hostilité des artistes 

académiques, qui pensent qu’ils produisent un art « sous-développé ». En Europe, ils 

subissent le même dédain que les naïfs ou les singuliers de l’art de l’Occident. Leurs 

œuvres sont le plus souvent cantonnées « dans des musées d’ethnographie, des galeries 

marginales », et sont tenues éloignées de la légitimité des musées d’art179. Les 

Occidentaux ont tendance à les nommer « naïfs », un terme pourtant déjà impropre en 

Europe où l’on désigne couramment ainsi des artistes auxquels le Douanier Rousseau sert 

de figure fondatrice. On ose même se demander si ces artistes sont inspirés ou s’ils sont 

instinctifs. Mais pour Pierre Gaudibert, « c’est peut-être le terme de "Maîtres populaires 

de la réalité" qui conviendrait le mieux »180. Quoi qu’il en soit, des artistes comme Twins 

Seven Seven ont acquis une notoriété internationale. Ses peintures sont faites « à la 

gouache et à l’encre […] recouvertes de vernis, parfois sur batik, et avec souvent des 

assemblages de contre-plaqués découpés qui permettent une organisation singulière de 

l’espace, une démultiplication superposée des narrations les plus complexes et les plus 

détaillés, ainsi que des effets de relief »181.  

Un autre artiste bien connu, Augustin Okoye, qui prit le pseudonyme de Middle Art, a 

fait preuve d’une imagination sage dans toute son œuvre, que ce soit sur des thèmes 

comme la guerre civile ou la religion. Au Congo, Chéri Samba, le plus connu 

aujourd’hui, « plaît beaucoup, comme nombre de prétendus "naïfs" pour sa saveur 

                                                 
177 Ibid., p. 102. 
178 Ibid.. 
179 Ibid., p. 53. 
180 Ibid., p. 105. 
181 Ibid., p. 106.  



 

 

populaire, son sens de l’anecdote à la fois crue et moralisante, son goût des images 

publicitaires, de celles des magazines, des encyclopédies et des catalogues de la bande 

dessinée qu’il a pratiqué… »182.  

Au Sénégal, un artiste de très grande valeur, Mbor Faye (1900-1984), « a utilisé de son 

style dépouillé et éclatant la variété de la vie et des personnages de son village natal, 

depuis les marabouts jusqu’aux arbres en fleurs »183. Alphadio, un des plus connus en 

Europe, « a peint des scènes du néo-colonialisme, telle une vente d’armes clandestine au 

cœur de la forêt »184. Une femme, Younousse Sène, utilise les cauris dans ses peintures à 

l’huile. Amadou Bâ devient un artiste fort estimé avec des créations très poétiques et très 

délicates sur de petits formats. 

Mais le plus souvent, leurs créations sont vues, par les artistes académiques, comme 

des peintures enfantines, des représentations élémentaires au dessin incertain et maladroit, 

aux couleurs discordantes. La multiplicité des commandes et l’engouement européen 

grandissant peuvent, en effet, accroître le risque de baisse de qualité. Mais comme le 

souligne très justement Pierre Gaudibert, « la peinture populaire fait partie intégrante de 

la "nouvelle peinture africaine" et elle est souvent remarquable »185. Hélène Delprat a 

d’ailleurs pu déclarer que ce qu’elle a vu en Afrique est beaucoup plus que de la 

décoration. En parlant des Occidentaux, elle remarque que leur regard, leurs habitudes 

« faussent » tout et qu’ils passent « facilement pour ceux dont on attend une leçon de 

"vraie" peinture » alors qu’ils n’ont pas de leçon à leur donner. La peinture africaine, dit-

elle, la passionne bien davantage et lui apprend « quelque chose d’essentiel »186.  

Au Sénégal, la peinture sur verre existe depuis la fin du XIXe siècle. On peint avec 

force couleurs et légendes et on reproduit des saints, des scènes de villages et des beautés 

africaines. Plusieurs expositions à Paris furent consacrées à l’artiste Gora Mbengue 

(1931-1988) : « ses œuvres sont d’une grande clarté et  ses compositions saisissent 

                                                 
182 Ibid., p. 108. 
183 Ibid., p. 110. 
184 voir l’illustration Pierre Gaudibert, op. cit., p.111. 
185 Ibid., p.118. 
186 Ibid. 



 

 

l’essentiel en quelques traits. Elles permettent de comprendre la vie sénégalaise, la vision 

du monde véhiculée par une culture populaire marquée par la joie de vivre et la 

sensualité mais aussi par un fort sentiment religieux »187. D’autres artistes sénégalais 

comme Modou Fall, Mor Gueye et Alexis Ngom ont aussi fait des expositions de la 

peinture sur verre en France et en Allemagne. Les années 60 furent caractérisées par des 

œuvres plastiques de grand format, hautes couleurs, souvent fantastiques, représentant des 

scènes légendaires : « l’artiste se sent avant tout héritier et interprète d’une culture, 

d’une race, d’une ethnie ou d’une lignée »188.  

Des œuvres comme celle de Mbor Faye (1900-1984) jettent un pont entre la peinture 

populaire et l’art moderne. Ses plus beaux tableaux rappellent, par leur composition 

simple et franche et par la clarté de leurs couleurs, la tradition de la peinture sur verre. 

Les œuvres d’art modernes sénégalaises placent « l’homme au centre des motifs et des 

thèmes traditionnels ». 

Les sculptures populaires accomplissent des parcours semblables aux peintures 

populaires et bénéficient de statuts analogues. À côté d’une sculpture le plus souvent 

prisée de certains Européens comme de quelques Africains, il existe aujourd’hui dans 

toute l’Afrique noire des expressions plastiques tout à fait inédites relevant d’artistes 

populaires. On sculpte des masques funéraires, ainsi que de grandes statues majestueuses 

d’un style naturaliste et d’une polychromie des plus vives à base de colorants industriels.  

« La sculpture populaire sur ciment permet des expressions qui se rapprochent des 

"singuliers de l’art" et de l’art brut »189. Ainsi, les personnages, les animaux, les épopées, 

les contes, les mythes et légendes, sont mis en sculpture. Ces sculptures en ciment 

existent dans les maisons Mbari chez les Igbo du Nigeria depuis les années 30. C’est 

aussi au Nigeria que l’artiste Dossou Amidou, né en 1965, crée des sculptures profanes, 

personnages assis ou debout, couples de boxeurs ou religieuses, telles les représentations 

de Mammy Wata. Le culte devenu très populaire de Mammy Wata, divinité de l’eau, des 

                                                 
187 Ströter-Bender J., L’art contemporain dans les pays du « Tiers-monde », Paris, L’Harmattan, 1995, p. 

112. 
188 Ibid., p. 114. 
189 Gaudibert P., op. cit., p. 122. 



 

 

lagunes et des fleuves, équivalente de la sirène ou de la vouivre d’autres régions du 

monde, s’est répandu dans toute l’Afrique de l’Ouest et a donné lieu à d’innombrables 

peintures et sculptures populaires. Les artistes Ibibio du Nigeria en ont sculpté de très 

belles, en buste, assises, debout dans des bateaux. Cet art appelé au Congo « watiste », du 

nom de Mammy Wata, a donné parfois son nom à toutes les expressions artistiques 

populaires190. Mais l’essor de la religion vaudou au Bénin, au Togo et au Nigeria a aussi 

suscité la création de nouvelles sculptures rituelles pour les cérémonies, ou les autels 

privés avec les « autels personnels », sans oublier les statuettes faites pour fixer l’esprit 

des morts. Au Togo, l’artiste Agbagli Kossi (1934-1992) témoigne d’un remarquable sens 

syncrétique pour réunir traditions africaines et ses propres inventions personnelles.  

Une autre innovation dans la sculpture populaire africaine a vu le jour chez les 

Makondé. Ces derniers, très connus dans l’art traditionnel, ont sculpté d’une manière 

réaliste des personnages et des types sociaux familiers. Des artistes comme Robert 

Yacobo, Samak Clémence, Pajume Alaba, Reinaten Sadimba ont représenté en ébène, 

parfois en ivoire, les figures de la mère, de la porteuse d’eau, des fumeurs et autres 

personnages de leur société, mais aussi des esprits d’animaux, des figures grotesques. Ils 

représentent « des sortes de totems, de personnages stylisés et déformés aux membres 

effilés, à la limite de l’abstraction, d’où émergent des têtes, des seins, des yeux, le tout à 

travers des formes sinueuses et étirées qui se superposent et s’entrelacent »191. Selon 

Pierre Gaudibert, cet étirement longiforme dans les peintures africaines contemporaines, 

est une tendance fréquente « qui peut avoir une de ses origines dans les modèles de l’art 

rupestre africain »192.  

L’Afrique du Sud est riche d’un grand nombre de sculpteurs populaires de valeur 

inégale, parmi lesquels on peut citer : Phutuma Seoka (né en 1922), Jackson Hlungwani 

(né en 1923), Noria Mabasa (1938-1987), Johannes Maswanganyi (né en 1949).  

                                                 
190 Ibid., p. 124. 
191 Ibid., p. 127.  
192Ibidem 



 

 

Comme les artistes peintres populaires, ils déclarent eux aussi recevoir leur inspiration 

dans des songes ou des visions. Ce nouvel art se répandit très vite et suscita une série 

d’ateliers, de coopérations et de boutiques destinés à la fabrication et à la vente de ces 

sculptures. Si cet art a été jugé très sévèrement par certains africanistes tel que William 

Fagg, qui y voit un « art postfreudien et contorsionné », il faut reconnaître que la 

sculpture populaire fait partie intégrante de la sculpture africaine et qu’elle est souvent 

l’objet de créations remarquables. 

 

A. La récupération  

 

Le début des années 80 voit surgir un nouveau phénomène artistique qui marque une 

rupture décisive avec l’enseignement colonial et la Négritude. Ce changement 

interviendra à tous les niveaux, tant pour les supports que pour les couleurs. Il s’agit 

d’intégrer des matériaux locaux dans la création artistique. Ainsi, la toile importée est 

remplacée par le tissu local ou l’enveloppe tissée ou le sac de sisal ; l’huile par une 

couleur obtenue grâce à de la cola pilée et malaxée, la boîte de conserve ou le fer ramassé 

sont soudés et collés pour en faire une sculpture.  

Au Sénégal, par exemple, les enseignants des Beaux-arts de Dakar, ont eu l’idée de 

conseiller à leurs élèves de « fabriquer eux-mêmes leurs couleurs à partir de pigments 

locaux, de feuilles ou de racines au lieu des couleurs industrielles importées »193. Il s’agit 

donc d’utiliser des colorations naturelles et donc moins onéreuses. Ce phénomène a 

donné naissance au mouvement « Vohu-Vohu » en Côte d’Ivoire, alors qu’au Sénégal il 

prend le nom de « récupération ». Il s’agit de ramasser des objets, de les recycler dans un 

ensemble pour leur donner une « nouvelle vie ».  

                                                 
193 Sylla A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogène, numéro 184, 

Gallimard, 1998p.58.  



 

 

Tout est prétexte à la création. L’artiste sénégalais Ndary Lô, inventeur du 

« daptaïsme »194, principe philosophique et artistique prônant la faculté à s’adapter à tout 

et en toute circonstance, il ramasse, entasse des objets récupérés qu’il recycle pour en 

faire des œuvres d’art. Pour lui, ces objets récupérés racontent des choses. Dans son 

rapport aux matériaux, ce qui l’intéresse, c’est leur histoire. Il pense que l’objet a trois 

vies : « sa première vie, la matière première qui a servi à sa fabrication. La deuxième, 

c’est l’objet fabriqué manufacturé en lui-même. Dès lors qu’il n’est plus utilisable, l’objet 

acquière un potentiel créatif. Créer à partir de l’objet récupéré, c’est lui insuffler une 

troisième vie »195.  

Ce qui intéresse Ndary Lô, c’est de donner un autre pouvoir, une autre utilité à un 

matériau qui a déjà servi. Sous ce rapport, la récupération est l’essence même de l’œuvre 

en ce sens que c’est elle qui la commande et révèle la troisième dimension d’un objet en 

lui conférant un autre sens. Dis moi ce que tu jettes et je te dirai ce que j'en fais : tel est 

son credo. C’est ainsi que dans une localité sans électricité, son regard vise les lampes 

tempête abandonnées. Il les ramasse, les travaille et les expose. 250 au total : un vrai 

succès. À Rufisque, près de Dakar, un des moyens de locomotion est le cheval qui 

marche avec la calèche, le sculpteur repère les fers à cheval qui traînent, en fait des 

hommes de fer. Sa matière de prédilection est le fer. Il est omniprésent dans ses œuvres. Il 

donne sa forme à la charpente métallique. Ensuite, chauffés, tordus, soudés, martelés, fers 

à cheval, fers à béton et autres viennent se fixer sur l'ossature. Outre le fer, il utilise divers 

matériaux de récupération : os, bois, tissus, filets, plastique, pour les métamorphoser en 

figures surprenantes, comme dans L'Incompris. Cette œuvre est drapée de bouts de tissus. 

Et elle donne l’impression de porter sa tête disproportionnée qui ramasse aussi d’autres 

têtes de poupées.  

On choisit un matériau parce qu’il correspond au meilleur traitement du concept de 

l’œuvre, parce qu’il est utile dans la perspective d’une esthétique. Il s’agit de visionner 

                                                 
194 Voir son interview accordée à Virginie Andriamirado le 04/10/2002 et disponible en ligne sur le site 

http://www.africultures.com/index.asp?no=2228&menu=revue_affiche_article  
195 Ibid. 

 

http://www.africultures.com/index.asp?no=2228&menu=revue_affiche_article


 

 

l’œuvre dans son concret efficace. Le matériau est le support, l’humilité de l’œuvre. En se 

sens, l’art africain introduit dans le matériau l’impalpable, le concept. Cette utilisation des 

matériaux favorise un art qui, désireux de s'adapter à un environnement mouvant, 

parvient à se libérer des codes pour transcender les registres de l'abstraction et du 

naturalisme. L’art africain contemporain use de tout, tout est matière à faire une œuvre 

d’art.  

La création se libère ainsi de la matière noble et peut désormais s’exercer à volonté. 

C’est sans doute ce qui explique le triomphe de l’esthétique en Afrique ; rares sont 

aujourd’hui les artistes qui ne pratiquent pas la récupération. Elle constitue une aubaine 

pour bon nombre d’artistes qui y voient un moyen de créer à moindre budget.  

Aujourd’hui, la récupération est entrée dans les mœurs artistiques, en Afrique comme 

en Europe et ailleurs dans le monde. Elle se généralise de plus en plus dans un nouveau 

phénomène artistique appelé « installation » et avec lequel elle se confond, en ce sens que 

dans beaucoup d’installations, les artistes utilisent souvent des objets récupérés.  

 

B. L’installation  

 

Le début des années 90 a été marqué en Afrique, dans les arts plastiques, par 

l’apparition des « installations ». Au Sénégal, l’événement déterminant a été le 

phénomène socio-plastique appelé « Set-Sétal ». Il a en effet mobilisé dans toutes les 

villes les jeunes, aidés par les étudiants des Beaux-arts et parfois par les artistes eux-

mêmes. Ce phénomène artistique et social a créé et introduit, nous dit Abdou Sylla, la 

beauté dans les villes et leurs quartiers par la récupération et le recyclage des objets 

usagés de tous ordres. Le « Set-Sétal » a été un « mouvement esthétique qui a consisté à 

« rendre propre (set) » et à « embellir » (sétal) » 196. Dans tous les quartiers des villes, les 

                                                 
196 Sylla A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in revue Diogène, numéro 184, 

Gallimard, 1998, p.60.  

 

 



 

 

jeunes ont balayé, nettoyé et dessablé les rues ; ils ont ensuite badigeonnés les trottoirs 

des rues et les murs et toutes ces surfaces ont été couvertes de peintures amusantes, tandis 

que des monuments réalisés avec des sculptures, parfois des masques et autres matériaux 

récupérés (pneus, bouts de bois, bouteilles, ferrailles, cartons, ficelles, cauris, etc.) sont 

installés dans les places publiques, les carrefours et les divers espaces, et le tout peint de 

couleurs vives.  

C’est vrai : « c’est fou ce que le monde peut-être beau ». L’art et la définition du beau 

sont dans la rue, les jeunes établissent leurs propres critères esthétiques et reproduisent le 

paysage urbain. Récupérée par les politiciens pour attirer des militants, l'imagination des 

jeunes s’amoindrit : les visites officielles des quartiers décorés, relayées par la télévision, 

étouffent les jeunes. Dépossédés de leurs idées, ils ne balaient plus les trottoirs et 

n’embellissent plus les rues. De nouveau, les places publiques et les rues reprennent vite 

leur aspect d’antan : sales, nauséabondes et déstructurées. Ce mouvement collectif de 

civisme s’est vite évanoui dès qu’il est devenu un enjeu politique et un faire-valoir 

personnel pour les politiciens. Aujourd’hui, il ne reste plus rien de l’esprit de cette 

période, plus aucune trace des artistes en herbe. Mais cette perception esthétique des 

objets de rebut ne va pas échapper aux artistes sénégalais confirmés. Le sculpteur, 

Moustapha Dimé (décédé en 1998) sera le premier à l’intégrer dans son art. Il a réalisé 

des montages, des assemblages de plusieurs matériaux pour en faire des sculptures. Dans 

L’Homme qui pleure (1990) par exemple, « tous les matériaux intégrés ont été 

récupérés : un gros morceau de bois d’acajou légèrement calciné représente la tête ; un 

banc en bois, troué au milieu et noirci, fait office de corps (thorax, bassin, jambes) ; des 

cordes fixées à ce banc en haut représentent les bras ; un autre banc perpendiculaire au 

premier et fixé à lui permet à la sculpture de se maintenir autonome ».  

Dans la sculpture Femme (1991), « deux mortiers, dont l’un est renversé sur l’autre, 

forment les membres inférieurs et les fesses de la femme ; au-dessus du mortier renversé, 

un pilon figure le reste du corps, le cou et la tête ; au niveau de la poitrine, c’est-à-dire 

de la partie supérieure du pilon, deux calebasses en bois renversées représentent les gros 



 

 

seins ; des morceaux d’ébène sous forme de clous plantés à cette extrémité-tête du pilon 

signifient les cheveux de la femme »197.  

Toutefois, l’installation, comme genre artistique nouveau, s’est réellement imposée 

pendant l’édition de Dak’Art 1996. C’est, en effet, l’installation du Malien Abdoulaye 

Konaté, intitulée Homme aux chasseurs du Mandé (1994), qui a obtenu le Grand Prix du 

Président de la République : cette œuvre est faite à l’aide d’un pagne traditionnel, teint en 

rouge, sur lequel sont fixés divers objets : gris-gris, morceaux de tissus, etc., cousus ou 

attachés198. Dans son œuvre Gris-gris pour Israël et la Palestine, les symboles sont des 

objets textiles. Dans « Naissance, Mort et Culture » ou encore « L’arbre à offrandes », il 

s’approprie des éléments de la culture traditionnelle qu’il voit comme des éléments 

portant une valeur esthétique, et il les utilise dans ce sens. Sa première grande exposition 

a eu lieu en mars 1991, quand il a commencé à travailler les installations. Après cela, 

l’exposition capitale a eu lieu à l’Institut du Monde Arabe à Paris, puis il y a eu celle de 

Las Palmas, en Espagne, une autre à Amiens, et au Couvent des Cordeliers avec Suites 

africaines.  

Mais s’il y a un installateur par excellence, c’est certainement l’artiste camerounais 

Pascale Marthine Tayou. En effet, dans l’exposition personnelle qui lui a été consacré au 

Goethe Institut, il n’a présenté que des installations : Chaussettes universelles faites de 

tissus, papiers, fil, chaussettes, matériaux divers ; Folie Tripale 11 et Folie Tripale 12 

(1995) constituées de bois, terre, masques, bidons, plastique, tissu, etc. Il crée des 

installations sur les lieux même d'expositions, recyclant toutes formes de matériaux, 

d'objets et d'images. Certains critiques qualifient de « crise » ce mouvement de l’art 

contemporain et le déplorent. Ils pensent que ces artistes superposent des productions 

d’objets qui renvoient à n’importe quoi – parfois on rassemble des feuilles de papiers que 

l’on ramasse ou des bouteilles qu’on a accumulées – sans que le contexte soit évident. Si 

installer des objets d’une certaine manière, c’est faire de l’art, rien ne nous empêcherait, 

par exemple, de lire les autels traditionnels comme des lieux de production artistique. On 

                                                 
197 Ibid., p. 61.  
198 Ibidem 



 

 

constate ainsi la mort de l’art au sens où celui-ci « se retrouve banalisé dans le tout-

venant de la culture commerciale »199. Ceux qui font ces critiques ne savent pas que l’art 

est devenu un générateur d’expériences qui, par elles-mêmes, dans sa définition et son 

indéfinition, est fondamentalement esthétique.  

Il y eut très peu de critiques contre ce nouvel espace de l’art en Afrique. Quelques 

critiques et mêmes des artistes se sont étonnés de voir exposer des « chaussettes », des 

« gris-gris », des « morceaux de tissus », etc. Ces critiques sont d’un autre âge et 

montrent que leurs auteurs n’ont rien compris de l’art contemporain. Il est vrai que toutes 

ces choses dans la rue peuvent n’avoir aucun sens, mais exposées, elles sont considérées 

comme « lieu de l’art » par « la contradiction entre un aspect architectural extérieur 

ordinaire et des espaces intérieurs déjantés »200. Ils ne savent pas que dans ce nouvel 

régime de l’expérience esthétique, ce qui compte, ce n’est pas le contenu ni la forme de 

l’expérience mais « l’expérience elle-même comme série, ensemble, ou famille 

d’expériences discontinues à caractère fluide et plaisant »201. Tous les contenus, toutes 

les formes sont aujourd’hui acceptables pour le public, le marché et le milieu. De la 

récupération à l’installation, l’artiste peut désormais utiliser tous les moyens qu’il voudra. 

« Tout peut convenir et tout peut aller », pour reprendre l’expression de Yves Michaud. 

Et ce « bazar » n’est pas du tout une crise de l’art : « il faut des expériences pour tous les 

goûts et toutes les prédilections individuelles »202.  

La beauté n’a pas de limites : l’art est partout au point de n’être nulle part. De cette 

manière, on a l’impression d’apercevoir la fin de l’art africain, mais il n’en est rien : il 

existera toujours des lieux, des occasions et des rites spéciaux de création artistique. Il n’y 

a aujourd’hui aucun signe d’épuisement ou de rejet de la production artistique. La 

demande d’expérience esthétique, loin de se raréfier, progresse de plus en plus : on aura 

toujours de besoin de l’art dans les musées qui se créent, pour embellir la vie quotidienne, 

on aura toujours besoin de l’art à acheter dans les ventes aux enchères. Du côté de l’offre, 

                                                 
199 Michaud Y., L’art à l’état gazeux. Essai sur le triomphe de l’esthétique, Paris, Stock, 2003, p. 102.  
200 Ibid., p. 64. 
201 Ibid., p. 176.  
202 Ibid., p. 177.  



 

 

il n’y a jamais eu autant d’artistes en Afrique. On peut donc toujours penser que l’art 

populaire, la récupération ou l’installation ne sont pas de l’art, que les artistes exposent 

n’importe quoi, mais toutes ces critiques renvoient à « un monde défunt depuis un monde 

défunt » alors que nous vivons une autre réalité : celle du triomphe de l’esthétique et d’un 

monde « de la vaporisation de l’art »203. 

 

§ 5. Les arts numériques 

 

C’est en 1998, à travers la biennale de Dakar, qu’on a commencé à sentir un intérêt 

pour l’outil numérique dans les arts africains. Et la biennale des arts de Dakar a intégré 

depuis lors le développement de projets numériques. Cette biennale accorde maintenant 

une place particulière aux arts numériques et aux nouvelles technologies de l’information 

et de la communication. Elle offre en effet une proportion importante d’œuvres faisant 

appel à un certain niveau de technicité, depuis l’usage de la vidéo jusqu’à la création 

numérique. Elle s’est par ailleurs dotée d’un laboratoire des arts et technologies, 

Dakar_Lab, visant à mettre en relation informaticiens et artistes. Il y a un impact 

grandissant des nouvelles technologies dans la création contemporaine africaine. De plus 

en plus d’artistes africains travaillent avec les outils numériques.  

On appelle numérique toute image qui va être codifiée, c’est-à-dire lisible à l’aide d’un 

outil dit numérique. Pour la vidéo, il y a deux types de supports. Il y a évidemment la 

VHS, mais il y a aussi les caméras numériques. Dès lors, les œuvres ainsi réalisées 

peuvent prétendre au label d’art numérique. Les artistes sont porteurs de projets qu’ils 

vont développer. Avec le numérique, l’artiste peut faire de la projection, mais il peut avoir 

également du son. Les arts numériques permettent de créer des alliances entre des 

plasticiens et des technologues, d’aller à la croisée des chemins artistiques, de susciter des 

envies de création.  

                                                 
203 Ibid., p. 184.  



 

 

Le terme d’art numérique contient un large éventail de créations, qui va des 

installations et sites Internet de nature artistique aux vidéos numériques. Mais, à cause du 

manque de familiarité avec cette forme d’art en raison de l’insuffisance des ressources et 

du phénomène d’exclusion résultant de la fracture numérique, il convient d’étendre le 

champ de sa définition. L’art numérique s’applique plus largement aux pratiques pouvant 

allier numérique et art : conception assistée par ordinateur, vidéo, film, animation image 

par image, photographie numérique et expériences sur des logiciels ou du matériel de 

création numérique sont autant de possibilités utilisées dans l’art numérique en Afrique. 

Le terme est donc utilisé pour classer et définir les formes d’art (plastique, textuel, sonore, 

performance) qui nécessitent l'emploi d’un ordinateur ou des technologies numériques 

pour la production d’une œuvre. Mais quelles sont les modalités d'émergence d'un art 

africain centré sur l'Internet ? Quelles sont les formes d’exposition et de réception 

imaginées en Afrique ? 

Depuis les années 1990, Internet bouscule les formes de création et de diffusion de l'art 

contemporain. Dans le même temps, le « travail artistique », plus collectif et 

interdisciplinaire, préfigure de nouveaux usages de l'Internet. Avec le Net art, on assiste à 

une création collective où artistes et informaticiens interviennent ensemble. Le suivi de 

l’œuvre, de la disposition et de l’exposition du Net art permet de voir la constitution de 

projets à dimensions multiples – programmes, interfaces, images, dispositifs – dont les 

enjeux relationnels renouvellent les rapports entre art, technique et société. Il y a ainsi une 

multiplication des fragments du travail artistique.  

Les arts numériques sont devenus un champ très fécond dans la création artistique 

africaine contemporaine. Les arts africains contemporains sont aujourd’hui entourés de 

toutes parts de l’autorité de la science et des nouvelles technologies de l’information et de 

la communication. Les artistes africains se tournent en effet de plus en plus vers un futur 

artistique construit par les nouvelles technologies.  

S’il y a un tel engouement vers les arts numériques, c’est parce que les innovations 

technologiques sont aujourd’hui porteuses de progrès. Dorénavant pour se développer, les 

cultures doivent s’enrichir de leurs différences pour converger vers l’universel. Elles ne 



 

 

peuvent plus être séparées par des frontières étanches. Les hommes communiquent leurs 

idées, leurs sentiments, leurs techniques par des moyens qui ignorent les distances, et 

Internet devient un outil favorable pour les échanges culturels.  

Les artistes utilisent de plus en plus Internet comme lieu virtuel d’exposition de leur art 

et comme mode de communication avec la communauté artistique internationale. C’est 

qu’Internet, comme les autres médias, presse et télévision, constitue aussi un réservoir 

d’images et d’informations disponibles. Il permet aux artistes internautes africains de 

développer de nouveaux réseaux artistiques et de produire des projets aussi bien dans leur 

conception que dans leur diffusion. De célèbres artistes ont fait du numérique un support 

et un outil de communication. La sénégalaise Anta Germaine Gaye (avec la recherche 

d’effets à partir d’une tentative de domestication de l’électricité), le marocain Mounir 

Fatmi (dans son installation Liaisons et Déplacement), son compatriote Hassan Darsi 

(avec la présentation d’un Cube fonctionnant à l’aide d’un dispositif électrique) et la Sud-

Africaine Bernadette Searle (avec son installation Sans titre où l’éclairage fait scintiller 

les images), tous ont le mérite d’innover. On pourrait donner à leur œuvre un nom 

portugais, japonais, allemand ou chinois, et l’œuvre aurait gardé le même aspect. Ces 

œuvres ne sont pas créées « pour un seul public, mais pour tous les hommes qui voient le 

symbole de la communication et des échanges transfrontières à travers ces câbles de 

plusieurs dimensions »204. On peut aussi citer les créations du Camerounais Goddy Leye 

avec ses productions de vidéos réalisées en home cinéma et aux effets spéciaux dus aux 

possibilités du montage numérique, du Sénégalais Sidy Seck avec ses computers 

obsolètes récupérés ou sa compatriote Fatou Kandé Senghor qui associe musique, voix, 

images numérisées, et documentaires vidéo.  

Il y a là des exemples édifiants sur les changements dans l’identité des arts africains. 

Iba Ndiaye Diadji, qui appelait d’ailleurs à une africanité des arts africains, reconnaît que 

les artistes du continent ne peuvent pas faire autrement puisque l’art se conjugue de plus 

en plus avec la science. On ne peut leur reprocher de n’avoir pas puisé dans le fond propre 

de leurs pays et de leurs cultures les formes et les contenus qu’ils ont mis dans leurs 

                                                 
204 Diadji I. N., L’impossible art africain, Dakar, Dëkkando, 2002, p. 88.  



 

 

œuvres grâce aux nouvelles technologies. Personne ne peut dire que ce qu’ils ont créé 

n’est pas « leur être réel » ou « l’expression de leur désir de communiquer 

artistiquement ». La composition mixte en installation n’est pas une propriété exclusive 

de l’Occident.  

Selon Iba Ndiaye Diadji, les artistes africains doivent s’imprégner des arts numériques, 

non pas pour devenir des artistes numériques, mais pour qu’ils scientisent leur création. 

Pour être hommes et africains de leur temps. Et la critique d’art devra utiliser une 

conceptualisation appropriée. Car à l’heure « où les champs de la créativité s’élargissent 

autour du technologique, où les supports deviennent virtuels, où le discours classique est 

infirme pour nommer ce qui est », le critique d’art ne peut plus continuer de parler vrai 

avec les mots usés de Hegel, Kant, Nietzsche. En d’autres termes, l’art du numérique 

appelle une critique du numérique, une contemplation et une jouissance de l’électronique, 

un sublime technologique. Les arts numériques vont certainement obliger les Africains à 

repenser les comportements et les théories de l'art en ce sens qu’ils offrent de nouvelles 

formes de réception. Mais que l’on ne se trompe pas. Faire passer l’Afrique à l’ère des 

nouvelles technologies « est une question fondamentalement politique. Moins les états 

africains consentiront à faire des investissements dans ce domaine, plus l’écart se 

creusera avec le monde moderne »205.  

Mais les artistes africains conserveront-ils leur africanité dans ce nouveau tournant de 

l'art ? L'arrivée du numérique ne résulte-t-elle pas d'une nouvelle forme de colonisation de 

l'art et des territoires africains ? Peut-on poser la question d'une éventuelle africanité 

numérisée ? 

Des manifestations comme la Biennale de Dakar posent d’importantes questions 

d’ordre culturel. Tout d’abord, il faut dire que les nouvelles technologies posent à l’art le 

défi de nouveaux outils et de nouveaux discours. Certaines critiques insistent sur 

l’aliénation culturelle qu’impliquerait l’usage d’outils incarnant la domination 

technologique occidentale. Mais au-delà de ces problèmes techniques, esthétiques ou 

identitaires, il faut aussi souligner que cette question des nouvelles technologies est posée 

                                                 
205 Ibid., p. 96.   



 

 

sur un cadre où se conjuguent mondialisation et développement. Des expressions comme 

village global ou autoroutes de l’information montrent que l’information circule partout, 

et que l’espace et le temps sont anéantis par la magie de l’électronique. Les nouvelles 

technologies font de nous des acteurs universels. Les pratiques artistiques africaines 

doivent donc évoluer vers de nouveaux territoires. Selon Iba Ndiaye Diadji, « l'art 

numérique africain par les Africains pour les africains et pour l'Homme est bien du 

domaine du possible si la question culturelle en Afrique n'est pas réduite à une copie de 

ce qui se fait ailleurs, ou à un pur émerveillement face aux progrès des sciences et des 

technologies »206. 

La volonté de l’Afrique de développer ses infrastructures et de produire ses propres 

contenus est incontestablement légitime. Mais les effets de la mondialisation doivent 

« être réellement pris en charge, moins à partir du rappel de la présence quantifiée de 

l’Afrique dans le commerce mondial, que de la conscience de la place qui doit être la 

sienne dans le phénomène de la mondialisation »207.  

L’appel à des technologies avancées lors de cette biennale de Dakar ne fait qu’entraîner 

un résultat inverse de celui initialement recherché. Car plutôt que d’appréhender la place 

réelle de l’Afrique dans la mondialisation – et notamment dans le monde global de l’art –, 

on ne fait que réduire les artistes à de simples représentants de promotion des nouvelles 

technologies en Afrique.  

Dak’Art est souvent considéré comme la vitrine de l’art contemporain sur le continent. 

Mais, compte tenu de son statut d’objet culturel gouvernemental et de l’action soutenue 

par l’État, en faveur des nouvelles technologies, on peut se demander si cette vitrine n’est 

pas réellement instrumentalisée pour servir d’autres fins qu’un simple rendez-vous des 

artistes plasticiens négro-africains. On peut en effet se poser la question se savoir si les 

                                                 
206 Diadji I. N., « Mutations disciplinaires dans les arts et les champs de créativité : le cas des arts 

africains », Actes du colloque ISEA, 2000. 
207 Diaw A., citée par Eliard S. dans « DAK’ART 2004, vitrine des NTIC ? », article publié le 15/09/2004 

sur le site  

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=3553. 

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=3553


 

 

artistes ne sont pas utilisés pour montrer que l’Afrique est à la hauteur des défis que 

posent la mondialisation et les nouvelles technologies.  

Or la question n’est pas de savoir si l’Afrique peut ou non relever ce défi, mais si la 

Biennale est le lieu le plus adapté pour relever le défi de la mondialisation des arts 

africains. L’autre aspect du problème qu’il faut noter, c’est que si la Biennale favorise une 

création artistique réalisée avec l’usage de techniques onéreuses, elle ne fera qu’avantager 

les artistes de la diaspora pour lesquels l’accès à ces outils est plus facile que pour leurs 

homologues du continent.  

 

§ 6. Rôle social et conditions de travail des artistes  

 

Les artistes africains jouent un rôle social, signe de leur participation au développement 

de leur société. Selon Séa Diallo, « l'artiste doit se voir comme l'héritier de nos historiens, 

en témoin de son temps tout en sachant qu'il ne pourra pas faire l'histoire des sociétés 

sans les peuples. Nous ne sommes ni élément isolé, ni élément privilégié par rapport à 

quoi que ce soit. L'artiste doit pouvoir tenir le challenge de dire dans le domaine qui est 

le sien, qu'il va y exceller au bénéfice de sa société. Chaque membre de la société doit 

essayer d'être le meilleur pour élever sa profession et pour le développement 

communautaire »208.  

Babacar Diop rapproche ces propos du plasticien Séa Diallo de ceux de Djamilatou 

Bikami, artiste et professeur d'éducation artistique : « En Afrique, nous avons nos réalités. 

L'africain ne sait pas s'isoler. Il vit en communauté, dans sa famille, son entourage et 

dans sa société. Pour l'artiste, la solitude n'est que temporaire. C'est juste au moment de 

la création. Dès que l'on termine son travail, on retrouve le groupe. L'Afrique et le 

                                                 
208 Propos rapportés par Babacar Diop dans « Le rôle social des artistes plasticiens », 

article publié le 04/10/2002 sur le site : 

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=2231&section=dossier  

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=2231&section=dossier


 

 

Sénégal, particulièrement, ne connaissent pas la solitude et l'individualisme comme en 

Occident. D'ailleurs, l'environnement social est pour nous source d'inspiration »209. 

La même remarque est faite par Ibrahima Mbaye dit Tita. Pour cet artiste et professeur 

d'éducation artistique, « le peintre africain ou sénégalais vit déjà dans un milieu animé où 

l'on refuse que la personne s'isole des autres membres de la société ». Il ajoute : « chez 

nous, ceux qui s'isolent, se marginalisent, sont considérés comme des fous. Je ne peux pas 

peindre en dehors de mon environnement »210.  

Dans le même ordre d’idées, Alpha Sow pense que l'artiste, plus que quiconque, a 

besoin de se mouvoir dans une communauté. L’artiste doit  porter des messages, 

sensibiliser et adhérer à des associations pour défendre des causes communes. C’est 

pourquoi, nous dit Cheikh Anta Diop, « un artiste qui posera le problème social dans son 

art sans ambiguïté, d'une façon propre à secouer la conscience léthargique ; l'artiste qui 

se posera au cœur du réel, pour aider son peuple à découvrir celui-ci ; l'artiste qui saura 

exécuter des œuvres nobles dans le but d'inspirer un idéal de grandeur à son peuple, qu'il 

soit poète, musicien, sculpteur, peintre ou architecte, est l'homme qui répond, dans la 

mesure de ses dons, aux nécessités de son époque et aux problèmes qui se posent au sein 

de son peuple »211. 

Séa Diallo et ses collègues du Village des Arts de Dakar revendiquent ainsi un rôle 

social. Ils animent des ateliers d'expression artistique, partagent leur savoir et leur savoir-

faire avec d’autres : « donner le meilleur de ce que je peux dans ce que je sais faire de 

mieux. Un pouvoir, un savoir. Il ne s'agit pas seulement pour nous de peindre et de 

vendre des tableaux. Nous œuvrons beaucoup pour la communauté. Je dois être un 

modèle. Je ne dois pas me faire prendre pour un acte répréhensible. Car, on jugera mes 

pairs à partir de ma personne. Surtout que l'artiste est à la fois un élément de contact et 

de rejet »212, révèle Séa Diallo. Et Ismaïla Manga ne dit pas autre chose quand il affirme : 

« Une propre vision du monde qui l'entoure, c'est là le rôle social de l'artiste ». Ce rôle, 

                                                 
209 Ibid. 
210Ibidem 
211 Diop C. A., Nations nègres et culture, Présence Africaine, 4e édition, 1979, pp. 525-526. 
212 Ibid.  



 

 

selon Djamilatou Bikami, se trouve dans les « thèmes comme le sida, la question des 

réfugiés, les messages livrés à travers les œuvres et les actions sociales envers les 

autres ».  

L’art, stipule Séa Diallo, « ne doit pas être seulement l'affaire de collectionneurs et 

d'autres personnes ayant les moyens d'acheter des toiles »213. Les artistes contemporains 

travaillent dans des conditions très difficiles. Les fournitures sont beaucoup trop chères et 

les outils de travail à peine accessibles. Les établissements culturels exposant des œuvres 

d’art sont concentrés dans les capitales et en nombre limité. Ce sont, le plus souvent, les 

instituts culturels de pays occidentaux qui réalisent des expositions ou qui servent 

d’intermédiaire pour des achats ou des bourses.  

Certains artistes, comme les peintres sur carré tanzaniens, voient les profits de leurs 

commandes aller dans les poches des propriétaires de galeries et des médiateurs. Lorsque 

les peintres sur carré Tinga Tinga et Linda virent la première exposition de leurs œuvres 

au Musée national de Tanzanie, ils étaient surpris de voir que « les prix de leurs œuvres 

avaient été multiplié par cinq »214. Le succès d’une œuvre engage toujours des plagiats. 

C’est ainsi que des œuvres de Twins Seven Seven ont été copiées jusqu’en Jamaïque et 

dans d’autres pays. Les designers occidentaux se servent de motifs et d’images des 

artistes africains, bien sûr sans honorer la source de leurs influences.  

Les collectionneurs et musées occidentaux assurent certes l’existence de certains 

artistes, mais ils sont également les principaux responsables d’une liquidation de la 

création artistique africaine. C’est réjouissant et nécessaire que l’art africain contemporain 

soit estimé par les Occidentaux, mais cela peut avoir de conséquences pour les artistes 

africains et pour l’Afrique toute entière. Aujourd’hui, pour des raisons économiques, 

certains artistes ne possèdent plus aucune œuvre de leurs phases les plus créatives ; ils ont 

dû les vendre à des prix dérisoires. Ainsi, ni eux ni l’Afrique ne profitent de leurs 

créations.  

                                                 
213 Ibid.  
214 Ströter-Bender J., L’art contemporain dans les pays du « Tiers-monde », Paris, L’Harmattan, 1995, p. 

45. 

 



 

 

Par manque de fonds publics et d’intérêt, de nombreux pays n’ont pas de stock ni de 

collection d’art contemporain. On assiste à une évolution identique à ce que l’art 

traditionnel a connu début au XXe siècle : les petits-enfants des artistes contemporains ne 

pourront découvrir les œuvres de leurs ancêtres que dans les collections occidentales. 

Pour tout dire, le succès grandissant des artistes africains profite davantage aux 

propriétaires de galeries, aux collectionneurs et aux musées occidentaux, qu’aux artistes 

africains eux-mêmes, qui ont créé leurs œuvres dans des conditions difficiles.  



 

 

Conclusion de la première partie 

Au terme de ce parcours qui vient d’être effectué, dont l’ambition était de retracer une 

histoire des arts de l’Afrique noire, plusieurs points méritent d’être soulignés : 

1. Les différentes similitudes que nous avons pu relever entre les arts traditionnels de 

l’Afrique noire et ceux de l’Égypte antique, nous autorisent à soutenir que les deux formes 

d’art ont une origine commune. L’extrême ressemblance entre les objets d’art égyptiens et 

négro-africains actuels, ne laisse aucun doute sur leur origine commune. Seuls des 

contacts directs et continus peuvent expliquer la profondeur des similitudes constatées. 

Que la même forme artistique soit répandue et se rencontre toujours dans le même 

contexte, cela veut dire qu’elle a une origine unique qui s’est diffusée. Dans la plupart des 

cas, il y a conservation du même matériau et du vrai sens. 

2. Contrairement à ce que pensent certains chercheurs occidentaux, l’invention et 

l’origine des arts de l’Afrique noire sont incontestablement africaines ; elles ne peuvent 

être attribuées aux Chamites orientaux, ni aux Arabes, aux Créto-Libyens, aux colons 

grecs et romains, aux artistes errants de la Renaissance. 

3. Une beauté fonctionnelle peut bel et bien cacher une beauté esthétique. En d’autres 

termes, il peut y avoir des caractéristiques esthétiques dans un objet fonctionnel. Les 

motifs marqués en argent sur la crosse d’un fusil de chasse sont bien des caractéristiques 

esthétiques ; ces formes non instrumentales n’ajoutent rien à la fonction du fusil qui est 

fait pour tirer sur un type de gibier. Ce qui veut dire que la notion du beau existe dans l’art 

africain traditionnel.  

4. Il serait réducteur de penser qu’il existe une rupture radicale, absolue, entre les arts 

anciens, les arts traditionnels et les arts contemporains, et que les trois catégories d’art 

doivent être considérées sans analogies ni emprunts. Comme le souligne Abdou Sylla, 

dans Pratique et théorie de la création dans les arts plastiques sénégalais 

contemporains215, la société africaine actuelle est une société en transition et les efforts de 

modernisation tiennent compte et intègrent le passé et les traditions. Les différents arts tels 

                                                 
215 Thèse d’état, Paris, Université de Paris I, N° national de la thèse : 1994 PA 010595. 



 

 

que le théâtre, la peinture, l’architecture révèlent des échanges et des emprunts, à la faveur 

desquels la tradition se modernise, tandis que la modernité est africanisée. 

 

Au vu des caractéristiques fondamentales que nous venons de soulever, il nous a 

paru judicieux de commencer cette étude par lever quelques malentendus liés à des 

idées reçues sur les arts de l’Afrique noire. Ceci étant accompli, nous pouvons 

maintenant aborder, d’une manière plus spécifique, les différentes lectures sur les arts 

africains. Tel sera l’objet de la deuxième partie de notre travail.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

PARTIE II  

 

LES DIFFÉRENTES LECTURES SUR LES ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE 



 

 

CHAPITRE I : DE L’ETHNOLOGIE AU FORMALISME ESTHÉTIQUE216 

 

 

Les discours sur l’art africain sont en général proférés par des gens qui n’ont jamais eu 

l’expérience à laquelle les œuvres d’art font référence. Parler des œuvres d’art africain 

suppose de connaître la réalité culturelle africaine. Pour quelqu’un qui ne connaît rien de 

l’Afrique, un discours sur l’art africain peut n’avoir aucun sens ou peut être interprété loin 

de son intention. On fournit souvent au public des informations trompeuses. Une fois que 

l’on connaît réellement la vie culturelle de l’Afrique et le poids de la religion dans la 

société africaine, on peut parler scientifiquement de l’art africain traditionnel. Kaplan 

(1950 : 40-50) écrit :  

« Le jugement critique dans les arts […] est fondé sur l’expérience, à la fois directe et 

indirecte, pas seulement sur l’expérience sensorielle mais atteindre aussi à la fois le sens 

et la valeur qui s’y cachent ; et non une somme de parties distinctes de perceptions 

verbalisées en une suite de protocoles, mais une configuration non analysée d’une 

conscience largement non exprimée. Pouvons-nous a priori être sûrs qu’aucun critique 

ne sache de quoi il parle ? »  

Dans l’Avant-propos de L’œuvre d’art et ses significations de Panofsky, Bernard 

Teyssèdre écrit : « Qui prétend comprendre une forme sans s’inquiéter du sens ne fait que 

jouer au dilettante ; mais qui prétend interpréter ce que l’œuvre dit sans voir ce qu’elle 

montre n’est pas un historien de l’art, car nul ne peut retracer l’histoire d’un objet qu’il 

n’a point compris »217. 

On ne peut analyser l’art africain traditionnel sans prendre en compte l’espace et le 

temps de l’objet étudié. Il s’agit de voir les caractéristiques mêmes, sans lesquelles 

l’œuvre d’art africain ne serait pas. Pour apprécier une œuvre d’art quelle qu’elle soit, il 

                                                 
216 Une partie de cette section, avec quelques modifications, a déjà été publiée sous le titre « Approche des 

arts africains », dans la Revue Ethiopiques, n°76, 1er semestre 2006, pp. 375-401. 
217Avant- propos de Bernard Teyssèdre, in Panofsky E., L’œuvre d’art et ses significations, Paris, 

Gallimard, 1980, p. 15. 



 

 

faut tout d’abord la regarder. Plusieurs ouvrages ont publié des photographies d’objets 

d’art africain. Ils nous aident ainsi à les regarder et à les admirer, mais ils ne sont pas 

infaillibles, car leurs auteurs ont de la beauté une conception occidentale et ont souvent 

un point de vue ethnocentrique, comme lorsque Margaret Trowell pense qu’il n’y a « pas 

grand chose d’intéressant à dire sur [l’art des Ashantis]. Les ingénieux petits poids à 

peser l’or sont plaisants car ils sont des illustrations des proverbes locaux, mais on doit 

les reléguer au rang de bibelots pour collectionneurs, et les petites figurines de la fertilité 

connues sous le nom d’Akua Mma, avec leurs curieuses petites têtes plates, sont plus 

intéressantes pour l’ethnologue que pour l’artiste »218.  

L’expérience de Frank Willet ne conduit pas aux mêmes conclusions que Margaret 

Trowell : « Les poids et les poupées ont beaucoup plu aux artistes et aux étudiants des 

beaux-arts à qui [il les a] montrés »219. N’est-il donc pas nécessaire, pour juger, de 

regarder telle ou telle œuvre d’art africain, qu’elle nous plaise ou nous déplaise ?  

Certes on peut apprécier une œuvre sans avoir lu tous les écrits sur le sujet. Mais le fait 

de connaître, par exemple, les artistes qui ont devancé et influé tel ou tel autre enrichit la 

compréhension et le plaisir que nous avons de l’objet. On peut sans doute éprouver du 

plaisir à contempler une œuvre d’art africain sans aucune information sur elle, en 

considérant seulement « la manière dont l’artiste a résolu ses problèmes artistiques »220, 

mais on ne saura pas forcément ce qu’il a voulu exprimer.  

On peut tout d’abord considérer « la conception artistique globale en termes de plein 

et de vide »221. En fonction de l’importance accordée au plein et au vide, on aura une 

impression de poids ou de légèreté, qui peut illustrer la fonction de l’art africain, mais 

même avec cela, il est difficile de juger de la réussite de l’artiste sans connaître son 

objectif. Selon le peintre Fred Uhlman, les objets d’art africain qu’il a achetés devaient 

                                                 
218 Trowell M., Classical African Sculpture, Londres, 2ème édition, 1964, p. 75. 
219 Willet F., L’art africain(1971), Paris, Thames & Hudson, 1994 p. 139.  
220 Ibid., p. 143. 
221 Ibidem 



 

 

répondre au même critère : lui « parler », l’ « émouvoir »222 : « Voilà un bon critère que 

ce plaisir éprouvé devant l’immédiateté d’un message. On pourrait avancer que notre 

réaction devant une œuvre est elle-même acte de création, contrepartie du geste de 

l’artiste. Il ne fait pas de doute que la sculpture africaine émeut le spectateur occidental 

qui, mis en sa présence, y devient de plus en plus sensible. Mais à ce niveau d’étude, la 

compréhension est aussi limitée que l’étude de l’art préhistorique. Si l’on peut aisément 

goûter les scènes de la vie pastorales représentées dans le Tassili, on ne peut qu’émettre 

des suppositions sur les motivations de l’artiste »223. 

L’observateur peut apprécier la qualité de communication qui s’installe entre lui et 

l’objet sans pour autant entrer en communication avec l’artiste. Mais devant la 

signification d’un objet, certains auteurs ont pensé que le sens qu’ils attribuent à un objet 

était celui que l’artiste avait voulu exprimer. Uhlman, en décrivant un objet urhobo, est 

moins sûr de lui et n’avance ses interprétations que sous forme de questions : « les pattes 

et la gueule munie de crocs de l’animal de la base sont celles du léopard. La tête de 

léopard est réduite à une gueule avec des crocs, montée directement, sans corps, sur les 

pattes, lesquelles sont ornées de taches de léopard. Cela signifie-t-il une vitesse féroce ou 

une férocité véloce ? La tête de la divinité ou de l’esprit au centre est flanquée par des 

personnages qui rassemblent à des babouins et ont sur la tête des oiseux à visage humain 

(messagers)… »224.  

Cette interprétation est très subjective : il est loin d’être établi que les taches de 

peinture représentent un léopard. Les commentateurs de l’art occidental prennent en 

compte non seulement les qualités formelles de l’œuvre, mais la date et le lieu de sa 

création, le commanditaire, sa fonction et sa signification. Les œuvres figurent souvent 

des faits, des saints, des épisodes ou des personnages historiques connus du lecteur, et s’il 

s’agit de faits ou de personnes inconnus, l’historien d’art donne d’habitude les 

                                                 
222West Africa : Court and Tribal Art, Arts Council, Londres, 1967, catalogue d’une exposition organisée 

par William Fagg.  
223 Willet F., op. cit., p. 146. 
224 West Africa : Court and Tribal Art, Arts Council, Londres, 1967, catalogue d’une exposition organisée 

par William Fagg, p. 42. 

 



 

 

informations nécessaires. Le contexte est souvent si familier qu’on ne l’évoque pas, qu’on 

oublie que le fait de le connaître joue un rôle important dans notre jugement esthétique. 

Beaucoup d’auteurs semblent ainsi penser qu’il est possible d’apprécier les arts africains 

sans connaissance du monde des idées qu’ils illustrent. Mais s’il est possible de juger une 

œuvre d’art africain sans connaissance des circonstances de sa création, celle-ci est 

fondamentale pour en retirer un maximum de plaisir. En face d’un objet d’art, on doit 

s’interroger sur le but de l’artiste ; sans informations spécifiques, on ne saura pas s’il a 

cherché à figurer l’esprit d’un ancêtre, un chef, un fidèle ou un dieu.  

Qu’est-ce qui détermine une œuvre ? Doit-elle être placée dans un endroit déterminé 

ou être transportée ? Sans information complémentaire, on ne peut deviner le sens et la 

signification des objets les plus stylisés. Comment juger, par exemple, de la surface d’un 

objet quand nous ignorons s’il a été conçu pour être vu ou non ? 

Les nombreuses expositions titrées « Chefs-d’œuvre de l’art africain » ne montrent en 

réalité que des objets quelconques. Même lorsque les objets sont minutieusement choisis, 

comme dans l’exposition organisée par William Fagg, « Afrique : 100 tribus, 100 chefs-

d’œuvre » (présentée à Berlin et Paris (Fagg, 1964), on peut se demander comment un 

chef-d’œuvre peut être spécifique ou comment un objet unique peut représenter un peuple 

entier. On ne peut retracer une histoire de l’art en termes de chef-d’œuvre, car il faut être 

renseigné sur l’ensemble de la production artistique pour discerner les créations 

exceptionnelles. Les vrais chefs-d’œuvre doivent être étudiés dans le contexte de la 

production artistique globale d’une société. Il est donc important de ne pas penser qu’on 

peut saisir le message de l’artiste par simple observation de son œuvre. Il convient 

d’étudier l’art et les artistes africains sur place ou, à défaut, à travers des comptes rendus 

d’observations directes sur le terrain.  

Le principal souci de l’esthétique  africaine (et de l’esthétique en général) demeure la 

détermination de la nature de l’art africain. Les philosophes, les critiques et les artistes 

qui ont écrit sur l’art africain, s’accordent pour dire que ce qui est primordial dans 

l’esthétique africaine, c’est la théorie de la nature de l’art africain. Une théorie esthétique, 

au sens d’une définition ou d’un ensemble de propriétés nécessaires et suffisantes de l’art 



 

 

africain – et même de l’art en général – est-elle possible ? En dépit du grand nombre de 

théories, nous ne semblons pas être plus près du but aujourd’hui qu’on ne l’était au temps 

des premières interprétations : « si chaque époque, chaque mouvement artistique, chaque 

philosophie de l’art, tente toujours à nouveau d’asseoir l’idéal énoncé, c’est seulement 

pour que leur succède une théorie nouvelle ou révisée, enracinée, pour une part au 

moins, dans le rejet des précédentes »225.  

Aujourd’hui, tous ceux qui s’intéressent aux questions d’esthétique africaine sont 

attachés à l’espoir que la théorie correcte de l’art africain va voir le jour. Les 

innombrables livres écrits sur l’art africain nous proposent tous de nouvelles définitions et 

nous permettent de voir combien est forte la priorité accordée à la théorie de l’art africain.  

Comme Morris Weitz (1988), nous voulons défendre le rejet de ce problème. La 

théorie ne verra jamais le jour en esthétique – pas uniquement pour l’Afrique mais en 

général – et nous ferions bien mieux, en tant que philosophes, de substituer à la question : 

« Quelle est la nature de l’art africain ? » d’autres questions, auxquelles les réponses nous 

procureront toute la compréhension des arts africains à laquelle on puisse aspirer. Nous 

voulons montrer que les défauts des théories n’ont pas pour principal motif quelque 

difficulté légitime, comme par exemple la grande complexité de l’art africain, qui pourrait 

être palliée par le progrès de l’enquête et de la recherche. Leurs défauts de base résident, 

bien plutôt, dans une conception fondamentalement fausse de l’art africain. En pensant 

qu’une théorie correcte est possible, une théorie esthétique – toute entière – erronée dans 

son principe parce qu’elle mésinterprète radicalement la logique du concept d’art africain. 

L’idée selon laquelle l’art est susceptible d’une définition réelle ou de quelque genre de 

définition vraie, est fausse. Toute tentative de découvrir les propriétés nécessaires et 

suffisantes de l’art est logiquement mal venue pour la très simple raison qu’un tel 

ensemble de propriétés et, par conséquent, une telle formule à son sujet, ne verront jamais 

le jour. L’art, comme le montre la logique du concept, ne possède pas d’emblée des 

                                                 
225 Weitz M., « Le rôle de la théorie en esthétique », in Lories D. (dir.), Philosophie analytique et 

esthétique, Paris, Méridiens Klincksieck, 1988, p.27. 

 



 

 

propriétés nécessaires et suffisantes ; c’est pourquoi une théorie de l’art est logiquement 

impossible et non pas simplement difficile en fait. La théorie esthétique essaie de définir 

ce qui ne peut pas être défini dans le sens qu’elle invoque. Mais si nous rejetons la théorie 

esthétique, nous ne prétendrons pas pour autant, comme beaucoup l’ont fait, que ses 

confusions logiques la privent de signification et de valeur. Au contraire, nous voulons 

réaffirmer son rôle et son apport afin de montrer qu’elle est de la plus grande importance 

pour notre compréhension des arts africains et l’art en général.  

Les arts africains ont suscité de nombreux travaux. De l’ethnologie et de 

l’ethnoesthétique de la période coloniale à nos jours, beaucoup d’études ont été réalisées. 

Une esthétique et une ethnoesthétique de l’art africain ont été créées. Puis une esthétique 

nouvelle apparaît dans les années 30 à 70 en Afrique, ayant le projet d’étudier et de faire 

connaître l’art africain contemporain. Il s’agit ici de faire le bilan de cette réflexion 

critique d’environ un siècle sur l’art d’Afrique, qui a suscité beaucoup de controverses.  

Passons brièvement en revue quelques-unes des plus célèbres théories esthétiques 

africaines existantes, afin de voir si elles comportent des énoncés corrects et adéquats sur 

la nature de l’art africain. Chacune d’elles suppose qu’elle possède l’énumération vraie 

des propriétés déterminantes de l’art africain, ce qui implique que les théories antérieures 

ont avancé des définitions erronées. Voyons maintenant ces différentes théories.  

 

I. L’analyse ethnoesthétique 

 

On ne peut parler de cette méthode sans parler tout d’abord de l’ethnologie. 

L’approche ethnologique de l’art africain commence réellement avec la publication en 

1947 par Marcel Mauss de son Manuel d’ethnographie. Elle a pour but « l’observation 

des sociétés » et « la connaissance des faits sociaux »226. Ses principes d’observation sont 

                                                 
226 Mauss M., Manuel d’ethnographie (1947), Paris, Payot, 1967, p.7. 



 

 

« l’objectivité »227 et « l’exhaustivité »228. Il s’agit tout d’abord d’énumérer toutes les 

productions créatrices d’un plaisir qui correspond au beau.  

La notion de beau s’applique à des objets différents. Si un masque est beau, c’est parce 

que son sculpteur ou son porteur le juge comme tel. L’ethnologue demande au sculpteur, 

au porteur ou à la société si l’objet est beau, et s’il est beau, pourquoi il l’est. Ce n’est 

donc pas lui qui juge de la beauté d’un objet ; ce dernier est plutôt étudié du point de vue 

de l’informateur. La valeur esthétique d’un objet se distingue par sa forme, son décor, sa 

matière, son style. L’ethnologie conçoit l'emploi et la fonction d’un masque ou d’une 

statue au sein du peuple qui l’utilise. Marcel Mauss fut, avec Franz Boas (1927), parmi 

les premiers chercheurs qui ont mené une réflexion à caractère philosophique sur les arts 

non européens.  

Mais décrire un objet ne signifie pas la même chose que l’interpréter ou en faire une 

analyse théorique. L’art africain traditionnel est profondément religieux. On ne peut donc 

l’écarter de son contexte religieux si on veut l’étudier. La seule forme d’un masque ne 

nous dira jamais assez sur le masque lui-même : les renseignements ethnographiques 

seront toujours nécessaires pour le comprendre et le connaître. Sans eux, nous ne 

pourrions, en effet, savoir comment et pourquoi l’art africain est d’essence religieuse229. Il 

est pratiquement impossible d’analyser, par exemple, une statuette africaine uniquement 

du point de vue de la forme. De la même manière, elle ne peut être étudiée « avec profit » 

sans la participation de l’ethnologue, de l’historien de l’art et de l’anthropologue de l’art. 

On ne peut donc analyser sérieusement l’art africain traditionnel sans « une synthèse du 

sens et de la forme telle que ni le sens ni la forme ne puissent être saisis isolément »230.  

                                                 
227 « Dire ce qu’on sait, tout ce qu’on sait, rien que ce qu’on sait » : ibid., p.10. 
228 « Ne négliger aucun détail […]. Il faut non seulement décrire tout, mais procéder à une analyse en 

profondeur où se marquera la valeur de l’observateur, son génie sociologique » : ibid.  
229 Somé R., 1998, p. 230. 
230 Laude J., « L’esthétique de Carl Einstein », Méditation, n°3, in Revue des expressions contemporaines, 

automne 1961, p. 91.  



 

 

C’est cette synthèse que Louis Perrois présentera dans sa « Note sur une méthode 

d’analyse ethno-morphologique des arts africains »231. Ainsi, pour lui, toute étude d’un 

objet d’art africain traditionnel doit « débuter par une étude des formes en elles-mêmes 

afin d’aboutir à une classification théorique »232. On commence tout d’abord par faire le 

« choix de la région ou de l’ethnie à étudier ». Pour ce faire, il faut tenir compte des 

« populations liées par des contacts culturels connus » et « une région naturelle aux 

frontières définies ». Il faut ensuite observer des objets et les décomposer en éléments 

morphologiques : les « dessiner » sous les trois angles (face, profil, dos), faire des fiches 

de « type muséographique », et photographier. C’est ainsi que Louis Perrois va 

déterminer quatre sous-styles théoriques dans la production artistique des Fang :  

 

1. Un sous-style « hyperlongiforme » qui est « caractérisé par un tronc 

très allongé, une tête moyenne ou petite par rapport à des jambes très courtes et 

un long cou » 

2. Un sous-style « longiforme » qui « se reconnaît par l’association tronc 

moyen-tête moyenne, par des jambes courtes et un long cou » 

3. Un sous-style « équiforme » qui est « caractérisé par le complexe tronc 

moyen-tête moyenne et jambes moyennes-cou court » 

4. Un sous-style « bréviforme » qui « se définit par un tronc court 

surmonté d’une tête moyenne ou grosse, le tout porté par des jambes 

moyennes »233. 

 

À cette première phase de recherche théorique, il faut maintenant passer, nous dit 

Louis Perrois, à l’enquête ethnographique : savoir ce que « représentent » les objets, les 

symboles qu’ils « contiennent », les croyances dont ils sont le « support », les mythes 

                                                 
231 Perrois L., « Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique des arts africains », in Cahiers 

d’études africaines, Volume 6, premier Cahier, n°21, 1966, pp. 69-85 
232 Ibid., p. 70.  
233 Ibid., p. 82. 



 

 

qu’ils « évoquent ». Cette démarche permettra de connaître le thème et le style abordés 

par le sculpteur.  

Mais Louis Perrois reconnaît lui-même que l’analyse morphologique ne peut fournir 

que « des indices et des hypothèses » ; par conséquent, une enquête auprès des vieillards 

est nécessaire « pour savoir ce qui est plus ancien et ce qui est plus récent, ce qui est 

autochtone et ce qui est étranger »234. Il est aussi important de connaître le statut du 

l’artiste, sa personnalité, son rôle dans la société et la manière dont il est considéré dans le 

groupe.  

Après avoir fait cette recherche préliminaire, on doit maintenant éclaircir la conception 

qu’on se fait de l'établissement « des formes et des volumes », savoir « ce qui est bien fait 

et ce qui est bâclé »235. L’artiste qui a pris conscience de la valeur esthétique de l’objet 

qu’il a fabriqué doit déterminer le degré des valeurs afférentes aux arts et la place de cette 

forme d’expression dans la société. L’intérêt de l’analyse ethno-morphologique que 

propose Louis Perrois c’est qu’il est un compromis entre les défenseurs du fonctionnaliste 

et ceux du formalisme. Les premiers pensent qu’il faut connaître le contenu de l’objet 

d’art pour pouvoir déterminer sa signification et pouvoir l’apprécier. Les seconds, quant à 

eux, considèrent l’objet d’art seulement du point de vue de sa forme.  

Les études ethnologiques sur l’art africain portent plus sur la description des objets que 

leur analyse théorique. C’est d’ailleurs ce qui autorise Jacqueline Delange, citant Claude 

Lévi-Strauss, à affirmer avec lui que « les ethnologues ne se sont pas pour autant 

précipités vers ces lieux privilégiés de l’expérience et de la réflexion, jusqu’alors plutôt 

monopolisés par les philosophes »236. Et c’est pourquoi, elle va préconiser la méthode 

« ethnoesthétique » – terme qui désigne « la double idée d’une interdiscipline à 

dominante esthétique et préféré à « ethnologie de l’art », qui est une spécialisation de 

l’ethnologie »237 – pour désigner cette synthèse de la forme et du contenu dans l’étude de 

                                                 
234 Ibid., p. 84. 
235 Ibid. 
236 Delange J., Arts et peuples de l’Afrique noire. Introduction à une analyse des créations plastiques, 

Paris, Gallimard, 1967, p.216. 
237 Stéphan L., « Ethnologie-Ethno-esthétique, in Encyclopédie Universalis, Corpus 8. 



 

 

l’art africain traditionnel. L’ethnoesthétique a en effet pour objet le beau dans les arts 

produits dans les groupes sociaux qu’étudie l’ethnologie. Il ne s’agit pas d’esthétique 

philosophique, puisque l’ethnologie se distingue de l’esthétique philosophique, mais de 

faits esthétiques, observables dans tels groupes sociaux.  

L’ethnoesthétique s’appuie sur l’observation du fait esthétique dans les sociétés 

étudiées : « traiter d’art exige (est-il besoin d’y insister ?) que préjudiciellement on en 

apprécie la beauté »238 et savoir ce que signifie l’objet pour celui qui l’a créé permettra 

une appréciation plus fine. Il y a dans la manière de procéder de l’ethnoesthétique, une 

parfaite combinaison entre « ce qui est dû au scrupule scientifique et ce qu’aurait pu 

dicter, à elle seule, la sensibilité ».  

Ce que Jacqueline Delange désire avant tout, c’est percer l’univers esthétique des 

sociétés africaines et d’essayer de le saisir dans ce qu’il peut contenir à la fois de riche et 

de fondamentalement lié aux autres aspects de la vie. Elle y a découvert, avoue-t-elle, le 

meilleur de la leçon d’esthétique que ces peuples lui ont donné. Pour choisir les différents 

centres de styles, elle fonde ses divisions et ses regroupements sur la culture. Elle entend 

par « culture », « la communauté d’expériences à tous les niveaux possibles (économique, 

technique, social, historique…) qui constitue un lien de parenté entre plusieurs sociétés. 

En changeant de culture on passe à un autre style d’expériences ». 

L’objet ne peut être décrit sans la connaissance de la société rendue possible par 

l’enquête de terrain. Pour l’analyse des arts africains, il faut donc une méthode inductive. 

En d’autres termes, les études théoriques sur ces arts doivent être « élaborées directement 

à partir d’objets et de faits, et non pas imposées sur eux »239. Il ne s’agit plus, pour 

l’ethnologie, de se contenter de collecter et de décrire des objets mais de se lancer dans la 

réflexion théorique. Ayant pris conscience qu’il est presque impossible de décrire les 

objets sans se livrer à un examen théorique, et ayant compris qu’on ne peut décrire un 

objet avec des concepts qui n’appartiennent pas à son contexte culturel, Jacqueline 

                                                 
238 Leiris M., Préface de : Delange J., Arts et peuples de l’Afrique noire. Introduction à une analyse des 

créations plastiques, Paris, Gallimard, 1967. 
239 Fagg W., « De l’art des Yoruba », in Présence Africaine, n°10-11, 1951, p.107. 

 



 

 

Delange propose donc une méthode ethnoesthétique ou une sociologie de l’art (Ibid., 

p.215). Cette méthode d’analyse est empruntée par beaucoup de chercheurs. Citons en 

guise d’exemple les travaux de William Fagg sur les arts nigériens (1951) et nigérians 

(1951), les enquêtes et les analyses de Robert Farris Thompson (1973) et de William 

Bascom (1973) sur l’art yoruba, celles de James Fernandez sur la vitalité et l’expression 

artistiques des Fangs (1973 ; 1971), de Daniel J. Crowley sur l’art chokwe (1973) et de 

Roger Brand (1972) sur les statuaires en terre cuite du modeleur Asogba et de Julien Bosc 

(1999) sur la statuaire lobi. 

L’approche de la personnalité des artistes et de celle de leurs techniques de travail, 

permet à l’ethnologue de comprendre la signification de l’art dans la culture et la vie de 

cette population. Il faut aimer profondément la beauté formelle pour l’étudier, sinon on ne 

saurait la reconnaître et moins encore savoir quelle sorte de langage il convient de tenir à 

ceux qui les ont créés.  

Selon les ethnologues, on ne peut pas dissocier un art du contexte socioculturel qui l’a 

inspiré : il est impossible d'étudier les produits de l’art africain sans tenir compte de la 

tradition ou des « relations » qu’ils ont avec leur milieu. Les objets d’art africain 

traditionnel restent, le plus souvent, des outils rituels tant aux yeux des artistes qu’aux 

yeux de leurs utilisateurs : ce fait a incité les ethnologues à les étudier comme des objets 

fonctionnels parmi d’autres. 

Pouvons-nous nous permettre d’analyser esthétiquement l’art africain traditionnel en 

nous référant à des notions que les artistes ignorent ? La révélation des valeurs 

esthétiques de l’art africain traditionnel n’a pas empêché les Occidentaux de détourner la 

véritable portée significative des masques et des sculptures par une analyse personnelle 

sans se contenter de les étudier dans leur cadre culturel. Ils ont tout naturellement dissocié 

l’art africain – tout comme celui d’autres cultures – de son contexte africain, pour le 

transformer en un « art » de collection et d’exposition, que ce soit dans les musées, les 

galeries ou les publications.  

Fernandez J. W., dans « Principes of opposition and vitality in fang aesthetics » 

(1971), soutient que l’esthétique s’étend à toutes les formes de la vie et de la culture que 



 

 

les Fang ressentent esthétiquement et s’applique en particulier aux gardiens de reliquaires 

que les Fang nomment eyima byeri.  

Ces statues sont des gardiennes ; leur usage est de « défendre les reliquaires ». Mais 

aussi, une fois par an, au cours du cycle d’initiation au culte des ancêtres, elles étaient 

enlevées des reliquaires et on les faisait danser, comme des marionnettes, au-dessus d’une 

cloison de chaume : « elles expriment, si elles sont bien faites, un principe fondamental 

de vitalité »240. 

 Cette proposition est la clé de l’esthétique fang. L’équilibre global, l’équilibre entre 

parties opposées, le fini, le lisse, la complémentarité et la vitalité sont des propriétés que 

les Fang apprécient esthétiquement dans de nombreux secteurs de leur vie et de leur 

culture, comme la disposition du village ou la structure de la famille : « ce qui est 

esthétiquement approprié est socialement nécessaire »241.  

La vitalité est une propriété esthétique appréciée en particulier chez l’homme en sa 

maturité. La vitalité des statues fang tiendrait à ce qu’elles représentent des humains en 

leur pleine maturité. En les faisant danser, on met les statues en mouvement, on leur 

donne la vie. Le mouvement manifeste ou exprime la vie.  

Ces critères pourraient recouper d'autres propositions exprimées par d'autres sculpteurs 

dans d'autres régions d'Afrique. Thompson a révélé chez les Yorouba l'existence d'un 

vocabulaire spécifique établissant les règles de la sculpture et les critères d'une esthétique 

incontestablement liée à la critique d'art ; elle s'exprime par treize critères : la mimésis 

relative ou médiane, la visibilité relative, la luminosité relative d'une surface au poli 

luisant, la proportion émotive, la disposition, la composition, la délicatesse, la rondeur des 

contours et des masses partielles, l'angularité agréable, la rectitude relative, la symétrie, 

l'habileté et l'éphébisme du sculpteur242.  

                                                 
240 Fernandez  J. W., « Principles of opposition and vitality in fang aesthetics »,  in Arts and aesthetics in 

primitive societies, Carol F. Jopling, New York, 1971, p. 205. 
241 Ibid, p. 368. 
242 Thompson R. F., 1973, pp. 31-57. 

 



 

 

Son étude formule théoriquement les critères qu’utilisent les Yoruba pour juger de 

leurs productions artistiques. Cette idée est aussi développée par Vogel. Mais à la 

différence de Thompson, Vogel, refuse cette esthétique plurielle et défend l’idée d’une 

esthétique négro-africaine unitaire. Suzanne Vogel (1985 : XII) parle de symétrie, de 

beauté, de délicatesse, de richesse des matériaux tels que l'or et l'ivoire, tandis que James 

Fernandez (1966 : 56) met l'accent sur l'équilibre. Dans la plupart des sociétés africaines, 

l'ajout d'un élément décoratif est considéré comme donnant plus de valeur à la pièce. 

C’est dans son African aesthetics (1987a), que Vogel propose une « esthétique 

africaine ». Elle prend appui sur les objets africains et les esthétiques particulières. Son 

étude porte sur les Baoulé et les Yoruba et les « grandes similitudes dans les résultats 

suggèrent qu’il existe une base partagée par les jugements esthétiques » (p. XIII). Elle 

insiste sur ces similitudes, parce qu’elles « indiquent, dit-elle, la voie vers une définition 

de l’esthétique africaine » (ibid.,). Ainsi, ce seraient les similitudes qui conduiraient les 

comparaisons vers une définition de l’esthétique africaine en général.  

Mais Thompson comme Vogel ne savent pas que si l’Africain aime un type de statue 

par exemple et le contemple, c’est moins pour sa forme que pour le sentiment qu’il 

ressent envers ce genre de statue qui lui est tenue secrète et lui est présentée 

exclusivement au cours d’une cérémonie d’initiation, de fête ou de mariage. Autrement 

dit, ce n’est pas la statue qu’il aime ; c’est plutôt le rituel au cours duquel la statue est 

utilisée. La statue n’a de sens que par rapport à son utilité. En fait, l’appréciation 

d’ensemble de l’Africain qui regarde une statue porte plus sur la fonction de la statue que 

sur sa forme. Senghor l’exprime bien en disant que dans l’art africain « il est question 

d’une beauté fonctionnelle ». « […] En Afrique noire, ajoute-t-il, « l’art pour l’art » 

n’existe pas ; tout art est social ». Et pourtant, c’est la forme qui est essentielle dans 

l’expression d’un sentiment esthétique. Cette esthétique n’est qu’une simple 

« interprétation » parce qu’elle est « établie grâce à des moyens et méthodes 

d’investigation qui sont extérieurs à l’Afrique. Ces moyens et méthodes qui appartiennent 

à l’Occident, relèvent évidemment de la culture occidentale. C’est pourquoi cette 



 

 

esthétique ne peut être qu’une interprétation et, en tant que telle, elle n’appartient pas 

plus à l’Afrique qu’à l’Occident ».  

Crowley (1973 : 246-247) parle de double symétrie, de polissage des surfaces, d'une 

maîtrise des outils, de la préférence pour les pièces en pied et de la beauté. Cette 

conception de l’art africain est purement occidentale. En le considérant ainsi, les 

Occidentaux oblitèrent une part de son contenu : les croyances qui s’y attachent, et au 

moins sa fonction opératoire. Il est certain que les critères occidentaux ne sont pas les 

mêmes que ceux des artistes africains. Pour les membres d’une ethnie africaine, les 

Dogons par exemple, la « valeur » d’une statue de culte est d’un ordre autre ; elle signifie 

autre chose que ce qu’elle revêt aux yeux des Occidentaux. Le plaisir esthétique qui se 

dégage d’un masque ou d’une statuette importe moins pour un Dogon que sa fonction 

rituelle. On comprend dès lors que l’on puisse abandonner une statue, aussi belle soit 

telle, quand elle a fini de remplir sa fonction ; en la considérant désormais comme 

« morte », l'utilisateur africain indique que la vie qui l’animait auparavant est différente 

en tout de celle qui rend cette même sculpture précieuse pour les Occidentaux.  

Le masque au musée, défonctionnalisé, s’oppose à l’usage, dans son contexte 

d’origine. Il est, au musée, observé isolément, pour lui-même ; l’ethnologue étudie aussi 

bien son contexte d’usage que l’objet même. Extrait de son contexte, il se dépossède de 

son sens fonctionnel et est contemplé « comme une forme pure »243.  

 

§ 1. L’exemple des statuettes en terre cuite du Bénin 

 

Nous nous contenterons ici de présenter une synthèse de l’analyse minutieuse menée 

par Roger Brand dans son étude ethnoesthétique sur les statuettes en terre cuite produites 

par l’artiste modeleur Asogba. Son travail se limite à la région de Porto-Novo où vivent 

les ethnies Yoruba, Fon et Gun. Ces dernières, malgré leurs différences linguistiques, 

                                                 
243 Kerchache, J., Paudrat J.-L., Stephan L., L’Art africain, Mazenod, 1988, p. 277. 



 

 

vivent les mêmes croyances. Leur vie religieuse se matérialise dans de belles cérémonies 

publiques et secrètes. La présence de leur divinité est concrétisée dans des objets.  

Roger Brand entreprit de faire une étude de la divinité Fon (Vodun) à travers les objets 

touchant ce culte. Sa recherche concerne non seulement l’orientation fonctionnaliste de 

ces objets mais aussi leur valeur esthétique. Il s’intéresse à la charge esthétique des objets 

en rapport avec la charge émotionnelle sociale qu’il porte en lui-même.  

Il a découvert deux séries de terres cuites très intéressantes non seulement sur le plan 

esthétique mais aussi sur le plan ethnographique. Ces objets, n’ayant aucune fonction 

dans les sociétés Fon, Gun et Yoruba-Nago, sont lisibles dans la catégorie du beau. Sa 

première attitude fut de questionner les gens : « qui a fait ces statues ? Y-a-t-il de 

semblables statuettes actuellement ? Avez-vous connu l’artiste ? À quoi servent-

elles ? »244.  

Cette série de question lui a permis de localiser et de trouver la maison où ces 

statuettes avaient été modelées, et de savoir que c’est Asogba l’auteur de ces pièces.  

Sa deuxième attitude consista à laisser ses interlocuteurs regarder toutes les 

photographies des statuettes. Ils les ont regardées avec intérêt et les ont commentées en 

fonction de ce qu’ils identifiaient. Pour la majorité, ces statuettes représentaient des 

personnes vivant leur tradition religieuse et sociale. Les interlocuteurs ont fait participer 

leurs voisins et sont même allés chercher des anciens pour leur demander des 

renseignements, des explications ; ces personnes âgées étaient très utiles lorsqu’il 

s’agissait de savoir qui avait fait ces statuettes.  

L’enquête ethnographique sur le terrain lui a permis d’éclaircir les caractéristiques de 

la personnalité d’Asogba, artiste né à Adjara, village distant de sept kilomètres de Porto-

Novo. Il appartenait à l’ethnie Yoruba-Nago. Il faisait des statuettes en terre reproduisant 

la vie des Vodun, des personnages de la vie sociale, politique et même économique. Il 

avait conscience de sa valeur d’artiste, reproduisait même des personnages vivants : ce fut 

                                                 
244 Brand R., « Terres cuites et culte vodoun. Analyse ethno-esthétique des statuettes du Modeleur 

Asogba », Anthropos Volume 67, 1972, p. 11. 



 

 

le cas de la statue d’un serviteur du directeur de la maison de commerce qu’il fit devant 

lui.  

Après avoir étudié la vie de l’artiste, les problèmes de l’objet et des méthodes de 

recherches, Roger Brand entreprit alors l’étude esthétique des figurines produites par 

Asogba. Les études des statuettes qui ont été produites lui ont permis de rassembler des 

données pour sa recherche. Il analysera 68 pièces en terre cuite, représentant des hommes 

et des femmes. Il a inventorié ces figurines dans différents musées et dans une collection 

privée. Il découvrira tout de suite la diversité des types de statuettes. Et cette analyse lui 

permit de déterminer un style propre non à chacune des pièces, mais à l’ensemble de ces 

pièces.  

 

 2. Les principes d’analyse 

 

« Le style est l’unité de grandeur du phénomène esthétique. C’est un ensemble 

d’éléments morphologiques pertinents et constants durant une certaine période de temps 

et dans un certain espace géographique. »245 Il est toujours possible de restituer 

l’individualité d’une pièce par combinaison de l’ensemble ; la recherche peut s’instituer à 

n’importe quel niveau de généralité. C’est pourquoi Roger Brand va d’abord considérer 

les ressemblances fondamentales ; c’est-à-dire les analogies de structures des volumes et 

des proportions. Il a ensuite tenu compte des éléments plastiques qui habillent la 

structure : la tête ; le cou, les bras, les jambes et enfin les détails qui décorent ces formes et 

ces surfaces. Son analyse s’est décomposée en séquences qui elles-mêmes se sont 

subdivisées en catégories typiques dont il définit les caractéristiques : un ensemble de 

traits pertinents relevés sur les pièces et qui ont un caractère de généralité. Ces traits eux-

mêmes sont dans certains cas classés selon l’échelle qui va du plus simple au plus 

complexe.  

                                                 
245 Perrois L., « Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique des arts africains », in Cahiers 

d’études africaines, Volume 6, premier Cahier, n°21, 1966 , p. 74. 



 

 

L’analyse de ces pièces revient à réduire celles-ci en un petit nombre d’éléments 

typologiques et opérationnels dont la somme constitue l’individualité de la pièce traitée. Il 

consacre à chacun de ces éléments une fiche sur laquelle il pointe toutes les pièces qui 

possèdent cet élément, l’ensemble de telles fiches constitue un index tout à la fois 

analytique et synthétique des pièces traitées. En effet, en comparant les diverses fiches 

relatives aux éléments d’une figure ayant tel numéro, il observe les figures signalées par 

un même ensemble de traits sur toutes ces fiches.  

L’analyse esthétique qu’il a essayé de formuler repose sur les caractéristiques 

générales fondées sur la forme, et non sur les données ethnographiques. Avec la 

description analytique, il obtient une classification relative qui se concrétisera dans une 

chronologie plus stable grâce aux constantes que lui donnent les connaissances des 

influences technologiques, esthétiques et fonctionnelles que l’artiste a subies lors de la 

fabrication de ces statuettes. 

Les séquences contiennent les caractéristiques générales des pièces. Il s’agit de repérer 

les points communs de toutes les figurines et les variantes qui s’y rattachent. L’inventaire 

des dominantes et des variantes lui sera permis par un classement en groupes de ces 

pièces. Après avoir analysé la fiche de chaque pièce avec l’ensemble des fiches, il 

remarque des constantes qui se situent dans certaines séquences, et des variantes 

permettant des sous-groupes dans ces mêmes séquences.  

 

§ 3. Description formelle des pièces 

 

Après avoir décrit les diverses séquences contenant les catégories typiques, Roger 

Brand passe à la description formelle des objets. Il remarque qu’une parenté formelle de 

l’ensemble des pièces existe. La parenté formelle de la tête, de la forme du visage, du 

cou, du tronc, des bras et des jambes et des attitudes, de nombreux accessoires, l’oblige 

« à rapprocher tous les personnages quelle que soit leur appartenance à une série, à une 



 

 

collection, à un groupe ou sous-groupe »246. Les croquis de face et de profil de la figure 

10 (p.41) du groupe A2.1 et de la figure 11 (p.42) du groupe 131.1 lui donnent une 

parenté formelle quant au thème traité et quant au style général. Mais ils lui donnent aussi 

la différence formelle entre les séries A et B (p.40) quant aux détails morphologiques, à 

l’allure générale, le mouvement inscrit dans ces pièces. Ils lui ont fait voir l’évolution de 

la technique du modelage d’Asogba pendant sa création artistique. Il conclut que le style 

est : « réaliste, caractérisé par une tête proportionnellement énorme par rapport au tronc 

et aux membres, par une dolichocéphalie atténuée et un prognathisme modéré. La tête, 

énorme par rapport au reste, a des traits aux volumes arrondis et convexes tendant vers 

le réalisme, et riche en détails d’importance décorative comme le traitement des 

chevelures : celles-ci sont montrées dans leurs coiffures traditionnelles, en tresses et 

chignons ou marquées de traits figurant les cheveux. Le front est moyen, les yeux sont 

globuleux avec la prunelle marquée. Le nez est long ou busqué, moyennement épaté, avec 

un creux arrondi faisant penser à la gouttière nasale. La bouche est large, aux lèvres 

épaisses et bien faites. Les courbes sont délicates, en particulier, celles du cou, des joues, 

de la gorge et de toutes les formes arrondies. L’oreille est modelée avec soin, bien 

détachée, avec pavillon en arrière et tragus marqué par un point. Le cou est gros ; le 

torse et les membres, dans l’attitude debout, assise ou agenouillée, accusent des épaules 

rondes, larges et d’allure carrée. Le tronc est long, cylindrique marqué dans le dos par 

un sillon, laissant croire à la colonne vertébrale. Le tronc a la forme d’un rectangle dont 

les grands côtés descendraient des épaules aux jambes. Les bras, quelle que soit leur 

position, sont boudinés mais jamais d’allure gauche et de gestes lourds. Les jambes, 

malgré leur atrophie ─ qu’il s’agisse d’une figure debout ou assise ─ font front avec les 

deux pieds parallèlement rangés »247. 

Dans l’ensemble des grandes séries que Roger Brand a décrites, les diverses variantes 

de style apparaissent, mais trouvent leur unité dans la délicatesse de leur expression et la 

discrétion de leur naturalisme. Ces variantes viennent de l’expressionnisme qui valut à 

                                                 
246 Brand R., op. cit., p.41. 
247 Ibid., p. 42. 



 

 

Asogba l’exactitude dans la traduction du mouvement en dépit de l’à-peu-près de la 

forme statique. Le point culminant de l’art africain est, pour lui, « l’exactitude du 

mouvement, c’est-à-dire l’exactitude d’un geste précis représenté au moment où il se 

produit, avec un maximum de signification, rappelant les actes qui l’ont précédé, laissant 

deviner ceux qui le suivent »248. 

Il prend l’exemple de la figure 22 dont les bras tendus à la hauteur de la ceinture 

évoquent l’effort qu’il faudra pour mettre l’objet qu’ils tiennent sur la tête. Qu’importe 

que les bras soient boudinés ou les mains trop longues, l’image n’est pas fausse ni 

exagérée, elle est vraie. Les mains sont devenues le centre du tableau, vu par Asogba. 

Ceci est constaté sur toutes les figurines.  

La constitution de séries et de groupes a permis à Roger Brand de suivre l’évolution du 

travail d’Asogba et de situer sa progression vers un naturalisme réaliste dû à des 

conditions matérielles et à des désirs de lisibilité que lui donnaient ses acheteurs. Elle lui 

a permis aussi de faire une analyse d’ensemble de pièces apparemment semblables quant 

à leur charge esthétique mais dissemblables quant à leur charge ethnographique. Cette 

analyse est un point de départ pour entreprendre une étude d’ensemble des objets et 

spécialement des statuettes des régions de Porto-Novo et du Nigeria occidental, qu’elles 

soient de terre ou de bois ou de cuivre quant aux détails morphologiques, tel le travail de 

l’oreille, des yeux, de l’allure générale. La belle sculpture Yoruba ne doit pas s’éloigner 

de la forme humaine car les formes abstraites révèlent des sanctions religieuses, des 

tendances satiriques. D’où le fait que les éléments les plus significatifs doivent être 

visibles. Cette conception des visibles correspond à une étonnante précision et sélection 

dont Asogba a su se servir pour modeler ses statuettes. L’agréable articulation des 

membres dans l’espace, la juste position des éléments morphologiques, la délicatesse des 

coiffures, des accessoires, l’équilibre des masses sphériques, la construction angulaire des 

épaules, la symétrie de tout mouvement que Roger Brand trouve dans les statuettes 

d’Asogba correspondent aux critères Yoruba.  

                                                 
248 Ibid., p. 43. 

 



 

 

Son analyse esthétique lui a permis de situer la production d’Asogba dans le temps et 

de suivre son évolution due à des conditions de perfectionnements techniques. Son 

enquête ethnographique lui a permis de découvrir ce que représentaient ces figurines et de 

les classer. Le classement des figures selon l’analyse esthétique donne une classification 

diachronique. 

 

 

*** 

 

Il existe donc plusieurs manières concluantes d’aborder l’étude de l’art africain 

traditionnel. L’une de ces méthodes consiste en l’analyse des œuvres d’artistes 

individuels. Cette approche peut beaucoup nous apprendre sur les artistes africains et sur 

l’art africain. Une autre approche consiste en l’analyse du rôle, du statut et de la fonction 

sociale et de la formation des sculpteurs sur bois, des musiciens et d’autres artistes dans 

les différentes sociétés africaines. 

Les critiques d’art africain ont beaucoup négligé l’anthropologie ─ science humaine 

qui étudie l’être humain sous tous ses aspects, sociaux, culturels, et physiques ─ ; cette 

discipline s’appuie notamment sur l’étude ethnologique des sociétés et peuples ayant 

préservé une culture spécifique originale.  

Georges Mills, dans un article intitulé « Art and the anthropological lens »249, montre 

comment l’anthropologue de la culture travaille avec la manière dont l’art est apprécié, il 

met en lumière certaines difficultés et embarras de l’étude scientifique. Il applique ensuite 

ses résultats à l’étude anthropologique de l’art.  

La nature de l’approche de l’anthropologue varie selon son objectif. Dans l’approche 

scientifique, il y a deux choix. Il existe plusieurs étiquettes pour les premiers : 

phénoménologique, historique, contextuel et complétif. C’est l’approche qui préserve les 

phénomènes, qui essaie de les intégrer comme tels et donc qui dépend beaucoup de la 

                                                 
249 D’Azevedo W. L., The traditional artist in african societies, Indiana University Press, 1973, pp. 379-

416. 



 

 

construction du contexte. C’est l’approche que Boas (1948 : 257, 258) a à l’esprit 

lorsqu’il écrit : « …le matériel de l’anthropologue est tel qu’il se doit être une science 

historique, une des sciences dont l’intérêt est centré sur les tentatives de comprendre les 

phénomènes individuels plutôt que d’établir des lois générales qui, sur le compte de la 

complexité matérielle, seraient nécessairement vagues et, nous devrions presque dire, 

tellement évidentes qu’elles ne seraient que de peu d’aide pour une compréhension 

réelle ».  

Le second objectif de l’anthropologie de l’art est de voir les œuvres d’art dans leur 

ensemble en termes de contexte. L’anthropologue formule des problèmes, analyse, émet 

des hypothèses et rassemble des faits qui reposent sur ces hypothèses. Il présente sa 

connaissance à la culture concernée et va même au-delà du travail du critique. Il corrige, 

approfondit son appréhension d’une culture, mais il élabore aussi des propositions qui 

s’appliquent à toutes les cultures. Il fait le travail d’un esthéticien aussi bien que celui 

d’un historien d’art et d’un critique d’art. Tout acte de conscience, pour être lui-même 

appréhendé, doit être appréhendé dans sa manière même. La poésie doit être comprise 

poétiquement, la musique musicalement, l’amour amoureusement, et certains types de 

configurations doivent être comprises par expérience comme des procédés organisant les 

événements réels (Georges Mills, 1973). 

La connaissance scientifique d’une œuvre d’art africain exige, selon Louis Perrois, 

« une démarche complexe qui va de la contemplation exhaustive de l’objet à la prise en 

compte de tout le milieu où il est apparu »250. Il soutient en effet que c’est la comparaison 

des données avec les résultats des enquêtes qui permet d’approcher l’originalité des arts 

africains. Il faut donc s’inspirer directement de la nature de l’objet que l’on traite : les 

masques et statuettes sont à la fois des objets, des œuvres d’art, une croyance et une 

symbolique avec le monde des ancêtres. L’important dans la méthode anthropologique est 

qu’elle cherche à définir les caractéristiques des différents styles, à participer à leur 

organisation dans le temps et dans l’espace et qu’elle nous donne une connaissance 

                                                 
250 Perrois L., « Anthropologie et histoire des arts africains », in De l’art nègre à l’art africain, 1990, p. 

72.  



 

 

relative aux univers complexes de la pensée africaine où le social, le religieux, la 

politique, le savoir et l’esthétique se mélangent.  

L’objet sorti de son cadre, isolé de son contexte d’origine, ne peut pas révéler aussitôt 

son secret. Mais l’anthropologue, par sa capacité de rassembler, de classer et de traiter de 

l’objet, à partir de données de formes comme de contenu, de signifié comme de 

signification, aura plus de possibilités de cerner les vrais styles. Louis Perrois résume 

ainsi la méthode anthropologique : « Une analyse morphologique fine conduisant à des 

"séries" ou styles théoriques ; une enquête de contexte (archivistique, muséographique, 

ethnologique et historique) destinée à valider, voire pondérer, les styles théoriques pour 

les constituer en "centres de styles" »251. 

L’analyse morphologique nous permet d’identifier, de classer et de comparer des 

formes, volumes et rythmes des objets, en dehors de toutes les autres considérations de 

sens. Cette approche résulte de l’idée que les figures simples ou complexes ont une sorte 

d’autonomie et de logique qui n’est pas au sens qu’on pourrait leur donner dans les rituels 

où elles sont montrées au public. L’œuvre d’art en tant que formes et volumes n’est 

jamais le produit d’un hasard. On trouve donc une disposition parmi ces éléments 

renvoyant directement aux styles. C’est à ces styles que nous conduit l’analyse 

morphologique. Ils sont tout d’abord définis selon les seuls critères de l’anthropologue, 

mais seules les données de terrain pourront lui permettre de leur donner une « pertinence 

réelle ».  

Dans une perspective de recensement des styles africains, on pourrait avoir une 

représentation totalement tronquée et limitée d’un art. Les exemples sont nombreux et 

chaque étude un peu poussée modifie les styles déjà connus. Toutefois, la mise en 

connexion de collections différentes permet de répondre au plus juste au souci 

d’objectivité scientifique d’une véritable anthropologie de l’art : « Les trésors de la 

chefferie de Bandjoun ou de la Bafendji dans l’Ouest Cameroun, permettent, à l’analyse 

formelle, anthropologique et historique de tous les objets qui les composent, de retracer 

une fresque entière de la vie sociale, rituelle, politique, religieuse de ces groupes. 

                                                 
251 Ibid., p. 73. 



 

 

L’environnement matériel, dans sa diversité (formes, matières, techniques, décors), est un 

remarquable marqueur culturel pour qui peut, progressivement, en identifier les «codes», 

dans la mesure où rien n’est laissé au hasard individuel de l’inspiration »252. 

Les collections étant le plus souvent faites au hasard tant dans les musées que chez les 

particuliers, il y a forcément des erreurs d’observation, des impressions fausses. En 

principe applicable à tous les arts traditionnels, la méthode morphologique ne peut être 

appliquée qu’à un ensemble d’objets d’une région et d’une époque donnée, car il faut bien 

comparer ce qui est réellement comparable, et en rapport possible. La connaissance d’une 

région ou d’un ensemble de peuples, à un moment de l’histoire, permettra à 

l’anthropologue de faire une présélection des objets. L’analyse établira de façon sûre les 

tendances stylistiques (un style aux formes multiples ou des styles en contact et qu’on 

pense proches). Le mélange des populations et donc des cultures, des migrations et des 

emprunts fréquents, rend parfois difficile l’identification minimale des objets. Mais cela 

n’empêchera pas l’anthropologue de vouloir étudier l’art africain traditionnel région par 

région, époque par époque, par des approches méthodiques de type monographique et 

taxonomique, comme en ethnologie générale. 

« Le choix d’une région et d’une époque étant fait, la recherche iconographique 

commence afin d’établir un corpus de référence issu des musées, des collections privées 

et des illustrations publiées. Le but à atteindre est d’aboutir à une "collection" de 

recherche aussi représentative que possible, a priori »253. Le nombre d’objets étudié est 

très important car il sert à l’anthropologue pour valider de façon exacte les différents 

styles. Dans son analyse du corpus, il commence par observer minutieusement les objets 

afin d’en découvrir tous les aspects pertinents. Il établit une fiche d’« identification 

morphologique » pour chaque objet à partir d’une norme de description aussi précise que 

possible. L’objet est mesuré (hauteur, largeur, épaisseur, axes de symétrie, formes 

géométrique, etc.) et analysé élément par élément. Pour une statue, par exemple, Louis 

Perrois retient : « le schéma constitutif global, l’équilibre et le rythme relatif des masses 

                                                 
252 Ibid., p. 72.  
253 Ibid., p. 73. 



 

 

sculptées, les proportions, l’inscription dans l’espace, la dialectique des vides et des 

pleins, le rapport des différents plans, le détail de la morphologie plastique accrochée à 

ces masses, le décor, etc.»254.  

Il s’agit donc d’étudier l’objet dans toute sa complexité et sa réalité objective. Après 

avoir bien élaboré sa « fiche analytique », l’anthropologue peut maintenant isoler les 

caractéristiques de chaque élément morphologique de l’objet pour les confronter à celles 

de l’élément analogue de tous les autres objets de sa collection. Ainsi classera-t-il chaque 

élément d’un objet dans une catégorie typique particulière. Il peut de ce fait « coder » 

toutes les variables morphologiques et caractériser chaque objet par une formule (par 

exemple, une suite de chiffre) qui résumera la description formelle. Il peut aussi y ajouter 

d’autres renseignements d’identification et de localisation.  

Il est aussi intéressant que l’anthropologue envisage d’étudier et de comprendre l’art 

africain traditionnel en le considérant dans son contexte originel. Sans en faire un art 

fonctionnel ou utilitaire, il semble légitime de recourir au cadre culturel qui le nourrit sans 

trop d’« a priori ethnocentrique ». L’anthropologue fait une approche documentaire 

rassemblant l’analyse et la critique des sources ; mais il prend aussi en compte la 

littérature orale, les traditions et les langues (surtout les mots et expressions 

correspondants aux concepts esthétiques). Il étudie en même temps l’histoire des peuples 

et des cultures au plan régional, consulte les vieillards, les initiés, les tenants de la 

tradition.  

L’observation du vécu esthétique des créateurs et utilisateurs des objets d’art africain 

permettra à l’anthropologue de « dimensionner le contexte, de relativiser ses hypothèses, 

de moduler le signifiant par rapport au signifié »255. 

Une autre chose à considérer sont les centres de styles. L’histoire de l’art africain 

traditionnel s’est traduite par de nombreuses classifications qui sont toutes calquées sur la 

répartition admise des ethnies et des tribus. Mais l’essor des recherches historiques, 

linguistiques et ethnographiques rend aujourd’hui ces classifications inadéquates. Il est 

                                                 
254 Ibid., p. 74.  
255 Ibid., p. 75. 



 

 

vrai que les caractérisations « tribales » sont « commodes », mais de là à dire qu’elles 

correspondent à une réalité in situ, il y a une nuance qu’il ne faut pas omettre.  

On sait que William Fagg s’est beaucoup servi de ce concept de "tribalité" dans ses 

études et ses expositions. Chaque tribu, pense-t-il, « est un univers artistique à part ». 

Mais, comme le dit très justement Louis Perrois, « il convient de ne pas s’enfermer dans 

ces arts murés sur eux-mêmes ; il faut rester attentif aux dynamiques, aux osmoses, aux 

emprunts, aux mutations, aux métamorphoses »256.  

Il est plus prudent de parler de la notion de styles puisqu’ils peuvent se définir selon les 

époques en fonction de l’histoire du peuplement de la région considérée. Les centres de 

styles ne sont jamais fermés les uns aux autres : des motifs, des configurations, des règles 

plastiques peuvent être communs à des peuples différents, sans que les individus eux-

mêmes en prennent conscience. Les différents foyers de création, caractérisés par des 

productions artistiques et culturelles spécifiques, rendent parfois difficiles les attributions 

ethniques. L’observation poussée de la réalité tend donc à compliquer, la plupart du 

temps, les habituels repères « tribaux » des ethnologues.  

Il est évident qu’en Afrique, comme partout ailleurs, l’activité esthétique ne se réduit 

pas à la seule sculpture. L’art africain traditionnel est très varié : art corporel, art mobilier, 

architecture et décoration, art du métal et de la terre cuite, peinture, sculpture. La plupart 

des objets usuels, parfois très fonctionnels, sont décorés, sculptés ou peints. Ces motifs 

sont souvent destinés à enjoliver l’objet.  

Un objet fonctionnel ne peut-il pas avoir une qualité visuelle qui excite en nous sa 

perception esthétique ? Les traits qu’on découvre, par exemple, sur un couteau, sont-ils 

nécessaires à son efficacité en tant qu’outil pour couper ou tailler ? Ne peut-on pas 

supposer que ces traits dévoilent un souci esthétique ? Ces aspects non instrumentaux ne 

montrent-ils pas la présence d’un intérêt esthétique ? 

La représentation du beau est, à notre avis, la seule explication possible de la création 

des formes qui ne sont pas nécessaires à l’objet pour remplir sa fonction. Prenons 

l’exemple d’une calebasse servant de récipient pour de la nourriture. Elle a une forme 

                                                 
256 Ibid., p. 76. 



 

 

circulaire, un bord arrondi et un fond plat. Certes ces caractéristiques de forme sont 

instrumentales, mais les motifs gravés sont reproduits avec « régularité et symétrie ». Ces 

dernières caractéristiques formelles ne sont pas instrumentales : elles n’ajoutent rien à la 

fonction de la calebasse comme récipient pour de la nourriture257. 

Un fusil de chasse est fait pour tirer sur un type de gibier ; des motifs marqués en 

argent sur la crosse ne le rendent pas plus efficace. Ces aspects formels, qui ne sont pas 

indispensables à l'utilisation propre de l’objet dans son contexte, ont été ajoutés pour leur 

penchant visuel. Le critère de l’instrumentalité formelle ne se limite pas au contexte de la 

fonctionnalité. Certaines empreintes gravées sur une calebasse utilisée pour les offrandes 

aux ancêtres peuvent être des signes magiques qui détournent les mauvais esprits et non 

des mobiles décoratifs. Toutefois, ceci n'élimine pas les formes non instrumentales ; la 

façon dont les signes magiques sont tracés peut dévoiler un souci d’équilibre des lignes et 

des formes, des différences de couleurs. Ces caractéristiques ne sont pas nécessaires à 

l’efficacité des rites magiques ou religieux. 

Pour apercevoir la non-instrumentalité des objets d’art africain il faut une connaissance 

générale de la culture africaine, du contexte rituel et d’objets du même type que nous 

connaissons mieux. Une étude ethnologique et archéologique nous permettra de procéder 

à des comparaisons et d’établir la non-instrumentalité des formes. 

Pourquoi un artisan embellirait-il le contour d’un objet s’il n’a pas pour objectif de le 

rendre agréable à regarder ?  

À notre avis, si donc les artistes de l’art africain traditionnel vont au-delà des formes 

essentielles pour l’instrumentalité de l’objet, c’est parce qu’ils ont un souci de qualité 

visuelle. On ne peut donc pas continuer à affirmer que l’intention esthétique des artisans 

africains et l'impression esthétique des observateurs sont limitées aux instruments 

utilitaires et rituels.  

Un autre domaine où l’on peut voir la dimension esthétique des objets d’art africain 

traditionnel est la politique. Dans les royaumes, les sceptres des chefs, les sièges, les 

                                                 
257 Maquet J., L’anthropologue et l’esthétique, Métaillé, 1993, p.67.  

 



 

 

insignes d’autorité, les vêtements sont le plus souvent abondamment dotés de décorations 

esthétiques.258  

La hiérarchie sociale est aussi un domaine où les objets sont affectés d’une bonne 

composante esthétique. Dans l’Afrique traditionnelle, et même dans certaines coutumes 

qui existent encore, les grands groupes – castes ou classes –, se distinguent dans leur 

statut par des objets qui leur servent de marques distinctives. Parmi les insignes distinctifs 

des classes supérieures et des professions illustres, Jacques Maquet citera les chasse-

mouches plaqués d’or des notables Baoulé, les figurines en ivoire des grands initiés Lega. 

Outre les contextes dont nous avons parlé – maintien de la vie et rite, pouvoir et 

hiérarchie – il en existe aussi d’autres où les objets fabriqués dévoilent des formes non 

fonctionnelles. Dans les familles, par exemple, il y a de nombreux objets dont le rôle est 

de conserver le souvenir de ceux avec qui les générations futures peuvent se reconnaître. 

Là aussi, les sculpteurs et les peintres donnent une large part aux configurations non 

instrumentales. 

Les masques sont aussi un autre domaine où l’on retrouve la dimension esthétique de 

l’art africain traditionnel. Le génie artistique du sculpteur africain s’exprime souvent dans 

les motifs décoratifs qui embellissent les principales parties du masque : « On peut même 

dire que c’est dans ces ajouts ornementaux que le sculpteur africain cherche le plus à 

flatter l’œil du spectateur. Les motifs ornementaux qu’il utilise le plus souvent consistent 

en formes géométriques ou en petits motifs répétés un certain nombre de fois, et parfois 

en thèmes distincts et nouveaux qui viennent s’ajouter à la sculpture originelle »259. 

Sur les masques-haumes des Mendi de la Sierra Leone (utilisés dans les danses du 

Bundu), par exemple, des motifs décoratifs recouvrent toute la surface du masque. Et 

c’est aussi le cas presque sur tous les masques africains. La confection très audacieuse des 

surfaces du masque bachama (le mouvement cubiste s’est d’ailleurs développé sous 

l’influence directe de ce genre de style), originaire du Cameroun, qui est au musée 

                                                 
258 Voir à ce propos Pour une étude des rapports entre le pouvoir et ses manifestations esthétiques dans 

l’Afrique traditionnelle, Frazer et Cole, 1972 et le compte rendu de Jacques Maquet, 1973 a. 
259 Balogun O., « Forme et expression dans les arts africains », in Introduction à la culture africaine, 

UNESCO 1977, p. 75. 



 

 

Reitberg à Zurich, serait inimaginable en l’absence de créations plastiques très évoluées. 

Le talent du sculpteur est révélé par sa maîtrise totale des facteurs spatiaux et plastiques. 

Un aspect important de la fabrication des masques est le savoir-faire avec lequel la 

peinture est utilisée pour mettre en valeur certains éléments d’ordre plastique. Les 

couleurs dont ils sont peints servent généralement à soutenir l'effet plastique provoqué par 

les mouvements de la danse à laquelle se livre le porteur du masque. Lorsque ce dernier 

danse au rythme de la musique, il a l’impression, par l’effet des couleurs du costume et 

des traces de peinture sur le masque, « de voir une sculpture se mouvoir et dérouler en 

même temps des rubans de couleurs et de formes »260. La régularité ou l’irrégularité des 

formes sculptées sur la surface du masque est aussi accentuée par la peinture ou la 

coloration qui ajoute à la décoration sculptée un élément ornemental. L’artiste utilise 

aussi très habilement des perles, du corail, des fragments de porcelaine ou de verre pour 

embellir le masque : « aucun matériau n’est trop modeste pour servir à cette fin, à 

condition qu’il produise un effet agréable à l’œil »261.  

Par conséquent, bien que le masque n’ait pas pour fin essentielle de produire un effet 

esthétique en tant que tel, il y parvient, en même temps qu’il atteigne son but qui est 

d’émouvoir le spectateur par d’autres moyens que la création de formes simplement 

attrayantes. Après avoir respecté la fonction que peut remplir le masque, l’artiste fait 

passer ses préoccupations esthétiques. 

Sous ce rapport, il nous semble essentiel de souligner le fait que les intentions 

esthétiques sont réduites à certaines catégories d’objets. Ces catégories d’objets forment 

ce que Jacques Maquet appelle « le locus esthétique d’une culture ». Les représentations 

d’ancêtres et les masques appartenaient au locus esthétique de nombreuses sociétés de 

l’Afrique occidentale et centrale. Le souci esthétique des Bororo Fulani (pasteurs 

nomades de l’ouest africain, aussi appelés Wodaaba), par exemple, se manifeste 

                                                 
260 Ibid., p. 82.  
261 Ibid., p. 83. 

 



 

 

particulièrement dans la parure de cérémonie et des modes de fixation des chargements de 

leurs biens sur le dos des bœufs.  

Nous ne sommes pas en train de dire que la beauté d’un objet, sa qualité esthétique, est 

quelque chose d’ajouté à sa fonction. Nous ne pensons pas non plus que la qualité 

esthétique est conçue comme un embellissement ajouté à l’objet. Mais nous pensons que 

ce qui est parfaitement une décoration de l’objet montre sans ambivalence un but 

esthétique. Et rien de plus. L’intention esthétique peut être déduite de l’existence 

d’embellissements sans but fonctionnel sur le contour d’une cuillère en bois.  

 

§ 4. L’exemple de l’art Bakongo 

 

Raoul Lehuard (1990) ayant « acquis la conviction que chaque ensemble ethnique 

possède des caractéristiques qui lui sont propres et donc des particularismes 

morphologiques qu’on ne retrouve nulle part ailleurs », a « pensé qu’il n’était pas 

possible de définir une méthode applicable uniformément à toutes les formes de l’art 

Bakongo » (p.81). Il s’appliquait donc à faire surgir, pour les Vili, Yombe et Bembe (les 

ensembles de loin les plus importants), le « vulgus pecum du style », en quelque sorte, 

résultant de calculs rapportés au plus grand nombre d’objets possibles (le personnage 

figuré debout, dans la majorité des cas). 

Il entreprit d’étudier la statuaire à travers la terminologie se rapportant aux attitudes, 

c’est-à-dire à la façon de « se faire voir » des autres mais aussi de « les regarder » ; en 

l’occurrence, pour les objets, à « l’angle de vision ». Il s’est vite familiarisé avec les 

langues kikongo, leur orthographe et leurs transcriptions phonétiques ; ce qui lui a permis 

d’affiner les « ensembles », de reconsidérer certaines des attributions qu’il avait faites 

dans « Fétiches à clous du Bas-Zaïre » (1980). Après le vocabulaire, l’information qui 

s’avéra être l’une des plus intéressantes fut celle des lieux de collecte, principalement au 

Mayombe, donnés par les fonctionnaires belges que le Musée de Tervuren (en Belgique) 

motivait activement, les chargeant de faire des récoltes d’objets ethnographiques, entre 



 

 

autres, et de remplir des fiches signalétiques très complètes, imprimées à l’avance. De ce 

fait, il a pu attribuer certaines des œuvres les plus significatives à des Maîtres précisément 

localisés, telles les effigies commémoratives de mère à l’enfant dont les deux spécimens 

figurent au Musée de Tervuren. Il a baptisé ce sous-style : « Style de Kasadi » parce que 

l’une de ces effigies fut recueillie au village de Kasadi alors que la localité de l’autre n’a 

pas été précisée. 

L’emploi du nom du village, même s’il a disparu, pour des raisons religieuses et 

politiques, lui a paru être la solution la plus logique. Mais il lui restait à revenir à l’étude 

des éléments constitutifs des espaces, ces détails qui font la permanence d’un style et qui 

lui permirent de les inclure, par comparaison, comme des spécimens atypiques, dans un 

ensemble : « Il est symptomatique que ce soit dans les centres de style les plus prolifiques 

qu’on trouve la plus grande liberté dans l’expression des éléments constitutifs des 

portions. Là où la production est circonscrite à un nombre de sous-styles limité, on 

observe une grande rigueur dans le respect de ce qui semble être la "règle" » (p.84). 

Il n’a pas retenu cette méthode parmi tant d’autres ; il n’en a pas, dit-il, trouvé d’autre 

qui fût mieux adaptée à l’art Bakongo. Il lui fut possible au fil des enquêtes de montrer 

que « l’esthétique est bien une notion dont ces gens ne sont absolument pas dépourvus ». 

(p. 85).  

 

§ 5. Duga de Meko, un maître sculpteur yoruba 

 

C’est William Bascom qui nous a fait connaître Duga de Meko dans son article « A 

yoruba master carver : duga of meko »262. Il a pu lui parler, s’entretenir avec ses proches 

et l’observer à l’œuvre. Cette méthode d’approche offre une analyse idéale qui combine 

l’étude de l’artiste individuel en tant que personne et l’étude de ses rôles et fonctions 

                                                 
262 D’Azevedo W. L., The traditional artist in african societies, Indiana University Press, 1973, pp. 62-78 

(notre traduction) . 



 

 

sociales, ainsi que son style. Dans cet article, Bascom « démontre que l’art en tant qu’art 

existe chez les Yoruba et qu’il est reconnu par eux comme de l’art »263. 

Il répond ici à l’idée selon laquelle les objets d’art africain (qu’il trouve si satisfaisant 

pour leur réussite esthétique) n’ont pas d’intérêt esthétique pour les Africains eux-mêmes, 

qui ne les considèrent que comme des objets religieux, sacrés. Rober Farris Thompson 

dans son article publié dans le même volume et intitulé « Yoruba artistic criticism » 

corrobore ce point de vue.  

Les Yoruba distinguent, en effet, les sculpteurs, gbegigbegi (gbe-igi-gbe-igi : 

sculpteur-bois-sculpture-bois) qui font des objets utilitaires des sculpteurs gbenagbena 

(gbe-ona-gbe-ona : sculpture-art-sculpture-art) qui font des masques, des figures. Les 

sculpteurs sont considérés comme des artistes ou comme « ceux qui font l’art » (onisona, 

oni-se-ona) tout comme ceux qui font de la broderie et d’autres arts décoratifs. La 

sculpture et les motifs géographiques sont classés comme art (« ona ») mais les masques, 

les figurines et les autres formes de sculpture sont considérés comme « ere », ce que les 

occidentaux généralement nomment « images » ou « idoles ». 

En dehors des têtes de bronze et des figures de la ville d’Ife, les Yorubas sont aussi de 

grands sculpteurs sur bois. Ils fabriquent des plats, des cloches, les tasses et les bols pour 

la divination Uba ; des figures jumelles (ibéji), des figurines de la gloire de dieux, les 

bâtons de danse, les baguettes, les lances et les boucliers en l’honneur de Shango, Yewa, 

Eshu, Erinle, et d’autres dieux ; les percussions, les tabourets, les portes et les piliers de 

maison, les cuillères, les poupées, les peignes. Les Yorubas sculptent aussi l’ivoire et l’os. 

Ils décorent les calebasses avec des sculptures en bas relief, les murs des maisons avec 

des peintures d’animaux et des motifs géométriques. Ils modèlent et forgent le métal pour 

réaliser des sculptures mais aussi des objets utilitaires. Ils pratiquent la poterie, le 

tressage, la vannerie, le tissage, la teinture, la broderie, la tannerie, la couture et les 

travaux de perles.  

                                                 
263 “This paper demonstrates that art as art exits among the Yoruba and that it is recognized by them as 

such”, ibid,. p. 64.  

 



 

 

Les enfants Yoruba apprennent les arts avec leurs parents, ou alors ils reçoivent des 

cours en tant qu’apprentis. Ces derniers servent d’assistants au maître et effectuent 

diverses autres tâches pour lui. Ils commencent par apprendre les techniques simples pour 

créer des objets simples, ils tissent ou sculptent sous la direction de leur maître jusqu’à ce 

qu’ils maîtrisent leur art et que leur période d’apprentissage soit fini.  

Après avoir indiqué ce contexte Yoruba, William Bascom se tourne maintenant vers 

Duga le sculpteur de bois le plus talentueux de Meko, une petite ville Yoruba Meko au 

Nigeria situé à l’ouest d’Abeokuta, à moins de 5 miles de la frontière qui sépare le 

Nigeria et le Bénin. Duga tirait toujours du plaisir et de la fierté de son travail. Il était 

respecté par tous les gens de Meko pour son talent et son imagination créatrice.  

Comme d’autres sculpteurs, il sélectionnait et ramassait ses propres matériaux pour ses 

peintures, et il coupait lui-même son bois. Il utilisait parfois des peintures à huile. Les 

sculptures yoruba sont souvent polychromes, et le travail de Duga n’y faisait pas 

exception. Il travaillait avec une palette de différentes couleurs qui pouvaient être mates 

comme brillantes. Bascom a réussi à collecter d’excellents masques Gelede, des bâtons 

Shango et des tabourets pour l’initiation à des cultes religieux faits par Duga. Tout le 

monde reconnaissait ses sculptures et parlait avec admiration de son art. Bascom l’a 

rencontré lorsque le propriétaire d’un excellent bâton Shango refusait de le lui vendre. Il 

lui dit qu’il avait été conçu par un sculpteur toujours vivant, et le dirigea vers Duga (ibid. 

p.74). Il lui a demandé de lui faire une copie de ce bâton. Il eut la chance d’assister à la 

création de l’objet : du choix du bois jusqu’à la peinture en polychrome. Mais Duga ne 

voulait pas faire une simple copie de ce qu’il a déjà crée : il sculpta une figure plus 

grande que l’original avec quelques variations mineures sur la sculpture, même s’il 

s’agissait de détails. Il entreprit aussi des variations délibérées au sujet des couleurs 

peintes. Le dévouement de Duga dans son travail était celui d’un vrai artiste.  

 



 

 

§ 6. Les valeurs esthétiques de l’art Chokwe du Katanga 

 

La vitalité et la théâtralité des arts des Chokwe ont beaucoup intéressé les 

universitaires. En effet, après les Yoruba, les Dogon et les Bini, l’art des Chokwe fait 

partie des arts africains les mieux décrits. Redinha (1953; 1956) et Bastin (1961) ont 

publié des études exhaustives des objets Chokwe exposés dans la collection du musée do 

Dundo (un musée privé crée par la Companhia de Diamantes de Angola (DIAMANG) et 

par la sociedade de Geografia de Lisbonne), Himmelheber (1939) a fait une étude 

pertinente des artistes Chokwe Kwango, Jaspert (1930) et Bauman (1935) ont décrit les 

arts et les techniques Chokwe selon leur rôle dans la culture.  

Daniel J. Crowley, dans ses articles « An African Aesthetic »264 et « Aesthetic value 

and professionalism in african art : three cases from the Katanga Chokwe »265, décrit les 

arts plastiques et graphiques du peuple Chokwe dans leur contexte culturel, et indique 

certaines attitudes et valeurs des artistes et de leur public. Cette partie s’appuie 

principalement sur ces deux études.  

Les représentations artistiques des Chokwe vont des objets simplement décoratifs aux 

objets religieux, à l’équipement des danseurs professionnels, aux symboles du pouvoir 

des chefs, aux instruments de musique, aux jouets, aux belles architectures de maison. 

Les moyens utilisés dans la fabrication des objets sont aussi familiers, incluant le bois, 

l’argile, le fer, les terres colorées, les herbes et les roseaux, les graines, les calebasses, les 

tissus et le papier. Les hommes font les masques, les figures, les tabourets, les soufflets, 

les outils en métal, les couteaux, les amulettes, les tissus en écorce, et les instruments de 

musique, alors que les femmes font des paniers ménagers et décorent les murs de la 

maison avec des argiles colorées. Hommes et femmes fabriquent des paniers tressés, des 

calebasses gravées et des jouets. Les forgerons produisent des couteaux de plusieurs 

                                                 
264 Jopling C. F., Art and aesthetics in primitives societics, A critical anthology,New York, 1971, E.P. 

Dutton & co., INC, pp. 315-327.  
265 D’Azevedo W. L.., op. cit., pp. 194-217 (notre traduction).  

 



 

 

tailles, des poignards, des épées, des hachettes, des erminettes, des binettes, plusieurs 

sortes de pointes de flèche, des pointes de lance et un genre élaboré de hache utilisée par 

les chefs et les danseurs.  

Les femmes et les filles sont les chanteuses en chef des fêtes de village, et s’entraînent 

souvent ensemble lorsqu’elles vaquent aux occupations ménagères, surtout lorsqu’elles 

pilent le mil. Comme presque partout en Afrique noire, c’est aussi fréquent de les voir 

agiter des jouets et taper leurs mains sur des rythmes élaborés pour accompagner les 

percussionnistes et les danseurs. Les filles apprennent à confectionner des paniers avec 

leurs mères, leurs tantes, leurs grand-mère, ou avec d’autres filles du village. C’est aussi 

la manière commune d’apprendre à fabriquer des pipes, des poupées, des instruments 

musicaux, des fresques, des mortiers et des pilons.  

Des styles régionaux et villageois se développent dans ce qu’on pourrait appeler des 

écoles, et ceux-ci sont grandement identifiables. Crowley, dans son article « Aesthetic 

value and professionalism in african art : three cases from the Katanga Chokwe », a 

étudié une collection de 800 objets. Sur le terrain, il distribua un questionnaire 

multilingue en anglais, français, chichokwe et kiswahili. Ce questionnaire demandait des 

renseignements nécessaires sur l’artiste, sa formation, son contexte, ses méthodes, ses 

matériaux de prédilection et sa description des fonctions des objets étudiés. Crowley nous 

fait savoir que lorsqu’un objet de cette collection était jugé, l’observateur critique devait 

dire pourquoi il jugeait négativement cet objet, quelles modifications il lui apporterait et 

comment il l’aurait fait lui-même266. 

Il s’agit donc pour chaque observateur de donner son opinion sur les objets, de les 

classer selon son critère de beauté, et même d’expliquer les raisons de sa préférence. 

C’est de cette manière qu’il est clairement apparu à Crowley une idée des valeurs 

esthétiques Chokwe. Il trouve deux aspects artistiques dans l’esprit des Chokwe : le 

« technique » et le « fonctionnel » ; ou plutôt la « forme » et le « contenu ». Les 

                                                 
266 “When a piece was criticized, the speaker was asked to suggest suitable changes, or “how he would 

have made it”: « Aesthetic value and professionalism in african art : three cases from the Katanga Chokwe 

», in d’Azevedo W. L., op. cit., p. 226. 

 



 

 

techniques, les outils, les styles artistiques sont confrontés et critiqués, mais les 

caractéristiques esthétiques et les caractéristiques techniques ne sont pas toujours 

clairement différenciées. Savoir bien faire un objet suppose la compétence pour le faire 

beau. En effet, en Chichokwe le « beau » et le « bien » ne sont pas différenciés, tous deux 

sont désignés par l’appellation « chibema ». Ainsi une femme laide qui est une bonne 

épouse et une bonne mère est une « chibema », de même qu’une belle épouse infidèle.  

Les Chokwe exposent en permanence des objets dans les quartiers généraux et les 

individus sont encouragés à aller les voir et à donner leurs opinions sur chaque objet. En 

tant que peuple d’artistes praticiens profondément intéressés par les effets troublants des 

danseurs masqués, les Chokwe verbalisent leurs concepts esthétiques d’une manière 

précise et remarquable. Leur langage (Chichokwe) a une nomenclature très complexe 

pour indiquer des degrés et des genres de parenté, et pour classifier, par exemple, des 

genres d’instruments musicaux. Les degrés d’excellence esthétique sont facilement 

indiqués, et de nouveaux masques sont préférés aux anciens, les couleurs lumineuses sont 

préférées aux terres. Pour qu’un objet puisse être considéré sérieusement, une technique 

habile est nécessaire, ainsi les paniers fragiles ou les figures irrégulières sont accueillis de 

rires de moqueurs, et les sculpteurs qui exposent à la vente des objets maladroitement 

finis sont critiqués ouvertement par leurs compagnons villageois. Chaque artiste 

considère que sa propre œuvre est supérieure à celle des autres.  

Les objets antiques fabriqués magnifiquement expriment une grande admiration pour 

l’habileté technique mais sont décrits comme « démodés », « comme les vieux avaient 

l’habitude de les faire », donc dignes mais non beaux comme les produits contemporains. 

Les opinions diffèrent de village en village, mais le plus souvent les nouveaux masques 

plus simples, et les plus fins dont les couleurs sont appliquées avec le plus de soin sont 

généralement préférés. La plupart des productions des Chokwe est finie de façon riche et 

est considérée comme une expression esthétique. Ils aiment le savoir-faire, la netteté, la 

régularité. Crowley a pu observer l’enseignement des arts chokwe dans des situations 

institutionnelles différentes, le mukanda comme institution esthétique et le cas de trois 

artistes professionnels : Sanjolombo et son école, Ululi Kambaniya, un sculpteur à la 



 

 

cour, et Sakachiga, un potier-commerçant. Voyons ce qu’il dit maintenant de cette 

institution esthétique et de ces artistes.  

 

A. Le Mukanda : une institution esthétique 

 

Le Mukanda est un rite de passage qui prépare le garçon à être homme. Des groupes de 

garçons âgés de 5 à 7 ans passent quelques mois isolés dans la forêt, et durant cette 

période ils sont circoncis, troublés par des visages masqués, on leur apprend des secrets 

tribaux, des pratiques magiques et la connaissance sexuelle. Ils apprennent aussi à 

chanter, à danser, à faire des masques en bois ou en écorce, et les costumes de fibres qui 

complètent les effets des personnages masqués qui courent dans la hutte : « Ces 

personnages sont le sujet de l’expression esthétique de presque tous les Chokwe et sont 

appelés mikishi (sing. mukishi), voulant dire esprits et/ou danseurs masqués »267.  

Tous les masques des rites mukanda, à l’exception de Mwana Pwo sont réalisés à 

partir d’une structure faite de brins d’osier attachés avec des fibres, puis recouverte par un 

tissu d’écorce local qui est taillé et cousu sur la structure avec de la ficelle de corde. Le 

masque est ensuite enduit avec de la résine qui ressemble à du goudron et qui donne un 

aspect brillant à la surface décorée par des points, des rayures et des motifs en courbe 

dessinés avec de l’argile rouge et de l’argile blanche. En ce qui concerne le Mwana Pwo, 

une fois l’objet sculpté, des motifs sont ajoutés à l’aide d’une lame de couteau chauffée 

ou d’un clou. La surface peut être colorée d’argile rouge-marron, de jus de couleurs jaune 

issus de fruits mûrs, ou noircie à l’aide d’une bougie. Les motifs de la surface non 

coloriée sont soit incisés soit simplement huilés. Il arrive que les masques soient ornés de 

perles, de kilts en tissus d’écorce ou en tissus commerciaux, de fourrures ou de plumes, 

ils peuvent aussi être ornés de petites cornes d’antilope, de peaux, de coquillages, de noix, 

                                                 
267 “These characters are the subject of almost all of Chokwe aesthetic expression, and are called mikishi 

(sing. mukishi), meaning spirts and/or masked dancers”, in Jopling C. F., op. cit., p. 318 (notre 

traduction).  



 

 

de boucle d’oreille en cuivre, de « piercings » nasaux, et de dents de métal ou de bois 

blanchi268.  

Bien que plusieurs Mukanda aient été étudiées, les méthodes d’enseignement décrites 

par Crowley ont été observées au village de Katende Jean, dans la chefferie Luena du 

même nom, à 35 miles de Dilolo Gare. Il a observé 17 garçons qui avaient été circoncis : 

chacun fut mis entre les mains de quelqu’un plus âgé qui devait se charger de son 

éducation et de son maintien. Chaque jour, avant l’aube on les faisait danser pendant 

environ une heure au son de percussions jouées par des garçons plus âgés. Leurs pas de 

danse et leur rythme étaient critiqués par la figure masquée. Vers la fin de l’après-midi, 

un second cours de danse avait lieu, le mukishi était représenté par un masque de Kalelua 

plutôt enfoncé placé sur un poteau, et les garçons plus âgés critiquaient les danseurs.  

Les talents musicaux sont inculqués de la même manière, les garçons plus âgés étant 

les maîtres des plus jeunes, sous le contrôle de quelques adultes qualifiés. Le Mukanda 

offre aux initiés un large choix d’instruments à apprendre : les flûtes et les xylophones 

sont généralement fabriqués et joués de manière individuelle. Dans le Mukanda, les 

garçons fabriquent des masques et réparent ceux qui furent abîmés lors de cérémonies. 

Ceux qui se sentent ensuite destinés à sculpter peuvent convaincre un sculpteur reconnu 

de leur apprendre cet art de manière plus approfondie après la fin du Mukanda269.  

Les Chokwe, à travers les masques qu’ils fabriquent et les danses qu’ils pratiquent, 

possèdent donc des valeurs esthétiques qui leur permettent de juger de la beauté d’un 

objet ou d’une chorégraphie.  

 

                                                 
268 D’Azevedo W. L., op.cit., pp. 231-232. 
269 Ibid., pp. 232-235.  



 

 

B. Le professionnalisme de l’art chokwe 

 

- Sanjolombo est le premier artiste professionnel qu’a choisi Crowley dans son étude. Il 

vivait dans la chefferie Luena de Katende Tshipaye, à 30 miles de Dilolo Gare. Il était 

considéré comme le doyen des sculpteurs sur bois Chokwe Katanga du territoire Dilolo. Il 

a reçu beaucoup de commandes de la part des chefs, des danseurs professionnels et des 

administrateurs belges. Ses œuvres étaient aimées de tous et permettaient de collecter les 

opinions et les jugements de valeur des observateurs : « les expressions de ravissement, 

l’empressement à toucher les pièces, les arguments positifs des observateurs sur 

l’authenticité et la qualité des détails des pièces, tout cela nous indiqua que l’art de 

Sanjolombo était central pour les Chokwe de Dilolo »270.  

Son atelier est aussi comme la maison des hommes du village. On peut y trouver à 

toute heure de jeunes hommes ou garçons en train de regarder ses travaux, de le seconder 

ou d’émettre des critiques ou des commentaires. Son frère et le père de l’un de ses 

apprentis, qui ont tous deux appris leur art sous sa direction, travaillent aussi sur certaines 

pièces, tout comme un certain nombre de jeunes hommes locaux. Comme Sanjolombo a 

été le professeur de la plupart d’entre eux lors du Mukanda, ils travaillent plus ou moins 

selon son style et sous son œil attentif. Les apprentis et les garçons du village récoltaient 

la plupart des matériaux et faisaient certaines tâches telles que l’aiguisage des outils, la 

teinture des fibres dans le bas de la rivière, le tricotage des costumes et des pièces, la 

peinture des objets avec de l’argile rouge. Du fait d’une inspection et d’une critique 

constantes, un talent élevé est exprimé dans chaque pièce. Il y avait une variation 

stylistique énorme dans son école. Crowley a pu découvrir trois styles différents : « 1) le 

style unique traditionnel des grands masques makunda en écorce décorés avec des 

argiles rouges et blanches et du raphia (généralement en vrai tissu d’écorce mais ici les 

peintures rouges et blanches sont commerciales) ; 2) un style unique de sculpture sur 

                                                 
270 Ibid., p. 237 : “The gasps of delight, the rush to handle the pieces, the good natured arguments over 

authenticity and detail, all served to indicate the centrality of Sanjolombo’s art in the consciouness of the 

Chokwe of Dilolo ”  



 

 

bois pour des masques, des figures, et des figures employées pour décorer les tabourets ; 

et 3) un style étrange, apparemment archaïque, de figure avec une tête lisse sphérique 

dont les petits traits du visage sont placés les uns très près des autres, avec un corps fin 

aux jambes pliées et aux bras représentés de manière minimale, et souvent en position 

d’action comme pour tirer un coup de fusil »271.  

- Ululi Kambaniya, sculpteur à la cour, est le second artiste professionnel que Crowley 

a bien observé. C’est un maître sculpteur sur bois entouré de ses protégés : il évolue dans 

la cour d’un chef. Il fabrique des masques Mwa pwo, des bols en bois décorés, des 

peignes, des serpents décoratifs, des tabourets et d’autres objets décoratifs pour la maison 

du chef, pour sa cour et pour l’endroit où les danses ont lieu. Du fait de la place centrale 

de la sculpture dans la culture chokwe, du prestige du chef et du grand talent d’Ululi, ce 

sculpteur fut considéré comme l’un des artistes les plus populaires de la région de Dilolo. 

Son style est fin et très particulier. Après avoir fini de sculpter un objet, il dulcifie le bois 

avec précaution à l’aide de feuilles et de sable, puis il noircit le bois avec de la bougie. Il 

réalise ensuite des motifs représentant parfois des scarifications, des coiffures, l’ossature 

des costumes en raphia, des kilts de danseurs en fibres de palmes, du tricot, de la fourrure, 

de la peau, des animaux ou des formes abstraites. Les motifs incisés sont laissés 

incolores, le bois clair contrastant avec la surface noircie. Parfois, il utilise des clous 

chauffés pour faire des motifs géométriques sur les zones non noircies, des couleurs pour 

les yeux, les coiffures ou d’autres sections de la figure. Il fabriquait ses œuvres, dit-il, 

« dans son cœur » et puisait ses idées dans un rêve où il vit un serpent qui nageait dans un 

lac entouré d’oiseaux, les oiseaux commençant à embêter le serpent272. Lorsqu’il se 

réveilla de ce rêve, il décida de le sculpter.  

                                                 
271 Ibid., p. 238 : “1) the traditional style of large barkcloth mukanda masks decorated in red and white 

clays and raffia (usually real barkcloth but red and white commercial paints here ) ; 2) a unique 

woodcarving style used for wooden masks, figures, and the figures used to decorate stools ; and 3) a 

strange, seemingly archaic style of figure with smooth spherical head with small features placed close 

together and low on the sphere, and thick body with bent legs and minimally represented arms, often 

carrying on some action such as schooting a rifle”. 
272 Ibid., p. 242 : “…In his words, Kausonga mubunge yenyi (“ I make them up my heart”). When asked if 

he ever god ideas any other way, he told about having a dream wherein he saw a snake swimming in a 

lake while birds around the lake began to chide or mock the snake”. 



 

 

- Afin, dit-il, de ne pas s’intéresser uniquement à la sculpture chokwe, le troisième 

artiste qu’a choisi Crowley fut Sakachiga, un potier-commerçant qui ne vit que de son art. 

Il avait un atelier à Kamba, près de Kayeweba, sur la route Katende Muashi à environs 35 

miles au Sud-Est de Dilolo Gare. Sa spécialité sont les Milondo (singulier Mulondo), une 

sorte de lourde cruche pour l’eau, ou carafe. La forme de l’objet est souvent sphérique, 

avec une base plane, une poignée large et une ouverture cylindrique sur le dessus (et 

parfois avec un couvercle surmonté d’une sculpture en glaise). La technique de moulage 

est simple mais demande du talent. Il s’agit d'associer des pièces aplaties d’argile avec de 

l’assurance et de la rapidité. La surface est toujours laissée non décorée et noircie, soit par 

du noir de carbone lors de la cuisson au feu, soit par de la peinture lorsque la surface est 

froide. Certains Milondo sont faits à partir d’argile blanche et sont laissés dans leur 

couleur naturelle après la cuisson. Sakachiga est un artiste reconnu et ses œuvres ont 

voyagé loin.  

Crowley a choisi ces artistes car ils sont reconnus comme tels tant par les observateurs 

Chokwe que par les observateurs extérieurs. En se servant des résultats obtenus lors 

d’expositions et de ses enquêtes, Crowley remarque que les Chokwe se prennent très au 

sérieux en ce qui concerne leur art, qu’ils ont un sens critique, et que les objets non 

décorés ont moins de valeur que les objets décorés ; il est très rare qu’un objet reste sans 

décoration, même les objets fonctionnels ont une série de fines incisions. Il attire ainsi 

notre attention sur « la nature culturelle du jugement esthétique » des arts de l’Afrique 

noire et « la non-validité de la plupart des évaluations des arts non-occidentaux par des 

universitaires occidentaux »273. Grâce à une meilleure compréhension des arts de 

l’Afrique noire et des variations culturelles, peut-être seront-ils un jour capables de mieux 

établir la nature du style et le lien entre tradition et créativité individuelle. 

Nous venons de décrire de l’approche fonctionnaliste de l’art africain traditionnel. Les 

défenseurs du fonctionnalisme s’opposent à une position formaliste que nous nous 

proposons maintenant de restituer. On appelle formalisme une méthode qui donne une 

                                                 
273 Ibid., p. 249 : “Only in this way can we demonstrate the culture-bound nature of aesthetic judgment 

and thus the invalidity of much of the evaluation of non-Western arts by Western scholars”. 



 

 

importance primordiale à la forme de l’objet. Il existe une théorie formaliste de l’art 

traditionnel de l’Afrique noire, évoquée par des esthéticiens et critiques d’art.  

Le fonctionnaliste reproche au formaliste son ignorance du contexte et son 

ethnocentrisme qui lui fait juger l’art africain traditionnel de la même manière qu’une 

œuvre d’art créée dans sa propre culture ; le formaliste applique à un objet étranger des 

idées et des critères esthétiques que l’enquête sur le terrain révèle inappropriés. Le 

formaliste répond en alléguant une sensibilité esthétique dont le fonctionnaliste serait 

dépourvu ou récuserait par souci d’objectivité à l’égard des valeurs. Pour le formaliste, le 

fonctionnaliste ne considère pas l’objet et sa forme, mais son usage et son contexte ; pour 

le fonctionnaliste, le formaliste, en étudiant la forme d’un objet isolé, en perd la fonction 

et la signification et « manque finalement la riche substance humaine de l’art ». 

L’attitude du formaliste s’explicite et se formule dans la doctrine de l’art pour l’art, 

inconnue des usagers. Le fonctionnaliste interprète l’art en termes de fonction et se 

défend de rendre compte de la qualité esthétique des œuvres. 

 

II. Le formalisme esthétique 

 

1. Qu’est-ce que l’Esthétique ?  

 

Avant d’établir les conditions de possibilité d’une esthétique africaine, il est 

indispensable de définir, tout d’abord, ce qu’est l’Esthétique en général. Ce n’est 

qu’après que nous pourrons poser les bases d’une esthétique négro-africaine. 

Le terme « esthétique » est très récent. Il n’existait pas dans la philosophie grecque 

ancienne. Les Grecs n’ont jamais employé dans leur réflexion sur le beau, le mot 

« esthétique ». C’est l’allemand Baumgarten (1714-1762) qui, à partir de sa 

différenciation entre les faits d’intelligences (les noeta) et les faits de sensibilité (les 

aistheta), a crée le concept d’"esthétique" avec son œuvre Aesthetica (1758). Il voit en 

effet, dans les aistheta de vraies représentations mais « sensitives » ; les reflets de l’art 



 

 

en feraient partie par leur caractère réel et tangible ; et on peut dès lors parler de 

« science philosophique » lorsque le philosophe réfléchit sur l’art.  

Il invente donc un nouveau mot pour nommer une nouvelle discipline, l’étude 

philosophique et scientifique de l’art et du beau. Le terme esthétique se distingue de 

celui de l’art, en ce sens que l’art est une pratique et l’esthétique une réflexion sur cette 

pratique. Les deux termes se distinguent aussi du beau car, si l’esthétique est une 

réflexion sur l’art et ses œuvres, l’art une activité créatrice, le beau est une idée, c’est-

à-dire un idéal. 

Baumgarten prenait donc l’esthétique comme une discipline autonome. Mais 

aujourd’hui le terme a évolué et s’est écarté du caractère notionnel et général qu’il lui 

octroyait. En effet, nous distinguons de nos jours et avec précision deux sens différents 

du concept. Le « beau » désigne d’abord un certain idéal, distinct du sublime, du joli, 

etc. Dans ce sens, l’étude du beau n’est qu’une partie d’une étude bien plus étendue de 

ce qu’on appelle les catégories esthétiques (beau, sublime, joli, gracieux, poétique, 

tragique, comique, dramatique, pittoresque…). 

On appelle aussi beau le caractère commun à toutes ces catégories, c’est-à-dire la 

valeur esthétique en général. Mais nous avons besoin de faits positifs, c’est-à-dire 

objectivement observables où doivent se manifester ces catégories. C’est dans ce sens 

que de nouvelles définitions de l’esthétique vont voir jour. 

Dans sa Critique de la faculté de juger, première partie, Kant conçoit l’esthétique 

comme un examen du « jugement de goût ». Cette définition qui a été controversée à 

cause de son caractère trop étroit, est à l’origine d’un champ de réflexion dont 

l’importance est de plus en plus grande. 

Ce courant considérablement répandu depuis Kant (et selon lequel l’esthétique 

désigne « un jugement de goût ») va finalement se retourner contre lui. Selon Kant, le 

jugement esthétique est un jugement sans concept ; or nous savons bien aujourd’hui 

que des concepts prennent part assez souvent dans les réactions à l’art, et même dans la 



 

 

création artistique. Et au moment où s’agrandissait ce courant provenant de Kant, 

d’autres penseurs, avec d’autres moyens, se sont posé la question de savoir si 

l’esthétique pouvait avoir un objet propre positivement observable ; et ils ont constaté 

que l’œuvre d’art a bien ces caractères. 

C’est ici le point de vue de Hegel. Il définit l’esthétique comme la « science de la 

sensibilité, la science du ressentir ». L’esthétique désigne, selon lui, « la philosophie de 

l’art » et plus précisément la « philosophie du bel art ». Pourtant cette définition de 

l’esthétique est aussi contestable. Car tout le monde sait que nous pouvons bien 

analyser l’art d’un point de vue autre qu’esthétique (purement historique, par exemple ; 

ou bien sémiologique, psychanalytique, technique…). Et de plus, réduire l’esthétique à 

la seule analyse de l’art néglige tout ce que nous pouvons trouver de beau dans la 

nature  ou bien faudrait-il, nier l’existence d’un beau naturel ? 

Si l’esthétique a le droit d’interpréter le célèbre tableau de Van Gogh intitulé Le 

champ de blé aux corbeaux, peut-on lui interdire d’interpréter en dehors de tout 

tableau, le champ de blé lui-même ? C’est pourquoi on a pensé que la meilleure 

définition de l’esthétique serait celle qui regrouperait à la fois la nature et l’art. 

L’esthétique se présenterait ainsi comme la science des formes. 

L’esthétique est donc une manière particulière d’envisager l’art et ses œuvres. Son 

champ d’action porte à la fois sur l’artiste lui-même et sur l’œuvre d’art. Il n’est donc 

pas du ressort de l’esthétique de produire le beau ou de conférer une technique apte à 

faire de nous des artistes accomplis. Son but consiste pour l’essentiel à expliciter les 

conditions qui font que le beau est beau. Elle s’interroge sur les raisons et les 

mécanismes qui président à la création artistique. Elle réfléchit sur le sens, le contenu, 

la portée de l’œuvre d’art. Le sens d’une œuvre d’art, c’est sa valeur objective, en tant 

qu’elle est fixée par l’usage ou par une convention scientifique. Il comprend souvent 

deux parties, dont l’une est le sens « superficiel » de l’œuvre et l’autre est un 

« import » ; import non pas seulement de l’artiste lui-même, mais plus ou moins 

consacré par l’usage. Alors que le contenu de l’œuvre est sa compréhension. On parle 



 

 

de contenu d’une œuvre pour désigner les faits, les connaissances dont elle est enrichie, 

qui peuvent être appréciés indépendamment de ses qualités esthétiques. Et la portée 

d’une œuvre d’art, c’est la capacité que présente l’œuvre de produire un effet ; c’est-à-

dire son impact et sa force ou pour mieux dire, l’importance de ses conséquences. 

L’esthétique s’interroge aussi sur des notions telles que le don, le génie, 

l’inspiration. Au sens propre, le don est un cadeau, une chose décernée gratuitement. 

Mais le don (au sens figuré) est aussi une aptitude naturelle. On peut être doué pour 

n’importe quel domaine de l’activité humaine, et notamment pour un art. Le don, loin 

de dispenser l’artiste de l’effort, le stimule dans le sens de la recherche, de la 

découverte. Mais le don est aussi une faculté d’invention, aptitude créatrice, portée à 

un degré supérieur. Le terme de génie a lui aussi deux sens, liés entre eux mais 

distincts. Il désigne d’abord l’originalité d’une personnalité en ce qu’elle a de singulier. 

Ce sens a eu dès l’antiquité une acception esthétique. Par extension, il désigne la 

personne qui possède cette aptitude. L’artiste en tant qu’il crée, est un homme en qui 

l’humain se dépasse, se transcende ; il devient étranger à lui-même et étranger pour les 

autres. Tout se passe comme si, en lui, un autre s’était substitué à lui. Le génie est un 

talent, un don naturel, une faculté productrice innée de l’artiste. 

Il faudra donc redéfinir le terme « esthétique » si nous voulons envisager des arts 

traditionnels de l’Afrique noire à l’intérieur d’une discipline qu’on appellera Esthétique 

« négro-africaine » ou Philosophie de l’art « négro-africain ». En d’autres termes, il 

faudra préciser les conditions d’un discours de type esthétique qui pourrait être formulé à 

propos de ces arts ou, autrement dit, formuler des concepts philosophiques dans leur 

approche.  

Les conditions sociologiques qui prédisposaient à la création artistique n’existant plus 

ou peu, l’art traditionnel de l’Afrique noire se délivre peu à peu du joug religieux. 

Georges Balandier, dans « Les conditions sociologiques de l’art africain » (1951), 

constatait déjà à propos de l’art des Fang du Gabon, « autrefois riche et élaboré », qu’il 

« ne survit plus que dans les musées et les ouvrages spécialisés. Les jeunes générations 



 

 

en ont déjà perdu le souvenir. Les objets du commerce se sont substitués aux objets 

utilitaires ornés avec patience, les sculptures nécessaires au culte des ancêtres n’ont pas 

résisté aux destructions missionnaires et à l’installation d’un pseudo-christianisme »274.  

Les sculptures d’usage religieux disparaissent de plus en plus. On retrouve plutôt des 

objets commerciaux dans les marchés et les aéroports. Les forgerons, les sculpteurs 

traditionnels ont déposé leurs instruments presque dans tous les villages. A. Scohy dans 

ses « Réflexions sur l’évolution de l’Art congolais » notait que cet art « a connu et 

continue de connaître un déclin très net, parallèle à l’agonie de la vie tribale… L’art 

congolais de jadis était un art fonctionnel : il est né en raison des besoins de la tribu, et 

non à cause d’une volonté esthétique pure. À présent, la nécessité sociale qui l’a 

commandé s’évanouit : les arts et les techniques de jadis disparaissent… »275. 

Et ceci est tellement vrai que les jeunes générations devront aller dans les musées pour 

connaître et contempler « l’habileté » de leurs ancêtres. L’objet utilitaire, une fois au 

musée, devient un objet esthétique. Selon Roger Somé (1998 : 259), une définition de 

l’esthétique africaine devrait se fonder sur la « valeur d’exposition » des œuvres. Ainsi, 

pour lui, l’existence d’une esthétique africaine suppose que l’objet d’art africain puisse 

être exposé, vu et critiqué par tout Africain. Or, dit-il, ce n’est pas le cas quand on sait 

que l’accès aux objets d’art traditionnel de l’Afrique noire « est réservé à des personnes 

spécialisées ou initiées » (ibid.). 

Cependant, même quand ils sont exposés dans les quelques rares musées des pays 

comme le Sénégal, le Rwanda, le Burkina-Faso ou le Bénin, ces musées sont plus 

fréquentés par les Européens que par les Africains eux-mêmes. À la question de savoir 

pourquoi les Africains ne jouissent pas de leurs productions artistiques, Michel Kouam 

(2005) pense que trois réponses sont possibles : 

« Le problème de la subsistance ». Les artistes (ou les artisans) veulent vivre de leur 

art plutôt que « produire » des œuvres pour la seule la contemplation esthétique. 

                                                 
274 L’art nègre, Présence Africaine, n°10-11, 1951, p. 58.  
275 « Brousse », I-2, 1948 p. 18.  

 



 

 

Aujourd’hui, ils créent pour vendre aux touristes et non pour exposer dans les galeries 

« en vue de susciter des simples jouissances esthétiques » (ibid : 54). Or pour que l’objet 

soit considéré comme une œuvre d’art, il faut, nous dit-on, qu’il soit « dépourvu 

d’intérêt » ; ce qui lui permettra de trouver « un public qui en fait le moyen d’un plaisir 

esthétique » (ibid : 54).  

« La thèse de l’ "exotisme" » : on est plus attiré par ce qui produit ailleurs que par ce 

qu’on a chez soi. Il ne sert à rien de payer une reproduction alors qu’on l’a régulièrement 

sous nos yeux. Et comme on n’est pas séduit par ce qui nous est habituel, « on trouve du 

plaisir à payer en Afrique un paysage de neige, un tableau de la Tour Eiffel. Peut-être, le 

fait de n’avoir jamais vu la neige, ni Paris procure une autre sensation esthétique de 

l’inconnu » (ibid : 56).  

« Le danger du mimétisme » : ce qui est produit ailleurs est toujours source de plaisir. 

On veut « faire ou agir comme l’autre » ; on ressent le plaisir par « imitation » et par 

« procuration » et non pas dans ce qu’on peut faire. Ce « déracinement culturel » est, 

selon Michel Kouam, l’« obstacle majeur à l’amour et à la jouissance de l’art africain 

par les Africains eux-mêmes » (ibid : 57). 

Mais en réalité, est-ce que ce que produisent les écrivains et les artistes d’Afrique 

correspond bien au vouloir des Africains eux-mêmes ? En d’autres termes, les Africains 

veulent-ils de leur art ? C’est à cette question provocatrice qu’Iba Ndiaye Diadji tente de 

répondre dans L’impossible art africain (2002 : 59). On admet souvent que les premiers 

intéressés par une production de l’artiste sont les gens de sa société. Sous ce rapport, on 

peut penser que les Sénégalais qui ont vu naître et mourir le sculpteur Moustapha Dimé, 

comme les Burkinabés qui voient évoluer le peintre Ferdinand Nonkouni devraient être 

normalement ceux qui aiment et saisissent le mieux les productions de ces artistes.  

Mais selon le critique d’art sénégalais, l’histoire récente des arts africains montre que 

les choses ne sont pas aussi simples qu’on pourrait le croire. Car si on remonte pendant la 

période coloniale, on se rend compte que les poètes, les romanciers africains qui se 

voulaient les porte-parole de leur peuple « n’étaient lus et appréciés que par ces élites 

dont ils critiquaient les mœurs sociales et politiques » (ibid. : 60). Après les 



 

 

indépendances, le dialogue de sourds continua entre les écrivains négro-africains et leurs 

peuples en majorité illettrés. 

On a alors pensé, ajoute-il, qu’avec l’usage de l’image à travers la sculpture, la 

peinture et le cinéma, les Africains seraient intéressés à leurs arts. C’est ainsi que des 

écrivains comme Ousmane Sembène se sont appuyés sur cela pour porter à l’écran leurs 

romans276. Mais on s’est rendu compte très vite que le public préférait regarder le cinéma 

occidental (surtout américain) et asiatique : il suffit de voir les affiches des cinémas ou les 

programmes des télévisions pour s’en rendre compte. Et quand il regarde de cinéma 

africain, c’est avec une « curiosité amusée » ou une « indifférence totale » (ibid. : 63).  

Tout se passe, nous dit-il, comme si les Africains ne voulaient pas de leurs arts qui 

continuent de susciter les curiosités de l’Occident. Peu d’Africains fréquentent les 

galeries, les musées et les ateliers d’art. Pour illustrer ce propos, on peut citer l’exemple 

de la sculpture abstraite que l’artiste français Martial Guillot avait offerte en 2000 à la 

ville de Dakar. Les plaques de verre et d’acier ont été démontées et recyclées par les 

riverains qui n’avaient pas compris qu’il s’agissait d’une œuvre d’art supposée mettre en 

valeur leur quartier. Il ne reste aucune trace de ce geste de générosité.  

Pour Iba Ndiaye Diadji, si les Africains ne veulent pas encore des œuvres de leurs 

artistes, c’est parce que la production s’adresse plus au public occidental qu’à eux-

mêmes : les artistes s’adaptent beaucoup plus au goût des galeries de Paris, de Bruxelles, 

de Londres ou de Montréal qu’à celui du public africain. Tant que l’artiste africain ne se 

fabrique pas ses propres repères esthético-éthiques, il restera un simple jouet des 

circonstances et une machine à créer dans l’indifférence de son peuple. Cela ne signifie 

pas que l’artiste doit s'enfermer dans un environnement particulariste, mais pour Iba 

Ndiaye Diadji, il s’agit pour les arts plastiques de prendre l’exemple de la musique 

africaine, avec sa forte son audience auprès du public local. Des musiciens comme 

Youssou Ndour du Sénégal ou Manu Dibango du Cameroun ont « su puiser à pleines 

mains dans les greniers artistiques nègres d’hier et d’aujourd’hui, et s’appuyer en même 

                                                 
276 L’auteur lui-même devenu cinéaste a porté sur l’écran ses propres romans comme Xala, Le mandat et 

Guelwaar. 



 

 

temps sur des outils de la modernité pour faire aimer le "mbalax" et le "soul makossa" » 

(ibid. : 65). Pour Iba Ndiaye Diadji, les Africains peuvent donc bien aimer leurs arts si 

leurs artistes restent eux-mêmes, c’est-à-dire produisent leur quotidienneté dans ce qu’elle 

est et non dans ce que l’Occident et le marché international de l’art veulent faire croire 

qu’elle est. Il s’agit, pour les artistes, de connaître les options esthétiques qu’ils doivent 

prendre face au public africain. Mais voyons tout d’abord les différentes conceptions 

classiques du beau.  

 

2. De l’Idée du beau : l’harmonie, l’utilité, le bien, le plaisir 

 

Le mot « beau » vient du latin bellus qui désigne ce qui est joli, élégant, aimable. C'est 

bien entendu un terme très important dans le vocabulaire de l'esthétique ; il est 

directement lié à l'idée de valeur esthétique. On distingue plusieurs aspects dans son 

emploi.  

D'une manière générale, est beau tout ce qui fait l'objet d'un regard esthétique très 

favorable, direct et vif. Il peut concerner toutes sortes de données. C'est ainsi qu'on parle 

d'une belle femme, d'une belle fleur, d'un beau paysage, d'une belle photo, d'une belle 

villa. En ce sens, on peut dire « beau » tout ce qui attire en nous un vif émerveillement, 

même si cet émerveillement n'est pas proprement indiqué comme esthétique. Il est 

possible aussi d'employer le mot « beau » dans un ordre logique ou scientifique, et dire, 

par exemple : « une belle expérience », « une belle technique ». Dans l'ordre moral, on 

dira : « un beau geste », « une belle action », sans pour cela faire référence à un 

esthétisme logique ou moral. 

Toutefois, précisons dès maintenant que dans tous les emplois que nous venons 

d’énumérer, l'acception du terme « beau » relève du sens commun, qui pose des 

problèmes et doit être étudié plus rigoureusement en esthétique. C'est ainsi que dans une 

dimension esthétique plus élaborée, le concept de beau n'est pas l'unique concept 

esthétique, mais il précise une certaine valeur esthétique parmi d'autres. Il s'agit d'un 



 

 

certain genre esthétique. Ainsi, oppose-t-on Beau et Joli, le beau étant plus élevé, plus 

impressionnant que le joli, qui est plus complaisant, plus charmant. On dira, par exemple, 

qu'une photo est belle par ce qu'elle a d'imposant, de magnifique, de solennel, 

d'émouvant, et qu'une autre est jolie par ce qu'elle a d'aimable, d'intéressant, de séduisant. 

De même, on dira qu'une telle fille est belle et telle autre jolie. 

On distinguera aussi le beau du sublime, distinction à laquelle Kant a donné une grande 

importance théorique. Dans cette distinction, en jugeant beau un être ou un objet, on 

voudra y montrer des qualités de convenance, d'équilibre, tandis qu'en parlant de sublime, 

on évoquera excès et vitalité déchaînée. Néanmoins certains penseurs représentent le beau 

comme la valeur esthétique d'ensemble, recouvrant pour ainsi dire toutes les catégories. 

Un troisième emploi donne au mot « beau » un contenu plus ou moins normatif. Est 

beau ce qui répond à un idéal esthétique seul admissible, et à une valeur seule véritable. 

Le beau absolu selon Platon, to kalon, celui qui rend seul compte de l’idéal esthétique, 

c'est-à-dire ce qui constitue l'Idée du beau, c'est cette Idée-là à laquelle se joint tout ce qui 

est véritablement beau. 

Pour comprendre ce que nous appelons l'Idée du beau moderne, il nous semble 

nécessaire de reprendre les définitions classiques et canoniques du beau. Jean Lacoste, 

dans son ouvrage intitulé l'Idée de beau en énumère quatre (l'harmonie, la finalité, le bien, 

et le plaisir) qui, comme nous le verrons, répondent chacune à un système différent.  

Un jugement aussi simple que « cette table est belle » peut, en fait, être analysé de deux 

manières, et nous serons toujours confrontés à une confusion si nous ne tenons pas 

compte de cette ambivalence.  

Dans un premier cas, nous faisons référence à l'« Idée-archétype » de la table, et nous 

disons que « la table est belle », parce qu'elle est conforme à ce que doit être en soi une 

table en elle-même. La beauté de la table vient ainsi de la ressemblance étroite entre la 

copie de la table et son modèle, entre l'archétype invisible de la table et la table comme 

sensible « idéal ». Telle est l'interprétation platonicienne de la beauté (cf. Hippias Majeur, 

288a). 



 

 

Dans un autre cas, le jugement concernant la beauté de la table renvoie à une idée 

formelle de la beauté. En ce sens, nous disons de la table qu'elle est belle parce qu'elle a 

telle ou telle propriété – forme, couleur etc. – qui la rend belle. Dans le premier cas, la 

cause de la beauté était la présence du Type dans la table. Dans le second, la beauté naît 

de la constance d'une qualité.  

Quand on dit d’un objet qu’il est beau, au nom de quoi juge-t-on ? À quelle définition 

et quel critère du beau se réfère-t-on ? Dans Hippias Majeur, Socrate nous suggère une 

première définition du beau, lorsqu'il fait savoir à Hippias, qui vient d'assimiler 

successivement le beau à « une belle jeune fille » (286c-289d), à de « l'or qui rend belles 

les choses auxquelles il vient s'adjoindre », et à « une vie heureuse », que le beau 

véritable est celui « qui embellit toutes les choses où il se trouve, pierre, bois, homme, 

dieu, toute espèce d'action et de science…».  

L'erreur d'Hippias est qu'au lieu de proposer une définition générale, il se contente de 

donner un exemple particulier (« le beau …c'est une belle jeune fille », « le beau…c'est de 

l'or… »). Or selon Socrate, dans la définition du beau, il ne s'agit pas de donner un 

exemple de ce qui est beau, mais de dire ce qu'est le beau. Il s'agit de chercher le beau 

absolu, la réalité immuablement belle qui est présente dans toutes les choses (cf. Le 

Banquet, 211a) ou plus exactement, ce par quoi les belles choses sont réellement belles 

(ibid. 294a-b). Il s'agira dès lors de faire la différence entre les « réalités concrètes 

individuelles » et la chose elle-même en tant qu'idée. Ainsi le sophiste Hippias découvre-

t-il que la présence de l'Idée du beau dans les belles choses ne doit pas être comprise de 

façon matérielle et sensible, et que le beau ne peut se manifester que grâce à un rapport 

formel de « convenance ». 

La convenance dont parle Socrate n'est pas la même que celle qui donne aux choses 

l'apparence de la beauté ; c'est plutôt celle qui rend les choses réellement belles parce 

qu'elle naît d'une harmonie réelle. Car la convenance qui fait paraître les choses plus 

belles qu'elles ne sont, n'est qu'une espèce de tromperie en fait de beauté. Or le beau dont 

il est question, c'est ce qui « rend les choses réellement belles, et une même chose ne 

saurait être à la fois une cause d'illusion et de vérité, soit pour la beauté, soit pour toute 



 

 

autre chose » (294b-294). Socrate nous montre ainsi la voie d'une beauté qui n'est pas 

celle des apparences, mais une beauté réelle, saisie par la pensée seule. Il va considérer la 

convenance comme une définition de l'essence même du beau. Le beau, c'est le 

convenable (293e). La convenance peut -être esthétique ou fonctionnelle. Elle est 

esthétique quand elle est l'expression d'un rapport entre des parties et un tout. C'est ainsi 

que l'ivoire, par exemple, peut convenir au visage d'une statue. Elle est fonctionnelle 

quand elle exprime un accord entre les moyens et la fin : une cuillère en bois de figuier 

convient mieux pour préparer de la macédoine, qu'une cuillère en or. Mais cette 

convenance fonctionnelle n'est que tromperie selon Socrate ; car on ne peut avouer dans la 

réalité que la cuillère en bois est plus belle que celle d'or (291b). 

Le beau est-il ce qui nous est utile ? Si tel est le cas, est « beau » ce qui s'adapte bien à 

sa fonction, ce qui fait bien son œuvre. Socrate fonde sa définition sur le fait suivant : « 

nous appelons beaux yeux, non ceux qui ne peuvent rien voir, mais ceux qui le peuvent, et 

qui sont utiles pour cette fin » (295c). De même souligne-t-il, le corps humain est beau 

soit pour la course, soit pour la lutte ; et pareillement nous disons à toute chose qu'elle est 

belle par rapport aux propriétés qu'elle « tient ou de la nature, ou de l'art, ou de sa 

position, appelant beau ce qui est utile, en tant qu'il est utile, en tant qu'il sert à une 

certaine fin, et autant de temps qu'il est utile ; et laid, ce qui est inutile à tous égards ». 

(cf.295e). 

Cette deuxième définition, qui fait résider le beau dans la convenance fonctionnelle, 

va entériner ainsi le divorce entre l'intelligence et le sensible. Car en faisant résider le 

beau dans l'adaptation à une fonction, nous renonçons ainsi à notre première définition (la 

convenance esthétique) qui, pour nous dire ce qu'est le beau, s'adressait immédiatement à 

la vue et à l'entendement ; alors que dans notre nouvelle définition, une chose est belle si 

et seulement si elle remplit bien sa fonction. C'est ainsi que la beauté d'un être vivant, par 

exemple, semble provenir de la parfaite adaptation de ses formes à ses fonctions. Quand 

nous sommes devant deux chevaux de course, celui que nous disons « le plus beau », est 

celui dont les membres, à la fois minces et puissants, dont les formes souples suggèrent le 

plus aisément la rapidité de la course. D'une manière générale, la beauté d'un être vivant 



 

 

semble liée à sa jeunesse, à sa santé, à son abondance vitale. L'expérience esthétique, en 

ce sens, est liée à l'acquisition d'un savoir ; pour dire d'un objet, d'un animal ou d'un 

tableau qu'il est beau, il faudrait se faire d'abord une idée de la fin poursuivie, et décoder 

par quel moyen cette fin est atteinte. On sait que « la fin – ce pour quoi l'objet, naturel ou 

artificiel, a été créé, l'idée qui a dû précéder la production de l'objet – répond à une 

question qui porte sur la finalité de l'objet »277. Mais est-il nécessaire de connaître la 

finalité d'un objet pour juger qu'il est beau ? 

Le beau se présente dès lors comme ce qui est « avantageux » (296e). Mais là aussi, il 

y a problème : car ce qui est bien c'est-à-dire l'avantageux, n'est rien d'autre que la cause ; 

ce qui voudrait dire que le beau serait la cause du bien. Or la cause (qui est ici le beau) et 

l'effet (qui est ici le bien) sont deux choses différentes (296e-297a-b). La cause n'est pas 

l'effet, ni l'effet la cause (297c) : le beau ne peut donc être le bien, ni le bien le beau. Mais 

peut-être faut-il donner raison à Jean Lacoste, qui nous suggère dans une analyse de la 

convenance fonctionnelle, de distinguer, à la manière de Kant deux espèces de finalité 

objective : « la finalité externe ou "utilité" et la finalité interne ou "perfection", qui se 

rapproche déjà davantage du prédicat ordinaire de la beauté »278. Selon Kant, en effet, 

on ne peut considérer l'utilité comme le fondement du jugement esthétique. Car s'il en 

était ainsi, la satisfaction que nous éprouvons devant un objet esthétique, serait liée à une 

connaissance que nous avons de la finalité de l'objet, ce qui suspend la satisfaction 

immédiate qui est, selon lui, « l'essentielle condition du jugement sur la beauté »279. En 

d'autres termes, le jugement esthétique n'est pas un jugement de connaissance. Par 

conséquent, il ne peut être logique, mais esthétique (cf. §15 de la Critique de la faculté de 

juger de Kant). 

Le plaisir qui résulte de l'objet esthétique ne peut donc précéder sa considération (ibid. 

§9). Si l'inverse se produisait, on n'éprouverait pas un plaisir esthétique mais plutôt un « 

simple agrément dans la sensation » (ibid.) qui, parce qu'il résulterait de la représentation 

                                                 
277 Lacoste J., L’Idée de beau, Paris, Bordas, 1986, p. 20 
278 Ibid., pp. 21-22 
279 Kant E., Critique de la faculté de juger, Paris, Vrin, 1965, p. 69 



 

 

immédiate par laquelle l'objet nous est donné, ne pourrait avoir qu'une valeur individuelle. 

Il ne nous reste donc qu'à examiner si le jugement esthétique peut effectivement dépendre 

du concept de la perception.  

Kant est tout à fait conscient du fait que dans un jugement sur la finalité objective, nous 

ne pouvons pas nous passer du concept de fin, mais la fin dont il parle est différente de 

celle que Platon nous décrit dans Hippias Majeur, c'est-à-dire, une fin en tant qu'utilité ou 

finalité externe. Kant nous invite plutôt à penser cette fin comme une finalité interne qui, 

renferme la cause même de « l'être-là » de l'objet. Car la fin, écrit-il, « est ce dont le 

concept peut-être regardé comme le principe de la possibilité de l'objet lui-même » (§15). 

Or une telle définition du concept de fin sous-entend que dans le cadre d'un jugement sur 

la beauté, le concept de ce que l'objet esthétique doit être – c'est-à-dire la finalité même de 

l'objet – devra auparavant être possédé. La question est maintenant de savoir si l'objet 

détient ou non tout ce qui est exigible au concept de finalité. 

La réponse de Kant est sans équivoque : l'objet esthétique ne peut nous révéler par lui-

même aucune finalité objective (§15). Le jugement sur le beau ne dépend nullement du 

concept de perfection. Il n'est pas lié à l'existence même de l'objet. Le beau ne peut donc 

résulter de la satisfaction d'un besoin réel. S'il en était ainsi, c'est-à-dire si le beau se 

confondait « au moment formel de la représentation d'une chose » (§15), le jugement 

esthétique perdrait alors toute universalité et toute généralité. Il est donc difficile de 

reconnaître la définition de la beauté comme une perfection ou du moins comme l'idée 

d'une fonction bien remplie et qui serait la finalité de l'objet. 

Dans le Banquet et le Phèdre, Platon va essayer de montrer l'équivalence qu'il y a entre 

le Beau et le Bien. La définition du beau – comme nous l'avons vu dans les deux 

définitions précédentes –, n'est plus cherchée dans l'harmonie des choses, ni dans la 

convenance fonctionnelle, mais dans l'expérience de « l'amoureux » : « l'amour est 

l'amour des belles choses» (204a-204e). Les belles choses que nous avions de la peine à 

regrouper dans une définition unique dans Hippias Majeur, vu leur diversité, vont 



 

 

s'installer, dans le Banquet, selon un degré déterminé et chaque beauté différente est en 

conformité avec une échelle dans la purification du désir. 

Pour découvrir le beau qui rend belles toutes les autres choses, Platon nous suggère de 

nous élever des beautés d'ici-bas jusqu'à la beauté absolue. Ainsi, devons-nous d'abord 

nous attacher aux beaux corps, puis sachant que « la beauté de tous les corps est une et 

identique » (209b-210b), aimer tous les beaux corps. Ensuite, considérant que la beauté de 

l'âme est plus parfaite que celle du corps, nous serons amenés à regarder la beauté qui se 

trouve dans les lois et les actions des hommes. Des actions des hommes, nous passerons 

aux sciences pour en reconnaître la beauté, et c'est seulement à partir de là, que nous 

pourrons produire de beaux et magnifiques discours philosophiques, jusqu'à ce qu'enfin 

notre esprit ne voit plus qu'une seule science, celle de la « beauté qui existe en elle-même 

et par elle-même, simple, éternelle, de laquelle participent toutes les autres belles 

choses…» (210b-211b). C'est grâce à cette beauté pure et sans mélange, que nous 

connaissons la beauté qui est dans l'or, la parure, la jeune fille, la cuillère de figuier, etc. 

Si la vie vaut la peine d'être vécue, affirme Platon, c'est seulement à partir de ce moment 

où l'homme contemple la beauté véritable ; car c'est de cette beauté que dérivent toutes les 

autres beautés que nous contemplons sur les choses et les êtres (210b-211b). 

Les beautés d'ici-bas ne sont qu'une image de la beauté idéale. C'est la recherche de 

cette beauté unique que Platon va concilier avec celle du bien. L'amour, écrit-il, est le 

« désir de posséder toujours du bien » (205d-206c). Le bien est, selon lui, l'objet suprême 

de la sagesse. Cette approche de Platon est totalement différente de celle de Kant, ou en 

tout cas, de celle développée dans le premier moment de la Critique de la faculté de juger, 

qui distingue très nettement le Bien de la Beauté. Le jugement moral est, selon Kant, tout 

à fait différent du jugement esthétique.  

Pour distinguer l'objet esthétique de toute autre catégorie d'objet, Kant, au paragraphe 

3, rend compte de la différence entre le bon et le beau. Il procède ainsi parce que l'objet 

esthétique s'adresse au sentiment de plaisir et de peine. Or il est possible de croire que le 

bon traduit aussi ce sentiment là. Kant aura auparavant expliqué qu'un sentiment n'est pas 



 

 

une sensation, que par la sensation je considère un objet en lui-même par l'intermédiaire 

de mes sens, alors que par le sentiment, je me rapporte non plus à l'objet mais à moi-

même. 

Le bon se distingue autrement du beau que par les raisons de ne pas confondre 

sentiment et sensation. Selon le texte du paragraphe 3, le bon se rapporte à la faculté de 

désirer, laquelle procède des lois de la raison. La sensation du bon et le sentiment de 

plaisir peuvent certes aller de pair, mais il est possible qu'une chose soit bonne sans que 

j'en ai une satisfaction. La satisfaction se fait toujours en accord avec la sensation. Le 

sourd, par exemple, ne peut pas juger d'un beau morceau de musique, de même que 

l'aveugle pour un beau tableau. 

Le bon signifie que je me rapporte à la faculté de désirer, mais en étant tributaire de 

l'imagination de telle sorte que je me représente une symbiose entre moi-même et 

l'existence de l'objet. Tandis que le beau lui, procède du sentiment de plaisir et de peine, 

et ne considère l'objet qu'en fonction de cette faculté, que Kant situe entre la faculté de 

connaître (tributaire de l'entendement) et celle de désirer (tributaire des sens).  

Si mes sens ou mon imagination me révèlent le bon, comment puis-je rendre compte du 

beau ? Au paragraphe 8 du même ouvrage, Kant vient à signifier que pour juger de la 

beauté d'un objet, je dois considérer que celui-ci est singulier et exiger de l'examiner moi-

même. Et s'il est favorablement accueilli par le sentiment de plaisir et de peine, je le juge 

beau en exigeant que ce jugement soit universel – nous aurons l'occasion de revenir sur le 

jugement esthétique chez Kant au paragraphe 3 de ce chapitre. C'est en cela que le 

jugement moral que nous portons sur un objet est tout à fait différent du jugement 

esthétique. Ce dernier est purement contemplatif et par conséquent, il est l'objet d'une 

« satisfaction désintéressée » (§2) et libre : il n'a donc aucun rapport avec l'existence de 

l'objet. Alors que quand nous disons d'une chose qu'elle est « bonne », nous exprimons 

toujours un intérêt pour l'existence de l'objet. Un tel jugement ne peut être libre, puisque 

c'est la loi même de la raison qui nous exige de désirer sérieusement le bien. 



 

 

Pourtant, même si Kant a précieusement détaché le Beau du Bien, il n'en demeure pas 

moins qu'il va reconnaître, au paragraphe 59 du même ouvrage, « la beauté comme 

symbole de la moralité ». Dans ce paragraphe, Kant va tenter de réconcilier le jugement 

esthétique et le jugement moral qu'il avait, rappelons-le, totalement distingués auparavant. 

Un pressentiment est toujours nécessaire pour offrir à la vue la réalité de nos concepts. 

Les concepts empiriques auront besoin d'exemples, et les concepts purs de l'entendement 

de « schèmes ». Mais s'il s'agit d'un concept de la raison, donc, selon Kant, d’Idées, on ne 

peut montrer sa réalité objective puisque, de toute façon, nous ne pourrons jamais leur 

trouver une intuition qui leur soit convenable. Cependant, Kant reconnaît bien que toute 

hypotypose, c'est-à-dire « tout acte consistant à rendre sensible »280, est à la fois 

schématique et symbolique. Un acte schématique consistera à donner à une intuition un 

concept saisi par l'entendement, et l'acte symbolique, quant à lui, nécessitera d'un concept 

qui ne peut s'accorder avec aucune intuition sensible, c'est-à-dire à un concept que seule la 

raison peut penser. En d'autres termes, dans une hypotypose symbolique, nous sommes en 

face d'une présentation indirecte de l'Idée. Les symboles effectuent cette présentation 

indirecte de l'Idée par une double opération de la faculté de juger : ils appliquent d'abord 

le concept à l'objet d'une intuition sensible sur laquelle ils vont ensuite appliquer la loi de 

la réflexion à un autre objet dont le premier est son symbole. C'est en ce sens, écrit Kant 

«qu'on représente un Etat monarchique par un corps organisé, lorsqu'il est gouverné 

selon < nach > les lois internes du peuple, tandis qu'on le représente par une simple 

machine (telle un moulin à bras) lorsqu'il est gouverné par une volonté singulière 

absolue…» (p.174). Selon Kant, dans les deux cas cités – représenter un État 

monarchique par un corps organisé ou par une machine –, nous sommes en présence d'une 

représentation symbolique. 

Or le beau, affirme-t-il, est le symbole du bien moral. Il nous donne une satisfaction 

immédiate, nous plaît en dehors de tout intérêt – précisons que l'intérêt lié au bien moral 

ne précède pas le jugement de goût, mais qu'il en résulte. 

                                                 
280 Kant E., op. cit., §59, p.173. 



 

 

Dans le jugement esthétique, l'imagination s'accorde avec l'entendement. Dans le 

jugement moral, c'est la volonté qui s'accorde avec elle-même suivant les lois de la raison. 

Nous disons d'une chose qu'elle est belle, parce qu'elle éveille tout simplement en nous 

des sensations qui cachent en elles-mêmes des jugements moraux (§59, p.176). Kant, dans 

le paragraphe 59, se réconcilie avec Platon et voit, comme lui, dans le beau, le symbole ou 

l'image du bien qui, demeure « l'unique objet du philosophe authentique, le seul souci qui 

vaille, la seule Idée qui ait une valeur »281. 

Nous retrouvons dans Hippias Majeur une quatrième et dernière définition qui 

considère le beau comme ce qui nous donne du plaisir par l'intermédiaire de deux sens 

seulement, l'ouïe et la vue. Les beaux hommes, les belles broderies, les beaux décors, les 

belles statues fascinent notre vue, tandis que les beaux sons, une belle musique, un beau 

discours, font plaisir à l'oreille (298a). 

Mais pour Socrate, ce qui plaît à la vue peut ne pas plaire nécessairement à l'ouïe. S'il 

est vrai que les deux plaisirs – ceux de la vue et de l'ouïe – sont beaux, n'est-il pas 

possible de trouver un beau unique qui caractériserait les deux plaisirs réunis ? Peut-il y 

avoir une qualité commune entre les plaisirs de l'ouïe et ceux de la vue, qui n'existerait 

pas chez chacun d'eux pris isolément ? Et Socrate de conclure que les plaisirs de la vue et 

de l'ouïe ne peuvent être beaux « qu'en vertu d'une qualité inhérente à l'un et à l'autre, et 

non d'une qualité qui manquât à l'un des deux…» (302c). 

Les plaisirs de l'ouïe et de la vue ne sont donc pas beaux parce qu'il existe une beauté 

qui leur est propre à chacun d'eux pris isolément et qui ne peut être commune à tous deux 

pris ensemble, ni par une beauté qui leur est commune à tous deux pris conjointement et 

qui ne peut être propre à chacun d'eux pris à part : ils sont beaux par une beauté qui se 

trouve à la fois chez tous deux pris ensemble, et chez chacun pris isolément (302d). 

Cette définition – « le beau, c'est les plaisirs de l'ouïe et de la vue » – , ne rend donc 

pas compte du beau véritable qui rend belles toutes les belles choses. Socrate va par 

conséquent la réfuter et recourir à une dernière tentative de définition du beau. Ce qui 

                                                 
281 Lacoste J., op. cit., p.40. 



 

 

nous permet, dit-il, de nommer beaux les plaisirs de la vue et de l'ouïe plutôt que les 

autres plaisirs qui nous viennent des autres sens (le toucher, l'odorat, le goût), c'est parce 

que de tous les plaisirs, ceux de la vue et l'ouïe sont « les moins nuisibles et les meilleurs» 

(303e). Et Socrate d’ajouter : « le beau est donc un plaisir avantageux » (303e). 

Mais là aussi il y a problème puisque nous retombons dans la même difficulté que nous 

avions rencontrée dans notre deuxième définition du beau ; à savoir que l'avantageux, 

c'est ce qui fait du bien (296e) ; or ce qui fait n'est rien d'autre que la cause, et il est 

totalement différent de ce qui est fait c'est-à-dire de l'effet. Dire donc que le beau, c'est 

l'avantageux, revient à dire que le beau c'est le bien ou plus précisément qu'il est la cause 

du bien, alors qu'on sait parfaitement que la cause ne peut être l'effet, ni l'effet la cause : le 

bien n'est pas le beau, ni le beau le bien, parce qu'ils sont différents l'un de l'autre. 

Après avoir développé toutes les définitions possibles de l'Idée de beauté, nous 

sommes en mesure d'affirmer, sans risque de nous tromper, qu'il n'existe pas de réponse 

claire et définitive à la question du beau. Jean Lacoste écrira d'ailleurs à ce propos dans 

son commentaire de l'Hippias Majeur de Platon que « le beau ne peut recevoir de 

définition stable parce qu'il ne cesse de faire passer l'homme de l'idée aux images, des 

"idoles à l'idée" » (p.35). Dès lors, vouloir donner une définition objective du beau, c'est 

tout simplement s'exposer au ridicule. C'est en tout cas en ce sens que Platon, dans un 

avertissement ironique à quiconque voudrait se lancer à la recherche du beau, va fermer le 

dialogue d'Hippias Majeur par : « les belles choses sont difficiles ». 

*** 

Une des difficultés majeures des arts traditionnels de l’Afrique noire est le pluralisme 

des interprétations. Mais on peut se demander si les différentes formes d’interprétation, 

dans leur prétendue unité, ne sont pas constituées de familles d’interprétations qui ont 

aussi entre elles des relations de famille, si elles n’ont pas « un noyau hylétique 

commun »282. 

                                                 
282 Michaud Y., Critères esthétiques et jugement de goût, Paris, Jacqueline Chambon, 1999, p. 41. 



 

 

Le chapitre que nous venons de traiter ne s’est pas appuyé sur une succession d’échecs 

méthodologiques. Si nous avons fait mention de toutes ces méthodes d’interprétation, ce 

n’est pas parce que les unes échouent là où les autres seules parviendraient à réussir en 

définissant enfin l’art africain ; c’est plutôt qu’elles se corrigent et se complètent 

progressivement les unes les autres. Car pour comprendre réellement l’art traditionnel 

négro-africain, nous ne devons nous priver d’aucun de ces outils ni d’aucune de ces 

méthodes. Les transitions qui s’inscrivent entre chacune de ces méthodes sont 

particulièrement édifiantes. Ces méthodes ne se substituent jamais brutalement les unes 

aux autres, elles ne s’ignorent pas ; elles travaillent plutôt les unes avec les autres, de 

sorte que la compréhension de l’art africain traditionnel passe nécessairement par la 

compossibilité de toutes ces méthodes. Rien nous empêche donc de rassembler et réunir 

ces différentes interprétations d’une manière qui ne soit pas superficielle, mais nécessaire, 

pour comprendre les arts traditionnels. On a souvent critiqué le pluralisme des 

interprétations. Mais si l’on écarte les interprétations aberrantes qui ne prouvent que 

l’incompréhension, il apparaît, à y regarder de plus près, que cette multiplicité n’est pas 

une conséquence du subjectivisme de l’expérience esthétique africaine, mais qu’il faut au 

contraire la relier à l'inépuisable infinité de la création artistique. La série des révélations 

d’une œuvre d’art n’est jamais close, et le fait qu’il existe diverses interprétations 

n’enlève rien à la valeur de l’art africain traditionnel. Les différentes idées qui nourrissent 

ces interprétations confluent toutes en un même point, comme des intentions qui visent un 

même objet. En présence d’une œuvre d’art, l’homme dépasse sa singularité et devient 

disponible pour l’universel humain car elle le met à un niveau supérieur où, sans cesser 

d’être particularisé, il se sent solidaire.  

La détermination de l’œuvre d’art africain traditionnel se situe à la fois au point de 

rencontre « du génie propre à l’artiste », des « patterns socio-culturels » et de « la 

finalité de l’objet ou de l’acte artistique : jeu, prière, activité utilitaire »283. Ce qui exige 

donc, pour l’analyse de l’œuvre, le concours du critique d’art sans doute, mais aussi du 

                                                 
283Vincent L. T., « Ethnologie régionale »in Encyclopédie de la Pléiade, I, Paris, Gallimard, 1972, p. 335. 

 



 

 

sociologue, de l’ethnologue, de l’historien, de l’anthropologue et du philosophe. On ne 

peut analyser l’œuvre d’art africain traditionnel, la sculpture par exemple, uniquement du 

point de vue de la forme. La seule forme d’un masque ne nous dira jamais assez sur le 

masque lui-même. Il ne peut être étudié avec profit sans une collaboration de tous ces 

spécialistes.  

 

3. Les différents styles 

 

A. Les écoles réalistes 

 

L’école réaliste la plus typique en Afrique (en dehors de l’Égypte) est certainement 

l’école d’Ife qui a engendré l’École du Bénin. Elle est connue par des œuvres de terre 

cuite, de pierre et de bronze. Elle est caractérisée par un réalisme, une sérénité, un 

équilibre. L’École du Bénin est connue surtout par ses figures de bronze : guerriers 

armés, portraits de rois avec hauts colliers de corail, de membres de la famille royale ; et 

aussi par ses sculptures d’ivoire, défenses sculptées relatant l’histoire du roi, ou masques. 

Un réalisme aussi pur que celui du Bénin et d’Ife caractérise aussi les œuvres de bois 

de l’École Ouroua et Bakuba dans le Congo Central. 

Le style Pongwé est caractérisé par les œuvres d’un réalisme délicat, avec une coiffure 

spéciale et des figures peintes en blanc à une époque relativement récente. Ces œuvres ont 

quelquefois des yeux soi-disant obliques.  

Le style Gouro est caractérisé par des œuvres à visage étroits aux traits extrêmement 

fins et aigus. La tête est quelquefois surmontée d’un oiseau. On y trouve des masques, des 

poulies de métiers à tisser et, plus rarement des statues. 

On pourrait citer également et s’étendre sur la description d’autres styles réalistes tels 

que : Baoulé (Côte d’Ivoire) – Ekoï (Cross-River du Cameroun) – Bydiagos (Iles 

Bissagos) – Sao – Azande – Mangbetu, – Kuyu – Bateke – Manyema – Baluba. On 

pourrait aussi classer sous la rubrique réaliste, mais à tendance expressionniste (forme du 

nez) l’art des Bagas (de Guinée) et celui des Bamouns (Cameroun).  



 

 

 

B. L’art expressionniste ou géométrique   

 

L’art expressionniste ou géométrique s’oppose à l’art réaliste par une plus grande 

liberté et une plus grande audace. Le grand mérite de cet art est de parvenir à représenter 

la figure humaine d’une façon valable en dépit de toute vérité anatomique. Ce courant 

comprend trois groupes de styles que Cheikh Anta Diop, dans Nations nègres et culture 

(1954) classe de la façon suivante :  

Il y a d’abord le style à forme creuse. Il comprend le style Bakota dont les œuvres sont 

faites de cuivre martelé sur une sculpture de bois. Véritable masque sur deux dimensions, 

pour ainsi dire, malgré la forme concave du visage. Cependant, il est impossible de 

classer un art si riche en groupes aussi tranchés que notre classification semble le faire ; 

en effet, il faut remarquer qu’il existe plusieurs tendances à l’intérieur de chaque école.  

C’est ainsi qu’on trouve des Bakotas plus ou moins réalistes à front bombé, etc. À ce 

groupe appartiennent les styles M’Bete, Bakouele (Congo), Makonde (Est Afrique), 

Machona (Zambèze).  

Il y a ensuite le style à forme plane. Le typique est celui des Dogons (de la Falaise de 

Bandiagara) dont les masques sont à forme rectangulaire, le nez en saillie sur le plan 

vertical du visage, la coiffure indiquée par un volume arrondi au front. 

On peut rattacher à ce groupe l’art des Fangs du Gabon, bien que cette dernière école 

ait souvent des tendances réalistes. On peut y rattacher le style Senoufo (Côte d’Ivoire) et 

celui de l’Oubangui- Chari.  

Et enfin le style à forme cubiste. Ce groupe comprend deux principes styles : le style 

Dan (Côte d’Ivoire) et le style Basonge (Congo). Ces deux écoles sont caractérisées par 

un expressionnisme cubiste très prononcé. Les yeux, la bouche, le nez, voire les joues, 

sont souvent exprimés par des volumes géométriques réguliers en saillie. C’est l’aspect 

géométrique de ces œuvres qui a surtout influencé l’art occidental actuel depuis le 

Cubisme de 1907.  

 



 

 

4. L’esthétique philosophique  

 

Dans l’étude des arts de l’Afrique noire, certains pensent qu’il faut nécessairement 

connaître le contenu de l’œuvre pour pouvoir déterminer sa signification et l’apprécier. 

D’autres appréhendent l’objet seulement du point de vue de sa forme. C’est le fameux 

débat entre les formalistes et les fonctionnalistes.  

Il existe dans l’art traditionnel de l’Afrique, nous disent les formalistes, des œuvres qui 

correspondent à la théorie de « l’art pour l’art ». C’est l’idée que développe Carl Einstein 

dans La sculpture nègre. Pour lui, en effet, la signification d’une œuvre n’est pas 

importante pour son appréciation. Seule compte sa forme telle qu’elle nous affecte. Cette 

thèse a été évoquée par Frank Willett dans L’art africain, par Raoul Lehuard dans son 

article « Question d’esthétique en Afrique noire », par Harris Memel-Foté dans « La 

vision du beau dans la culture négro-africaine », par Michel Leiris dans « Le sentiment 

esthétique des Noirs africains », par Senghor dans « L’esthétique négro-africaine », par 

Fernandez dans « Principes of opposition and vitality in Fang Aestetics » ou encore par 

Thompson dans « Aesthetics in traditional Africa » ou « Yoruba artistic criticism », et 

tant d’autres chercheurs encore.  

Toutes ces études montrent l’existence une esthétique dans les arts traditionnels de 

l’Afrique noire. Certaines insistent sur l’aspect conceptuel tandis que d’autres, à partir de 

termes vernaculaires qu’elles traduisent établissent une classification des appréciations 

esthétiques.  

Sur le plan conceptuel, Senghor nous rappellent que chez les Wolofs, les termes « târ » 

et « rafet », « beau » et « beauté », désignent, de préférence, un homme ; tandis que 

« dyêka », « yèm » et « mat », qu’il traduit par « qui convient », « qui est à la mesure 

de », « qui est parfait », s’emploient pour l’œuvre d’art284.  

Michel Leiris, à son tour, nous dit que pour les Bambara, le mot « nyi » désigne 

indifféremment bon ou beau et que pour les Daza du Sahara Central, « gale » signifie 

                                                 
284 Senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », in revue Diogène, n°16, Paris, Gallimard, 1956, p. 50. 



 

 

bon, « ngala » : joli et « genaso », laid. Il définit, dans « Les nègres d’Afrique et les arts 

sculpturaux »285, l’esthétique africaine en s’appuyant sur la mise en œuvre d’enquêtes sur 

l’identité du sculpteur, les conditions de son travail et de sa formation, sa situation dans la 

société, les jugements portés sur ses œuvres par ses acquéreurs ou utilisateurs.  

Memel-Foté H. nous apprend lui aussi que le beau chez les Agni se dit « Klamâ », chez 

les N’Zema « klinmâ », chez les Baule « krêmâ » et chez les Bete « guinanâ ».286 Dans la 

communication qu’il a présentée au Premier Festival Mondial des Arts Nègres à Dakar, 

il rend compte de l’enquête linguistique à laquelle il s’est livré en Côte d’Ivoire, chez les 

trois grands groupes culturels Akan, Krou et Mandé et montre que ces peuples 

entretiennent le concept de la beauté en soi.  

Engelbert Mveng dans le même ordre d’idée, pense que le vocabulaire du « Kalos 

K’agathos » grec trouve en Afrique d’étonnantes équivalences. Ainsi, écrit-il : « en 

Ewondo, par exemple, le Beau s’exprime par « Mben » et « Aben » qui traduisent mot 

pour mot le grec (Kalos K’agathos ). Créer une œuvre d’art se dit : « Kom », et « Kom » 

signifie à la fois fabriquer, mettre en ordre, orner, embellie »287. 

Alassane Ndaw dans son article « Conscience et communication esthétique négro-

africaine »288, pense lui aussi qu’il existe une esthétique négro-africaine, et cherche à 

analyser ses critères avec « le même sérieux » que l’art occidental : il s’inscrit en faux 

« contre la thèse selon laquelle l’expérience esthétique, en Afrique, doit fonder totalement 

ses jugements sur la saisie des significations révélatrices des cultures négro-

africaines»289. De son point de vue, « la définition traditionnelle, selon laquelle 

l’expérience du beau est celle d’une satisfaction désintéressée, ne saurait être 

complètement abandonnée. En effet, lorsque nous adoptons une attitude, soit en face de 

                                                 
285 Leiris M., « Les nègres d’Afrique et les arts sculpturaux », in Originalité des cultures : son rôle dans 

la compréhension internationale, UNESCO, Paris, 1954, pp. 336-373. 
286 Memel-Foté H., « La vision du beau dans la culture négro-africaine », in Fonction et signification de 

l’art nègre dans la vie du peuple et pour le peuple, Actes du colloque du premier festival mondial des arts 

“nègres”, Présence africaine, 1967, p.50. 
287 Mveng E., « Problématique d’une esthétique négro-africaine », in Ethiopiques, n°23, 1975, p. 73. 
288 Ndaw A., « Conscience et communication esthétique négro-africaine », in Ethiopiques, n°23, 1975. 
289 Ibid., p. 84.  



 

 

la nature, soit en face d’une œuvre d’art, nous mettons entre parenthèses nos besoins 

pratiques. L’objet est goûté pour lui-même, indépendamment de ses relations à notre être 

biologique ; il ne présente ni une utilité positive, ni une menace pour notre être vital. 

Cette expérience implique la neutralisation de nos impulsions instinctives et nous rend 

capables de jouir de la simple apparence phénoménale des êtres et des objets. En ce sens, 

le plaisir que nous éprouvons est désintéressé »290. 

Ndaw reprend exactement ici le point de vue de Kant, selon lequel « le beau est l’objet 

d’une satisfaction désintéressée ». On a du mal à croire que c’est le même auteur qui 

écrit, dans le même article, et quelques lignes auparavant : « Si l’on veut comprendre 

vraiment le problème de la création et de l’esthétique africaines, il faut les situer dans le 

milieu où elles se posent effectivement et non dans une perspective occidentale »291.  

 

Tous ces auteurs africains reprennent donc très largement et dans tous les sens Platon, 

Kant, Hegel, Montesquieu, Baudelaire, Malraux, Alain, Dufrenne et plusieurs autres 

personnalités de l’esthétique postmoderne occidentale. Les conceptions classiques de 

beauté, de contemplation de ces penseurs sont généralement reprises pour justifier 

l’existence d’une esthétique non pas africaine mais universelle. Ils citent leurs 

publications comme des dogmes immuables. Or doit-on séparer des objets, 

qu’aujourd’hui les Européens appellent « art africain », du cadre général de leurs histoires 

et de leurs contraintes culturelles ? Peut-on les considérer avec des critères qui n’ont 

jamais existé dans l’esprit des artistes africains  ?  

S’il doit y avoir une esthétique africaine, nous dira Alassane Ndaw, sa spécificité devra 

être l’appartenance de ses auteurs au continent africain. L’auteur, dans son article 

« Conscience et communication esthétique négro-africaine », insiste sur le fait que : « Si 

l’on veut comprendre vraiment le problème de la création et de l’esthétique africaines, il 

                                                 
290 Ibid., p. 58. 
291 Ibid., p. 83. 



 

 

faut les situer dans le milieu où elles se posent effectivement et non dans une perspective 

occidentale »292.  

L’esthétique se présente comme la science des formes. Son champ d’action porte à la 

fois sur l’artiste lui-même et sur l’œuvre d’art. Il n’est pas du ressort de l’Esthétique de 

produire le beau ou de conférer une technique apte à faire de nous des artistes accomplis. 

Son but consiste pour l’essentiel à expliciter les conditions qui font que le beau soit beau. 

Elle s’interroge sur les raisons et les mécanismes qui président à la création artistique. 

Elle réfléchit sur le sens, le contenu, la portée de l’œuvre d’art – nous reviendrons sur la 

définition de l’esthétique. Dans ces conditions, force est de reconnaître qu’on ne peut 

séparer un art de son histoire, de la culture qui l’a vu naître. Tout art contient une 

personnalité, une revendication identitaire qui renvoie à la culture qui le produit. 

Certes le goût n’est pas impossible pour un sujet en présence d’un objet 

décontextualisé, mais comme le dit très justement Hegel, ces discours qui entreprirent de 

former le sens du goût sont abstraits : ils sont non seulement insuffisants dans leurs 

fondements universels, mais les défenseurs de ces points de vue comme Kant, se 

préoccupaient également moins de fonder un jugement déterminé que de favoriser 

l'enseignement du goût en général. 

Le goût ne peut percer toute la profondeur de l’objet ; car une pareille profondeur ne 

revendique pas uniquement la sensation et des pensées abstraites, mais réclame un 

discernement et un esprit cohérents : or le goût, à juste titre, doit se contenter de la surface 

apparente autour de laquelle réjouissent les sensations, et qui peut transmettre quelque 

aspect d’affinité à des principes unilatéraux. 

« Voilà pourquoi, écrit Hegel, l’époque est révolue où, s’agissant de l’étude des œuvres 

artistiques, on avait pour seul souci de former le goût et de montrer qu’on en avait soi-

même ; l’homme de goût, l’arbitre en matière de bon goût artistique, ont maintenant fait 

place au connaisseur […]. On ne saurait avoir une vision et une connaissance précises et 

approfondies d’un produit artistique, ni même y prendre plaisir, sans prendre en compte 

                                                 
292 Ndaw A., « Conscience et communication esthétique négro-africaine », in Ethiopiques, n°23, 1975, p. 

83. 



 

 

tous les aspects auxquels la culture artistique s’attache tout particulièrement, et il faut 

accueillir avec gratitude les fruits du travail qu’elle mène à sa manière »293. Pour Hegel, 

la « culture artistique » est indispensable à l’étude de l’œuvre d’art.  

Ce n’est pas le paraître en général, nous dit-il, qui doit faire l’objet d’une critique, 

mais uniquement le mode propre de l’apparence en laquelle l’art donne effectivité à ce 

qui est incontestable en soi-même. Ce que les œuvres d’art éveillent en nous, au-delà de la 

satisfaction immédiate, c’est l’exercice de notre jugement : nous prescrivons à 

l'interrogation de notre intelligence le contenu de l’œuvre d’art et de ses procédés 

d’exposition. C’est pourquoi, nous dit Hegel, la science de l’art devient bien plus encore 

une nécessité aujourd’hui qu’elle ne l’était au temps où l’art pour lui-même octroyait déjà 

en tant que tel un grand plaisir. L’art nous incite à présent à l’observer par la pensée, et 

cela non pas pour provoquer un renouveau artistique, mais pour admettre scientifiquement 

ce qu’est l’art.  

Pour Roger Somé (1998 : 310), l’existence d’une esthétique africaine ne tiendrait pas 

seulement de « l’existence de termes en langues africaines désignant le beau ou le laid » 

ni seulement à « celle de critères esthétiques propres aux Africains » ; ni même 

seulement « en une critique ou en une interprétation ». Mais elle tiendrait aussi compte 

de l’observation de l’objet ; autrement dit, il doit être exposé et vu par tout le monde. Il 

faudrait pouvoir faire une critique de toutes les productions artistiques africaines.  

On ne peut pas affirmer qu’il n’y pas de critique d’art en Afrique. Les cultures 

africaines offrent suffisamment d’exemples sur la vitalité du concept critique dans la 

création artistique. Elles ont des repères esthétiques et critiques, des façons très 

approfondies de questionner l’art et de le montrer. Il faut savoir lire l’Afrique à travers 

ses propres marques culturelles. Les sources du discours critique peuvent être identifiées 

si on sait regarder et voir leur fixation dans les valeurs culturelles africaines. 

Mais il est clair que pour qui s’appuie sur les canons esthétiques occidentaux, il ne sera 

jamais facile de comprendre que « la valse (danse d’origine allemande) n’est pas le 

yaaba africain, que le ndaga n’est pas le boléro (danse d’origine andalouse) et qu’un 

                                                 
293 Hegel, op. cit., pp. 50-51 



 

 

masque vili n’est pas un morceau du Palais de Versailles »294. Jean Laude résume cette 

situation en ces termes : « De quelles railleries ne devrions-nous pas être justiciables, 

lorsque nous interprétons les arts africains ! Maintes fois, l’aspect « terrifiant » de 

certains masques a été attribué au climat d’insécurité dans lequel vivaient les 

populations qui en usaient. C’est là, déterminer le sens d’une expression présumée en 

référence à des modèles dont le code et les systèmes de valeurs sont différents »295. Il 

existe en Afrique des critiques sur les œuvres des artistes. ─ Nous reviendrons sur 

l’esthétique et cette critique d’art en Afrique dans la section 3. 

 

 

 

                                                 
294 Ibid., p. 19.  
295 Laude J., Les arts d’Afrique noire, Paris, Librairie Générale française, p. 251. 



 

 

CHAPITRE II : DE LA DÉNÉGATION À LA VALORISATION DES ARTS 

« NÉGRO-AFRICAINS » 

 

La théorie évolutionniste qui a gagné l’Europe dans la deuxième moitié du XIXe siècle, 

considérait les sociétés extra-occidentales comme le dernier stade de l’histoire de 

l’humanité. C’est ainsi que dans les musées, les objets africains étaient étudiés et classés 

suivant le schéma évolutionniste occidental. Au début du XXe siècle, les artistes 

européens « découvrent » l’art africain. Ils ont emprunté aux objets africains « les 

éléments d’une révolution artistique qui va renouveler les canons de la représentation 

occidentale »296.  

Les statues africaines n’étaient pas vues comme de l’art parce que les dieux étaient 

considérés comme des idoles et non des statues. Elles ne plaisaient pas aux admirateurs 

des canons de beauté de l’Antiquité classique et de la Renaissance. Jusqu’au début du 

XXe siècle, les musées européens rangeaient les objets d’art africain dans les rubriques 

« religion, objets de culte » et « coutumes » ; car d’un point de vue artistique, ces œuvres 

n’étaient que des « images arbitraires d’êtres humains » et des « représentations 

maladroites et grotesques »297. Jean Laude note, à juste titre, que ce rassemblement des 

œuvres d’art africain exigea « un classement dont le système apparemment empirique fut 

conduit par une réflexion préalable à tout examen » (1966 : 31). Car avant même que les 

œuvres n'arrivent dans les musées européens, « ce système est défini théoriquement, dans 

les moindres détails, sur la base des notions européennes abstraites, industrie, 

habillement, monnaies, religion » (1966 : 31). 

Vlaminick, le premier à avoir reconnu l’art africain à sa juste valeur, vendit à Derain le 

fameux masque blanc fang du Gabon découvert sur le comptoir d’un café, et pour lequel 

il avait éprouvé « une sensation profonde d’humanité ». Les visages des Demoiselles 

d’Avignon de Picasso rappellent certains masques fangs et annoncent le cubisme. Fasciné 

                                                 
296 Aka-Evy J.-L., « De l’art primitif à l’art premier », in Cahiers d'études africaines, Année 1999, 

Volume 39, Numéro 155, p. 563. 
297 Histoire universelle de l’art, Tome III, p.11. 



 

 

par la sculpture africaine, le peintre Paul Guillaume organise une grande exposition de 

masques à Montparnasse en 1916, lors de la manifestation Lyre et Palette : « C’est en 

1904, chez une blanchisseuse de Montmartre, dira-t-il, que le hasard m’a conduit pour la 

première fois devant une idole noire. Quoi qu’il en soit, mon goût était décidé »298. Très 

intrigué par sa découverte de l’art africain, Matisse écrivait : « Je passais très souvent rue 

de Rennes devant une  boutique de marchand de curiosités exotiques chez le père 

Sauvage…il y avait tout un coin de petites statues en bois d’origine  nègre. J’étais étonné 

de voir comment c’était conçu au point de vue du langage sculptural…Je regardais ça 

assez souvent, m’arrêtais chaque fois que je passais là, n’avais pas du tout l’intention 

d’en acheter et puis, un beau jour, je suis entré, j’en ai acheté une cinquante francs. 

J’allais chez Gertrude Stein, rue de Fleurs, je lui ai montrais la statue, Picasso est 

arrivé…C’est là que Picasso a remarqué la sculpture nègre »299. 

De cette statuette de Matisse, l’on se souviendra de la réaction de Derain affirmant que 

celle-ci « est aussi belle que la Vénus de Milo » et de la fameuse exclamation de Picasso: 

« c’est plus bô ». Picasso qui nous apprend d’ailleurs que ses plus grandes émotions 

artistiques, il les a ressenties lorsqu’il a vu, pour la première fois, les sculptures 

africaines : « ces ouvrages d’un religieux passionné et rigoureusement logique, sont, dit-

il, ce que l’imagination humaine a produit de plus puissant de plus beau »300 Pour le 

sculpteur Jacques Lipchitz, les artistes africains ont eu un impact incontestable sur les 

créations occidentales : « leur vraie compréhension de la proportion, leur sentiment du 

dessin, leur sens aigu de la réalité nous ont fait entrevoir, oser même, beaucoup de 

choses »301. 

Ce n’est qu’après ce constat des artistes que les musées occidentaux commencent à 

mettre l’accent sur les qualités propres de certaines pièces : les objets, considérés jusque-

là comme des « fétiches », acquièrent désormais le statut d’objets d’art et certains 

spécialistes commencent à en percevoir la beauté particulière (Laude J., 1968 : 59-60). 

                                                 
298 Paul Guillaume, in Opinions sur l’art nègre, Toguna, p.20. 
299 Matisse cité par Courthion, in Opinions sur l’art nègre, Toguna, p.17. 
300 Pablo Picasso cité par Guillaume Apollinaire, Toguna, p.10. 
301 Jacques Lipchitz, in Opinions sur l’art nègre, Toguna, p.11. 



 

 

À l’approche évolutionniste, l’ethnologie va suppléer une étude des sociétés africaines 

où les objets sont étudiés non pas en fonction d’une théorie évolutionniste, mais par 

rapport aux systèmes de représentation symbolique qui leur sont propres. Ils ne sont plus 

des objets exotiques mais ils sont considérés pour leur valeur intrinsèque. Aux regards 

exotique et ethnologique se substitue dès lors une approche purement esthétique.  

Les artistes européens s’intéressent aux objets africains ou océaniens pour leur 

puissance d’expression. Ils font ainsi passer ce qu’on appelait alors les « objets de 

curiosité », des « idoles» ou des « fétiches », dans une catégorie esthétique qu’ils sont les 

premiers à inventer : les « arts primitifs ». Cette vision occidentale des arts africains fera 

l’objet de nombreuses réactions chez les Africains eux-mêmes.  

Nous verrons tout d’abord comment on est passé du mépris à la reconnaissance des 

objets d’art africain. Ce qui nous amènera ensuite à analyser les discours élaborés par des 

Africains eux-mêmes tels que Senghor, Mveng, Ngal et Bidima, sur l’esthétique et les 

arts de l’Afrique noire.  

 



 

 

SECTION 1 : DU MÉPRIS AU RELATIVISME  

 

§ 1. Des objets de culte aux objets d’art  

 

L’esclavage a vidé l’Afrique de ses forces humaines, de ses structures socio-politiques 

mais aussi de ses richesses artistiques. Trois siècles après, la colonisation fut aussi, pour 

reprendre les mots d’Iba Ndiaye Diadji, « un véritable cannibalisme culturel et artistique 

sur l’Afrique et les Africains »302. Les ethnologues considéraient les sociétés africaines 

comme anhistoriques et utilisaient dans leurs recherches la notion de race. Les 

missionnaires chrétiens, dans leur évangélisation et leur prétendue « mission 

civilisatrice », ont systématiquement détruit des milliers d’objets qu’ils considéraient 

comme des fétiches, de vagues et d’inhabiles représentations humaines, des génies et non 

des œuvres d’art.  

C’est ainsi que les arts africains ont été traités au début du siècle dernier, allant du 

dénigrement à la légitimité. Mais comment à partir des « objets de civilisations », selon 

l’expression de Franz Boas, on est passé au concept d’art africain ?  

Ceux qui parlent d’« Arts sans histoire » appartiennent à une société historique, 

l’Occident. Un observateur situé dans un train aura l’impression que le train qu’il double 

est immobile. De même, l’observateur occidental aura l’impression que les sociétés 

africaines sont immuables. En d’autres termes, il attendait sous le nom d’histoire un 

changement et rencontrant un changement différent, il a nié le caractère historique de l’art 

africain. Mais il ignore que l’histoire de l’Afrique et celle de l’art ne cessent de 

progresser. L’exemple, déjà classique, est fourni par l’histoire de l’art du royaume du 

Bénin (Nigeria), commençant par l’art de Nok, incluant l’art d’Ife, les trois périodes de 

l’art du Bénin, et s’achevant avec l’art, toujours vivant, des Yoruba. Au lieu de définir 

une culture par ce qu’ils lui reconnaissent « de propre à justifier l’attention qu’on lui 

                                                 
302 Diadji I. N., Créer l’art africain, Presses universitaires de Dakar, 2003, p. 31.  



 

 

prête »303, nos prédécesseurs ont cherché à la définir par ce qu’ils lui récusent. En ce sens, 

l’étiquette « l’art des sociétés sans écriture » est aussi associée à une idée négative. Mais 

la vérité est qu’« on ne rencontre aucune écriture différente de celle qu’on attendait et il 

n’y a donc aucune différence à transformer en négation ».  

On continue à parler d’art nègre, comme on parle d’art égyptien, d’art grec, d’art 

chinois, d’art italien. C’est là un préjugé exotique ; car vouloir désigner par l’expression 

« art nègre », même de la façon la plus générale, les diverses expressions artistiques d’un 

groupe, c’est, en fait, « vouloir ramener les notions de culture et de civilisations aux 

données purement ethniques ; alors que l’histoire des civilisations manifeste la primauté 

des cultures sur l’ethnie »304. 

 

Sans doute, les valeurs ethniques et les valeurs culturelles peuvent coïncider en se 

mélangeant par voie « d’adaptation nécessaire », mais jamais les secondes ne découlent 

des premières : la race, qui est elle-même une résultante, ne peut rien prédéterminer.  

Parler d’art nègre est donc aussi vain que de parler d’art blanc, d’art jaune. C’est 

associer un substantif et un adjectif qui n’ont aucune commune mesure, la couleur de 

peau ne pouvant déterminer un jugement esthétique spécial. Évoquer un art africain tout 

court est déjà plus juste, bien qu’insuffisant. Ce dernier qualificatif fait apparaître un 

positionnement dans l’espace, qui suggère la notion concrète de culture strictement 

associée à celle de milieu. Cette appellation apparaît, cependant, trop extensive, car il n’y 

a pas un art africain, mais des arts africains : expressions de tendances diverses et de 

créations différentes se rattachant à des milieux culturels distincts.  

À notre avis, la compréhension des arts africains traditionnels a été assombrie par une 

erreur fondamentale : méconnaissant complètement la culture africaine, certains 

esthéticiens, ethnologues et anthropologues du début du XXe siècle ont projeté sur eux 

leurs propres préoccupations et conceptions idéologiques, les qualifiant ainsi de 

                                                 
303  Lévi-Strauss C., Anthropologie Structurale II, Paris, 1973, p. 28. 
304 Lem F.-H., « Variété et unité des traditions plastiques de l’Afrique noire », in L’art nègre, Présence 

Africaine, n°10-11, Paris, Seuil, 1951, p.25. 

 



 

 

« primitifs » ou d’ « irrationnels ». Les arts traditionnels de l'Afrique noire, on le sait, sont 

très religieux. Mais pour bon nombre d’auteurs européens, religieux ou sacré = 

irrationnel. On sait que Zeus, Athéna, Apollon, Dionysos et Aphrodite étaient des dieux 

insolites et idolâtres pour les Occidentaux du XVe siècle, mais dominés par le 

christianisme, ils n’ont plus aucun sens religieux et ont acquis le statut d’œuvre d’art. De 

la même manière, les statues africaines n’étaient pas vues comme de l’art parce que les 

dieux qu’elles symbolisaient étaient encore opposés au christianisme et résistaient à sa 

conquête. Elles étaient considérées comme des idoles et des fétiches, et non des statues. 

Si les images africaines n’étaient pas perçues comme de l’art, c’était tout simplement 

parce que leur configuration était opposée avec le naturalisme idéalisé qui dominait 

l’Occident.  

Le concept « art africain » renvoie à une réalité imagée par les idées d’une époque. On 

fait suivre au mot « art » un adjectif attestant des représentations du moment et c’est ainsi 

que paraîtront les adjectifs « primitif », « nègre », « négro-africain », « noir », « 

colonial», « tribal », « premier » attenant au terme « art » : chaque terme est chargé de 

sens et d’histoire. On emploie ces termes pour définir les productions artistiques des 

sociétés dites « sans écriture » ou « sans État », « archaïques », « sauvages », autrement 

dit, celles des peuples restés dans le premier état de l'humanité. Si cette définition est 

largement remise en cause aujourd'hui, les termes subsistent encore. L’« art nègre » a fini 

par devenir l’art africain avec l’accession de l’Afrique à l’indépendance et la mise en 

évidence d’une abondante diversité artistique. Tous ces termes sont érigés et légitimés par 

les Européens et non par les Africains eux-mêmes. 

Le mot « nègre » vient du portugais et désigne un homme noir. À la fin du XIVe siècle, 

les Portugais désirent trouver un moyen pour aller en Inde en contournant le continent 

africain. Ils font alors la découverte des côtes de l'Afrique noire. Plus tard, avec la 

découverte de l'Amérique et un besoin de main d'œuvre bon marché, on organisa le trafic 

le plus odieux de l'histoire de l'humanité. Le mot « nègre » est devenu un terme péjoratif. 

L’expression « art nègre » est créée au début du XXe siècle par les « audacieux du 

goût, artistes européens à la recherche de sources d’inspiration de renouvellement 



 

 

artistique et de nouveaux langages plastiques ». Elle a été utilisée pour la première fois 

par les artistes plasticiens européens dont les plus célèbres sont Pablo Picasso, Henri 

Matisse, André Derain, Georges Braque, Maurice de Vlaminck, etc., qui découvrent dans 

les musées et les galeries, les objets d’origine africaine correspondant à leurs 

préoccupations et à leurs recherches esthétiques. La rencontre entre l’art « nègre » et l’art 

européen semble donc résulter principalement de préoccupations esthétiques. 

L’expression « art nègre » désignait l’ensemble de ces objets d’origine africaine.  

Le qualificatif d’art « premier » appliqué aux arts africains est employé aujourd’hui 

afin d’éviter de prononcer celui de « primitif », chargé de significations évolutionnistes et 

colonialistes. Mais en réalité, les expressions « arts primitifs » et « arts premiers » sont 

synonymes. 

Le terme « art primitif » a éveillé beaucoup de réticences et de critiques. Certains 

penseurs ont voulu s’en distancier tout en lui donnant une certaine légitimité. C’est ainsi 

qu’on trouve une multitude de définitions assorties de nombreuses mises en garde. Cottie 

Arthur Burland déclarait que le terme est « confus et inexact, mais si répandu qu’il en est 

venu à recouvrir une notion universellement reconnue »305. René Huyghe faisait aussi 

remarquer que le terme, bien qu’ « en partie légitime…n’est plus à la mode ».306 Selon 

Horst Woldemar Janson, « "primitif" est un mot assez malheureux […] Cependant, si l’on 

veut n’en retenir qu’un seul, il est le moins mauvais. Nous continuerons donc à utiliser 

"primitif", car c’est une étiquette pratique pour désigner un mode de vie qui a traversé la 

révolution néolithique mais ne manifeste aucun signe d’évolution vers les civilisations 

"historiques" »307. 

En 1965, la revue Current Anthropology avait demandé à douze spécialistes de 

commenter le terme « art primitif ». Pour Phillip H. Lewis, les Occidentaux n’ont pas « à 

être gênés par le terme art primitif. Il n’est ni grossier ni déplaisant ». Et en proposant de 

remplacer par « art précivilisé », Carl B. Compton ne faisait que confirmer et reproduire 

                                                 
305 Hopper J. T. et Burland C. A., The Art of Primitive Peoples, Londres, Fountain Press, 1953, p. 19. 
306 Huyghe R., « African and Oceanic Art : How it looks from the West », in Réalités, n°273, 1973, p. 67. 
307 Janson H. W., History of Art (1962), New York et Englewood Cliffs, Harry Abrams et Prentice-Hall, 

1986, p. 35. 



 

 

des connotations évolutionnistes. C’est un terme « spongieux, insaisissable, inapproprié » 

(Emma Lou Davis), « un fourre-tout dont les éléments ne sont pas morphologiquement 

homogènes » (Douglas Fraser). Pour d’autres, le mot « art primitif », renvoie « aux arts 

d’individus peu familiarisés avec les machines » (J.T. Hooper et C. A. Burland), aux 

productions artistiques « des peuples qui ne connaissent aucune forme d’écriture », aux 

arts « des sociétés sans classe » (David Moberg)308.  

En somme, le terme "art primitif" désigne toutes les productions artistiques des peuples 

censés être restés dans le premier état de l'humanité et l’étiquette "art primitif" est 

associée à une idée négative. Le mot renvoie à l’ensemble des arts que les Occidentaux 

peuvent comparer à « des dessins de singes, d’enfants, de malades mentaux »309, tout ce 

qui peut évoquer chez les Occidentaux des images païennes : « le cannibalisme, la 

possession par des esprits, les rites de fertilité et les formes de divination fondées sur la 

superstition »310. Bien qu'insatisfaisante, cette expression relève aujourd'hui d'une 

convention de langage admise par l’Occident. Les arts primitifs désignent l'art ancien 

d'Afrique, d'Asie, d'Océanie et des Amériques. Ils se caractérisent notamment par leurs 

créations formelles et leurs audaces plastiques, et sont encore aujourd'hui une source 

d'inspiration intarissable pour les artistes du monde entier.  

« Il existe une théorie émanant de Léonard de Vinci, selon laquelle la peinture serait 

la forme d’art la plus élevée et la dernière à avoir émergé, et menant à la conclusion que 

les sociétés ne possédant que la sculpture sont attardées. À la fin du XXe siècle, la 

découverte de peintures rupestres datant de l’âge de pierre annula cette théorie, mais 

l’idée d’un art "primitif" arriéré persista »311. 

Le mot « primitif » a donc plusieurs acceptions. Son sens originel, nous l’avons dit, est 

« premier dans le temps », mais par extension il désigne aussi ce qui est arriéré, simple, 

brut, non sophistiqué. Or si les occidentaux acceptent « comme symptomatique le non-

                                                 
308 Cités par Sally Price dans son ouvrage Arts primitifs : regards civilisés,(1989), École nationale 

supérieure des Beaux-arts, Paris, 2006, pp. 17-18. 
309 Price S., Arts primitifs : regards civilisés (1989), Ecole nationale supérieure des Beaux-arts, Paris, 

2006, p. 18. 
310 Ibid.  
311 Willet F., L’art africain(1971), Paris, Thames & Hudson , p. 27. 



 

 

respect des proportions naturalistes, alors une partie de l’art occidental du XXe devrait 

être englobée dans la catégorie "art primitif", tout le reste de l’art du monde occidental 

étant alors qualifié d’" art du réalisme social" »312.  

Ceux qui ont supposé que l’art africain traditionnel était « primitif » s’appuient sur 

l’idée selon laquelle, si les sculpteurs africains ne reproduisent pas en général une copie 

exacte de formes naturelles, à la façon de la configuration gréco-latine classique, c’est 

qu’ils sont inaptes à le faire. Cet argument est évidemment faux, et Ola Balogun, dans 

« Formes et expression dans les arts africains » relève deux erreurs fondamentales dans la 

conception dont il s’inspire. En premier lieu, les critères esthétiques ne sont pas 

forcément les mêmes dans le monde entier et ne comportent pas obligatoirement la notion 

d’imitation des formes naturelles. Le jugement esthétique, selon lui, peut s’appuyer sur la 

dimension spirituelle de l’œuvre d’art, plutôt que sur son rapport avec la nature.  

En second lieu, seule une vision ethnocentrique du monde, pense-t-il, permettrait de 

penser que l’absence d’un jugement esthétique conforme à celui qui a eu lieu en Europe 

occidentale signifie un manque de perfection formelle. Le jugement esthétique que nous 

pouvons avoir sur les objets d’art africain tels que les masques doit être conforme à une 

parfaite compréhension de la finalité de l’objet d’art. Jusqu’au début du XIXe siècle, le 

mot « art » n’était pas employé pour désigner les productions artistiques africaines, mais 

un ensemble de termes convenus - « idole », « fétiche » - désignait ce que l’expression 

«art primitif » conceptualise depuis la seconde moitié du XIXe siècle. Les premiers 

Occidentaux qui ont décrit les objets d’art africain ont vu quelque chose de différent de ce 

qu’ils espéraient voir, et ils ont réagi de manières différentes. Certains ont transformé 

cette différence en négation. Ils ont vu des œuvres différentes de ce qu’ils attendaient, et 

ils ont déclaré, non pas qu’elles relevaient d’un art différent, mais que ce n’était pas de 

l’art.  

D’autres ont transformé en identité la différence entre ce qu’ils ont vu et ce qu’ils 

attendaient. Mais cette comparaison est démesurée : la différence de l’œuvre rencontrée 

                                                 
312 Ibid., p. 28. 

 



 

 

est, cette fois, encore méconnue. Ils ont assimilé démesurément cette figure de la 

méconnaissance à leur connaissance antérieure, de sorte qu’ils ont cru, bien à tort, inutile 

de la considérer comme un objet de recherche et d’étude. Ainsi la recherche est tenue 

pour achevée avant d’avoir réellement commencé.  

D’autres enfin, et c’est la seule attitude scientifiquement correcte, ont constaté et 

respecté la différence entre ce qu’ils ont vu et ce qu’ils attendaient. Ils ont trouvé des 

concepts descriptifs ou explicatifs de rechange. C’est alors que commence véritablement 

le travail scientifique.  

C’est pourquoi, nous pensons qu’il est temps d’évaluer ce qui peut constituer une sorte 

de modernité de l’art africain et d’abandonner la lecture coloniale qui cherchait l’« âme 

noire » et l’africanité à travers la production artistique de l’Afrique. Grâce au travail des 

ethnologues sur le terrain et à la découverte de pièces de plus en plus importantes, l’art 

africain mérite bien une redéfinition. Aucune culture n’est primitive. On qualifie de 

primitif souvent par ignorance de la réalité.  

Le concept d’« art africain », pris dans le sens d’une manifestation de l’esprit d’un 

Noir africain dans les productions artistiques, n’est qu’une pure création de l’Occident. Et 

pour Jean-Godefroy Bidima, c’est ce qui lui a valu cette définition ironique selon laquelle 

l’art africain « est l’art des Africains, revu, corrigé, vendu et édité par les Blancs ! »313. 

Aujourd’hui, l’anthropologie occidentale a préféré le terme « art africain » à celui de l’« 

art nègre » jugé trop colonial. Les termes définissant la même réalité ont souvent évolué. 

Mais qu’il s’agisse d’art « primitif », « nègre », « colonial » ou enfin « premier », c’est 

toujours la même réalité.  

Toute étude de l’art africain en tant qu’« art primitif » exige donc une définition 

précise de la réalité que recouvre ce concept. On a parfois tendance à confondre cet art et 

l’art préhistorique. Mais en réalité il s’agit d’un art actuel, ou d’un passé récent, 

développé par divers peuples d’Afrique et d’Océanie. Il y a certes des ressemblances 

entre les créations artistiques et les techniques des hommes préhistoriques et celles de 

l’art africain traditionnel. Mais cette approche a engendré des erreurs manifestes.  

                                                 
313 Bidima J.-G., L’art négro-africain, Paris, P.U.F, 1997, p. 6.  



 

 

De ce fait, l’anthropologie actuelle a préféré abandonner le mot « primitif » pour 

désigner les sociétés non industrielles. Elle emploie plutôt les termes de « sociétés sans 

écriture », « communautaires », « sans État » ou « archaïques », bien qu’aucun de ces 

termes ne soit pleinement satisfaisant.  

On voit donc comment les Européens ont fait preuve d’une totale ignorance à l’endroit 

de la culture africaine en général et de l’art africain en particulier. Les missionnaires 

évangéliques qui ne témoignèrent que mépris pour les objets d’art africain, qu’ils 

qualifiaient de « païens », se sont empressés d’en détruire des milliers. Le colonialisme se 

flatta aussi du désir d’améliorer le destin des peuples « primitifs » et « sauvages », et de 

leur montrer la voie de la civilisation et du développement culturel. En conséquence, 

toute production artistique de la culture africaine était considérée avec indifférence et 

classée au rang de curiosités. Les colons Britanniques, Français et Allemands ramenaient 

dans leur pays, certaines de ces « curiosités » artistiques qui donnaient une couleur 

d’exotisme à leurs domiciles. Le mot d’ordre était : « Avant tout, achetons en masse, pour 

les sauver de la destruction, les produits de la civilisation des sauvages et accumulons-les 

dans nos musées »314.  

Beaucoup de ces objets d’art enrichissent aujourd’hui les collections ethnographiques 

des plus célèbres musées européens. On peut parler d’un pillage systématique et organisé 

des objets d’art africain contre lequel en 1914, A. van Gennep s’insurgea farouchement : 

« Certaines missions comme celles de Léo Frobenius ont raflé des milliers d’objets dans 

l’Afrique occidentale et au Congo, si bien que les industries indigènes de plusieurs tribus 

en sont mortes. Étrange façon de faire œuvre de science ! Et d’autant moins utile, en 

définitive que, dans ces pillages, organisés à coup d’argent et faisant vite, l’explorateur 

n’a pas le temps et n’a pas l’idée d’étudier le fonctionnement social qui conditionne les 

productions locales »315. 

La notion d’art primitif comprend, selon Lucien Stephan, deux éléments. D’abord une 

conception des rapports entre les différentes sociétés qui permet de désigner certaines 

                                                 
314 Laude J., Les arts de l’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966, p. 31.  
315 Laude J., op. cit., p. 31.  



 

 

comme primitives et d’autres évoluées ou civilisées ; il s’agit de la théorie évolutionniste 

des sociétés. Ensuite une conception du rapport entre l’art et la société dans laquelle il est 

produit qui permet, à son tour, de transférer la propriété ou le prédicat « primitif » d’une 

société à son art. Ces deux conceptions étant aujourd’hui abandonnées, la notion d’art 

primitif l’est aussi, du moins sous cette forme évolutionniste.  

La relation entre art et société était conçue comme une détermination stricte ou 

causale. En produisant son art, une société lui transmettrait ses propriétés. Une telle 

causalité n’est plus admise. Certes l’art n’est pas entièrement indépendant de la société 

dans laquelle il est produit, sinon la sociologie de l’art n’aurait guère d’objet propre, mais 

les propriétés d’une société ne sont pas les conditions nécessaires et suffisantes des 

propriétés de l’art. 

Cette théorie évolutionniste des sociétés a été critiquée par Lucien Stephan316. Il 

emprunte sa critique à Claude Lévi-Strauss (1952) en la reformulant en termes 

d’anticipation. Si l’on compare les différentes sociétés entre elles, mais en les rapportant à 

celle de l’Occident, on constate qu’elles possèdent des propriétés différentes et l’on 

déclare qu’elles ne possèdent pas les propriétés de la société occidentale à laquelle 

certains chercheurs attachent l’idée de civilisation. Les sociétés dépourvues de ces 

propriétés sont ainsi antérieures à l’évolution ou au progrès ; elles seraient donc 

chronologiquement premières ; ce qui les placerait dans un lointain passé. Cependant, ces 

sociétés dites «primitives » sont, au présent, leurs contemporaines. Leur statut est 

paradoxal : bien qu’elles soient observables au présent, la théorie les renvoie à un lointain 

passé. Elles n’ont pas évolué ; elles ont conservé tout au long du temps leur état premier. 

Elles sont non civilisées et non évoluées. L’évolutionnisme crée des divisions « semi-

négatives qui en révèlent l’ethnocentrisme »317. 

William Fagg (1965) a proposé le concept d’art « tribal » à la place de celui d’art 

«primitif ». Il ne compare pas les sociétés primitives à celles qui ne le sont pas, mais, 

parmi elles, il entend distinguer les arts et leurs styles en distinguant les tribus qui 

                                                 
316 Stephan L., 1988, p. 47.  
317 Ibid. 



 

 

produisent ces arts. L’intention classificatoire est manifeste. Selon lui, chaque tribu, sur le 

plan artistique, forme son propre univers. Chaque univers est réellement fermé sur lui-

même, et son horizon s’arrête à ses propres frontières. Ce sont, dit-il, des groupes fermés, 

exclusifs, pour lesquels l’art manifeste sa solidarité interne et son autonomie et, 

réciproquement, se distinguent entre eux (ibid., p.10-11). Pour que le concept d’« art 

tribal » possède des délimitations nettes, il faut que toutes les propriétés qu’il comprend 

soient vraies de chacun et donc de tous ces groupes sociaux. D’après William Fagg, les 

frontières de la tribu sont closes et pour cela doivent être nettes. Or, comme le remarque 

très justement Lucien Stephan (p.49), toutes les tribus ne possèdent pas de frontière nette. 

Tracer une frontière nette, c’est projeter sur l’Afrique traditionnelle un fait européen 

moderne. Les frontières des États actuels résultent de la colonisation et franchissent 

souvent les régions ethniques antérieures.  

Les frontières d’une tribu ne s’arrêtent pas seulement aux limites géographiques d’un 

territoire occupé de façon homogène par tous les membres de cette tribu et par eux seuls. 

En Afrique, la répartition territoriale des populations ne se présente pas cette seule forme. 

Une tribu peut être dispersée ; elle peut être composée de deux ou de plusieurs sous-

groupes homogènes, séparés par un ou plusieurs autres peuples ; elle peut aussi être 

mélangée à des peuples différents ; elle peut enfin être ou homogène et concentrée, ou 

mélangée. Dans certaines régions de la République démocratique du Congo, par exemple, 

la dispersion et le mixage sont la forme de répartition la plus fréquente (Biebuyck, 1985). 

Les peuls sont presque partout en Afrique : au Niger, au Nigeria, au Sénégal, au Tchad, 

en République Centrafricaine, au Soudan, en Guinée, au nord du Cameroun. Comment, 

dans ce cas, tracer les frontières d’une telle ethnie ? 

Toutes les tribus n’ont pas des frontières nettes et closes. Il ne faut pas, bien entendu, 

confondre les frontières des tribus et la frontière du concept de tribu, l’emploi littéral et 

l’emploi métaphorique du mot. On ne peut pas définir une tribu au moyen d’un concept à 

frontière (au sens métaphorique) nette quand on sait que la propriété d’avoir une frontière 

(au sens littéral) nette, n’est pas commune à toutes les tribus. Cet argument peut être 

appliqué à d’autres propriétés, comme la langue (Vansina, 1984, p.31-32).  



 

 

Comme celui de tribu, le concept de style peut être étudié en lui-même (M. Schapiro, 

1982) ou dans son application à l’art tribal. Le style tribal est défini par un type 

morphologique constitué, en principe, par les traits communs à toutes les productions 

artistiques dans la tribu. Ce type peut être décrit verbalement au moyen de propriétés 

communes, mais il peut aussi être représenté par une image schématique.  

La procédure pour établir un type est obtenue par rapprochement et abstraction : on 

observe le plus grand nombre possible d’œuvres concrètes et, par rapprochement ou 

comparaison, on en abstrait les caractéristiques communes. Mais ne pouvant pas disposer 

de toutes les œuvres produites par la tribu, le matériel disponible doit résulter d’une 

sélection. La sélection doit retenir les œuvres documentées avec précision, autrement on 

pourrait confondre, par exemple, la production d’un atelier productif et un style tribal qui 

a produit très peu d’objets (Vansina, 1984, p.29). La sélection doit remplir, de plus, les 

exigences d’un échantillonnage statistique ; cette formalité est rarement remplie (Lucien 

Stephan, p.50).  

J. Vansina donne un bel exemple d’insertion d’un intermédiaire entre deux entités 

stylistiques sans trait commun : « Considérons le style typiquement central du Shaba 

(Luba), tout fait de volumes arrondis, puis le style de nord-est du Kasaï (Songye), avec 

ses volumes angulaires tirés de formes géométriques et qui est presque cubiste. Il est 

difficile d’imaginer ici un style de transition. Et pourtant il existe bel et bien et offre des 

chefs-d’œuvre très frappants »318.  

Mais l’ignorance de l’histoire antique de l’Afrique, les différences de mœurs et de 

coutumes entre Africains et Occidentaux, les besoins économiques d’exploitation, tous 

ces facteurs prédisposaient l’esprit Européen à défigurer totalement la personnalité 

morale de l’artiste africain et ses dispositions intellectuelles. Voilà pourquoi la production 

artistique « négro-africaine » est devenue synonyme d’art primitif, sans État, nègre, sans 

écriture. On reconnaîtra même à l’Africain des dons artistiques liés à la sensibilité 

d’animal. Telle est l’opinion du Français Gobineau, qui, dans son libre célèbre De 

l’inégalité des races humaines, juge que le sens de l’art est inhérent au sang des Noirs ; 

                                                 
318 In Musée Ethnographique n°AE 744, Anvers, 1984, pp. 90-91. 



 

 

mais il réduit l’art à une manifestation inférieure de la nature humaine : en particulier le 

sens du rythme est lié aux aptitudes émotionnelles du Noir. Mais l’art traditionnel de 

l’Afrique noire est beaucoup plus complexe que le fait d’être un « art primitif » ou un art 

de « sociétés sans écritures » ou « sans État ».  

Dans son sens courant, l’expression « primitif » est un concept négatif qui définit ce 

qui relève de régions ne faisant pas partie des traditions occidentale et orientale. 

D’ailleurs, s’il n’y avait pas de sources écrites sur l’art oriental, il aurait également été 

défini comme « primitif ». Il s’agit donc incontestablement d’une définition 

ethnocentrique. La seule façon de définir les traditions artistiques étrangères serait, à la 

manière de Frank Willet, « d’utiliser leurs propres termes » et, pour ne pas les dénaturer, 

il vaut mieux spécifier leurs régions d’origine et parler d’art africain traditionnel, 

océanien ou américain. D’un point de vue commercial, le marché actuel de l’art africain 

est très différent de celui des années trente. Seuls des artistes, des intellectuels, des grands 

bourgeois et les marchands collectionnaient des objets provenant d’Afrique.  

À partir des années 1980, les arts de l’Afrique noire deviennent accessibles à toutes les 

couches de la société occidentale, le choix des objets offerts s’élargissant afin de 

satisfaire tous les pouvoirs d’achat. En passant des « arts nègres » aux arts de l’Afrique 

noire, on est passé peu à peu d’un marché d’objets de hasard à un marché organisé. 

Naguère, objet de fortune apporté par les coloniaux, l’objet d’art traditionnel de l’Afrique 

noire est aujourd’hui un produit convoité, recherché avec méthode. Chaque terrain 

susceptible de conserver ou de produire des objets commercialisables est mis en 

exploitation.  

À partir des années 1950, des marchands occidentaux parcourent l’Afrique pour 

acheter sur place. Très vite, les Africains organisent eux-mêmes la commercialisation de 

leur art africain (Pierre Amrouche, 1990). 

La série des objets proposés s’étend considérablement. Pour répondre à la demande, 

l’offre se diversifie : des objets perçus jusqu’alors comme mineurs deviennent 

collectionnables. L'époque de l’art nègre est terminée. À peine utilise-t-on encore le mot « 

art nègre » pour désigner les objets d’art produits en Afrique noire. Mais comme le 



 

 

précise Raoul Lehuard (1990), il aura fallu près d’un siècle à l’Occident pour cesser de le 

considérer dans cette acception péjorative. Cette réhabilitation fut d’abord à l’origine de 

certains scientifiques qui ont « compris la nécessité de la collecte ethnographique puis de 

la collection » (ibid., p.5) des objets dans les musées et galerie d’art occidentaux. Ce qui 

permettra aux peintres du début du XXe d’attribuer une valeur artistique à l’art africain 

traditionnel, contribuant ainsi à influencer le goût de certains intellectuels, amateurs et 

collectionneurs. 

On retiendra aussi un motif qui sera présent dans la plupart des débats artistiques du 

XIXe au XXe siècle, et qui est constitué par l’existence d’un dualisme entre émotion et 

intelligence, sensation et conscience, instinct et pensée. Ce motif a dominé les 

interprétations que donnèrent les expressionnistes sur la sculpture africaine. N'ayant pu 

nier l'art africain, « on a voulu en minimiser l'originalité sous le prétexte qu'il n'avait le 

monopole ni de l'émotion, ni de l'image analogique, pas même du rythme. Et il est vrai 

que tout artiste véritable est pourvu de ces dons, quels que soient son continent, sa race, 

sa nation. Il n'empêche, il a fallu que Rimbaud se réclamât de la Négritude, que Picasso 

fût ébranlé par un masque baoulé, qu'Apollinaire chantât les fétiches de bois pour que 

l'art de l'Occident européen consentît, après quelques deux mille cinq cents ans, à 

l'abandon de la physéôs mimesis : de l'imitation de la nature ».  

Jadis décrié, l'art africain a posé peu à peu les fondements d'une esthétique qui s'est 

imposée à l'art moderne. Aujourd'hui, il est entré dans les plus grands musées 

occidentaux. Dorénavant, les critères du beau n'appartiennent plus seulement aux canons 

du monde occidental et indo-européen. Cette évolution traduit aussi la reconnaissance par 

les occidentaux de cultures longtemps écartées du monde de l'art. Mais nous verrons plus 

loin que l’art africain objet du relativisme occidental est celui créé par les occidentaux 

selon leur propre vision, et non par les Africains eux-mêmes. 



 

 

 

§ 2. Les différents fantasmes sur les arts de l’Afrique noire 

 

Autrefois méprisé, l’art africain finit par plaire aux Occidentaux. Mais qu’est-ce qui 

explique réellement le désir des Occidentaux de connaître et d'accepter les arts africains ? 

Pour l’ethnologue, l’intérêt est de classer les ressemblances, et parler des arts africains à 

partir de l’histoire de l’art occidental. Appelés « arts primitifs » ou « arts premiers », les 

arts africains n’ont pas échappé à « une approche occidentalocentriste ». L’ethnologue 

veut aider l’Africain « sans histoire » et « sans mémoire ». L’artiste occidental cherche, 

dans les arts d’Afrique noire « un nouveau souffle poétique contre l’académisme 

rigide»319. 

Jean-Godefroy Bidima, dans L’art négro-africain (1997), va plus loin et tente de 

montrer les fantasmes des Occidentaux et même des Africains sur les arts africains. Selon 

lui, l’Européen s’est d’abord intéressé des arts africains par « déception et par pis-

aller »320. Il suppose que l’Occident, ayant connu une déshumanisation techniciste, 

cherche à « reprendre un nouveau souffle ». En allant vers les arts africains, les 

Européens cherchent aussi à leur « ménager une place dans l’histoire de l’art écrite par 

les Occidentaux limités dans leur histoire et leur géographie »321. Ils vont aussi vers les 

arts africains pour nier leur authenticité : car ils ne sont que « le résultat d’un emprunt 

extérieur. […] Les Africains ne sont que des reproducteurs et copieurs »322. Le préjugé 

est celui de « l’innéisme raciste ». Contrairement à l’Europe où « tout a été en mouvement 

constant, en évolution, en perpétuel changement »323, l’Afrique se trouve « à un niveau 

qui a par exemple deux milles ans et qui ne s’est jamais modifié »324. De là à dire que les 

                                                 
319 Bidima J. G., « Art de la critique, critique de l’art : pour une théorie critique des arts africains », in Art 

et Philosophie, Paris, ENS, 1998, p. 59.  
320 Bidima J. G., L’art négro-africain, Paris, PUF,1997, p. 77.  
321 Ibid., p. 78.  
322 Ibid., pp. 78-79. 
323 Notué P. cité par Bidima J. G., op. cit., p. 82. 
324Ibid.,  



 

 

Occidentaux sont biologiquement et génétiquement supérieurs aux Africains, il n’y a 

qu’un pas, et voilà donc un préjugé assez clair dans ses enjeux racistes.  

L’autre fantasme des Occidentaux qui vont vers les arts africains, c’est « la 

régénération et la régression ». On cherche dans l’art africain une thérapie. Pour Michel 

Leiris « l’œuvre d’art n’a d’autre but que l’évocation magique des démons intérieurs »325. 

Il fallait donc aller là où les formes « démoniaques » étaient tolérées.  

L’intérêt pour les arts africains pourrait aussi relever, nous dit Bidima, du complexe de 

Jonas : « celui-ci se caractériserait par le retour au sein, au ventre, à ce stade premier 

qui englobe et nourrit en même temps, à l’enveloppe originelle et primordiale »326. 

S’intéresser aux arts africains, c’est donc pour l’Européen toucher à un stade 

préoccidental de la culture. C’est un fantasme de repli vers les origines.  

L’Occident cherche à « se reconnaître et établir des analogies entre cet art africain 

présent et ce qu’aurait été son art in illo tempore »327. À côté du complexe de Jonas, 

Bidima voit aussi le « fantasme de l’image de marque ». On veut avoir des objets d’art 

africain pour construire « une image de soi (le « m’as-tu vu ? ») devant les autres »328. 

Un autre fantasme consiste à trouver dans les arts africains « l’expression de 

l’indicible ». Bidima retrouve ici les thèmes mystiques des théologies négatives de 

l’Occident : l’irreprésentabilité de Dieu, l’émanation et l’allégorie.  

Le fantasme de la rédemption par la liberté des arts africains a aussi prévalu. Bidima 

présente la survalorisation non critique des arts africains comme une surcompensation 

d’une déception antérieure : on insiste sur le caractère instinctif des arts africains et de 

leur atavisme religieux. Mais le fantasme le plus tenace sur les arts africains reste leur 

« religiosité substantielle » et « le mystère de l’incarnation ». Les arts africains seraient 

« l’incarnation du surnaturel dans le visible »329. On veut voir dans les arts africains le 

                                                 
325 Leiris M., Au-delà d’un regard. Entretien sur l’art africain. Lausanne, Bibliothèque des arts, 1994, p. 

7.  
326 Bidima J. G., L’art négro-africain, Paris, PUF, 1997, p. 80. 
327 Ibid., p. 80. 
328 Ibidem 
329 Newman T. R., cité par Bidima, op. cit., p. 83.  



 

 

mystère de l’incarnation chrétienne, de quelle manière un fait chrétien peut se réaliser 

dans une culture non chrétienne.  

On va aussi vers les arts africains pour « améliorer l’âme nègre ». Ils servaient ainsi à 

la « projection de la culpabilisation ». Il est question ici de culpabiliser les Africains en 

leur disant que leurs arts ne sont que des sous-arts et qu’il n’existe pas d’artistes en 

Afrique mais des artisans.  

Le fantasme de la mémoire est aussi très fréquent dans l'attraction pour les arts 

africains. En étudiant les arts africains, on aide les Africains à avoir des archives et 

quelque chose qui serait comme une mémoire. Ce complexe repose, selon Bidima, sur 

deux sous-entendus : 1) les Africains n’ont pas de mémoire et ne savent pas constituer 

leurs archives, 2) la mémoire historique serait liée à l’écriture et non à l’oralité. Le 

sentiment de sauver les pauvres a aussi guidé l'attraction vers les arts africains. Cette 

attitude de défendre les arts africains de l'indifférence des Africains est celle de Lods, 

fondateur de l’École de Poto-Poto au Congo et de l’École des Beaux-arts de Dakar.  

D’autres vont vers les arts africains pour « s’impliquer » dans leur « pansexualisme » 

et dans leur « possession » magique : « aller vers l’art africain traduisait l’itinéraire 

d’une conscience schizophrénique partagée entre le discours du Surmoi qui doit 

exorciser les sabbats lubriques en Afrique et le désir mesquin de jouir de cette sexualité 

exotique, d’où cette exagération sur « la force » et la « virilité » des masques et figurines 

africains d’une part, et le « pansexualisme » de l’art africain d’autre part »330.  

 

Cette attitude se retrouve chez Vlaminck, qui fut, à la vue des sculptures Fang, 

« profondément ému…sentant le pouvoir possédé …par ces trois sculptures »331.  

D’autres enfin allaient vers les arts africains pour y chercher quelque chose de plus 

simple. Il s’agit de « la phobie du complexe et du dérivé » comme propédeutique à une 

recherche sur les arts africains.  

                                                 
330 Ibid., p. 86.  
331 Vlaminck, cité par Bidima, op. cit., 1977, p. 87.  



 

 

Les théories de l’anthropologie et de la sociologie européennes se confrontent sans 

cesse avec les réalités artistiques africaines. Qu’est-ce que les Africains ont-ils dit de 

leurs arts ? Comment ont-ils entrepris de parler et de faire parler de leurs arts ? Pour 

répondre à ces questions, nous présenterons ici le point de vue de Bidima sur 

« l’afrocentrisme contre l’art africain »332. On a dit au colonisé que « sa culture n’a rien 

apporté à la civilisation actuelle et il essaie, à travers un repli sur soi douteux (la 

négritude), de donner aussi une part modeste au rendez-vous du "donner et du recevoir" 

(Senghor) »333.  

Il surgit alors chez les Africains l’angoisse de ne servir à rien. Or le courant du 

primitivisme, qui a réuni le groupe des Fauves en France (Braque, Derain, Picasso, 

Matisse) et Die Brücke en Allemagne, vient redonner une fierté aux Africains en puisant 

dans leur art. Les Africains vont s’appuyer sur ces mouvements pour légitimer leurs arts. 

Tirer la réussite des arts africains de ces mouvements, « c’est participer à cette réussite 

par procuration »334. Ces mouvements se sont inspirés des arts africains, or ces 

mouvements réussissent, donc les arts africains réussissent. Telle est l’attitude de ces 

Africains qui citent les artistes européens inspirés par les arts africains, sans se soucier 

des présupposés qui guidaient ces artistes dans leur récupération.  

À travers le primitivisme, l’Africain « jouit du pouvoir » d’avoir influencé les 

expressionnistes allemands, les surréalistes français et les Fauves. Seulement, cette 

jouissance du pouvoir manque toujours son objet (le pouvoir) puisqu’elle est garantie et 

conditionnée par les marchés européens de l’art. La critique de Bidima concerne deux 

croyances très courantes chez les Africains. Il remet tout d’abord en question l’idée d’un 

caractère sacré du peuple. Celui-ci serait le critère du vrai. Or pour l’auteur de L’art 

négro-africain, si l’artiste devait toujours se ranger du côté du peuple, l’art ne serait 

qu’une « simple copie du monde »335. Selon lui, l’art africain « ne doit prendre du peuple 

                                                 
332 Ibid., p. 89.  
333 Ibid., p. 88.  
334 Ibid., p. 89. 
335 Bidima J.-G., L’art négro-africain, Paris, P.U.F, 1997, p. 90. 



 

 

que ce qui est parvenu, dans ses représentations, à la conscience de soi »336, que « les 

figures de sa propre mise à distance »337. Cet art ose parfois aller contre sa société et ses 

propres principes créateurs. C’est un art négatif qui prend toujours en compte la notion de 

distance critique pour son renouvellement.  

Le deuxième dogme que critique Bidima est celui de la prééminence du groupe sur le 

sujet individuel. Ce dogme vient surtout de la pensée ethnologique selon laquelle 

l’Africain n’a pas d’opinion individuelle, car sa pensée est le reflet de toute la 

communauté. Il s’exprime dans « le collectif et non dans l’individuel »338. C’est ce dogme 

qui a fait dire à certains que les Africains n’ont pas de pensée critique, qu’ils pensent tous 

comme le groupe. Bidima cite d’ailleurs certains Africains comme E. Mveng et Pape Ibra 

Fall qui sont tombés dans le piège de « l’afrocentrisme » contre les arts africains. Ils 

pensent tous les deux que l’individu n’est rien et que le groupe est tout339. 

Le dernier fantasme que décrit et critique Bidima chez les Africains est un fantasme 

trinitaire et phallocrate. Ce fantasme se trouve chez son compatriote Camerounais 

Mveng. Ce dernier reproduit la vieille idée coloniale du « nègre fondamentalement 

religieux ». Ce que dément Bidima puisque, selon lui, il existe en Afrique des tribus, 

comme les Thongas du Mozambique, qui n’admettent pas l’hypothèse d’un Dieu créateur 

du Ciel et de la Terre. L’idée selon laquelle l’Africain est profondément religieux n’est 

pas valable pour toute l’Afrique. Selon le mot de Bidima, « la symbolique de Mveng est 

tout à fait un schéma phallocentré, une transposition de la Trinité chrétienne, une 

misogynie caractérisée et un hégélianisme inconséquent. Mveng dit que l’homme est au 

centre du processus Monade, Dyade et Triade. Le premier moment est Masculin 

(phallique) estime Mveng, et il ajoute que cette primauté de l’homme (masculin) n’est pas 

accidentelle mais ontologique ; l’homme est ontologiquement premier et la femme 

                                                 
336 Ibid., p. 90. 
337 Ibid., pp. 90-91.  
338 Griaule M., Arts de l’Afrique noire, Paris, Éd. du Chêne, 1947, p. 85.  
339 Bidima J.-G., op. cit., pp. 90-96.  



 

 

seconde (transposition inconsciente d’Adam premier homme-masculin, ou alors de Dieu 

le Père ?)»340.  

Pour Bidima, ce point de vue de Mveng ne se fonde sur aucune argumentation 

rationnelle ; à travers le primat ontologique du phallique, il ne fait que transposer d’une 

manière inconsciente la Trinité chrétienne. En donnant la primauté ontologique au 

phallus, Mveng met la femme en seconde place par rapport à l’homme et pense que sa 

fonction principale « est d’assurer la fécondité vitale »341. Mais Mveng célèbre en même 

temps la beauté de la femme : « mère, épouse et belle, telle est la femme »342. 

Les arts africains sont ici au service implicite « d’un catholicisme antéconciliaire » 

puisque Mveng se sert « du paradigme de la Vierge-Mère-Épouse-Obéissante Marie »343. 

La symbolique trinitaire « est un hégélianisme qui se cherche, car la Monade est une pure 

indétermination comme l’Idée hégélienne qui se cherche dans son ipséité. Rien, selon 

Bidima, ne justifie, en droit et en fait, l’antériorité ontologique et le caractère phallique de 

cette « Monade-homme » ».  

 

§ 3. Le relativisme dans le regard artistique des Occidentaux  

 

Mais c’est Iba Ndiaye Diadji qui touche du doigt les raisons les plus profondes du 

relativisme dans le regard occidental des arts africains, quand il se pose les questions 

suivantes : « Comment l’Occident est-il passé de la négation au mépris, puis du mépris à 

la reconnaissance des valeurs de civilisations africaines ? D’où vient cette négrophilie ? 

Sur quel art d’Afrique s’applique-t-elle précisément ? »344. L’évolution de la perception 

occidentale sur les arts africains se justifie, selon lui, par trois raisons principales : 

l’autorité de la culture africaine, l’influence des arts africains sur de grands artistes 

occidentaux et enfin la personnalité des artistes négro-africains.  

                                                 
340 Ibid., pp. 94-95.  
341 Mveng E., L’art d’Afrique noire, Yaoundé, Éd Clé, 1974, p. 52.  
342 Bidima J.-G., op. cit., p. 95.  
343 Ibidem 
344 Diadji I. N., Créer l’art des africains, Presses universitaires de Dakar, 2003, p. 36. 



 

 

Comme nous l’avons déjà souligné plus haut, les plus grandes fiertés de l’art 

occidental ont été influencées par le signe plastique négro-africain : Picasso, Matisse, 

Braque, Derrain, Modigliani, Vlaminck et d’autres encore, tous avaient leurs propres 

collections d’œuvres d’art africain. Et l’on peut lire dans l’Histoire Universelle 

que « chaque artiste, peintre, sculpteur, poète ou musicien, prend conscience qu’il doit 

créer son mode d’expression, son langage, pour livrer sa vision du monde. Cet état 

d’esprit explique l’influence exercée alors par l’art nègre »345.  

De cette influence, naîtra le cubisme, le surréalisme, le futurisme et le dadaïsme qui 

sont beaucoup plus des marques occidentales de la création artistique africaine que des 

courants nouveaux dans l’esthétique occidentale. Et c’est ainsi que les Occidentaux 

commencèrent à regarder autrement les arts africains : « puisqu’on aimait Picasso et 

Braque, puisque ces artistes eux-mêmes ont dit leur séduction devant l’art nègre et ont 

fait l’option de peindre et de sculpter nègrement, tout naturellement cet art devient plus 

fréquentable »346.  

On assiste ainsi à une évolution dans le regard occidental sur les arts d’Afrique noire. 

Les recherches et les analyses sur les valeurs culturelles africaines approuvaient chaque 

jour un peu plus, l’autorité des arts en Afrique. Marcel Griaule déclarait, à propos de sa 

mission ethnographique et linguistique Dakar-Djibouti de 1931-1933, qu’il ne s’agissait 

pas de dire ce que les Occidentaux pensaient des arts africains, mais de dire ce que 

pensaient les Noirs Africains eux-mêmes, et cela les « obligera à parler pour une seule 

œuvre, d’une série de représentations et manifestations, qui à [leurs] yeux d’Européens 

n’aura pas de rapports avec elle »347.  

Jean Paul Sartre mettait en garde contre « les risques de déviation » de l’art nègre par 

ceux qui le théorisaient loin des réalités africaines348. Le Professeur Leakey et William 

Fagg, de leur côté, prouvaient, par la paléontologie et l’archéologie, que l’art africain est 

                                                 
345 Histoire Universelle, Vol. III. De la réforme à nos jours, Paris, Gallimard, 1958, p. 98.  
346 Diadji I. N., op. cit., p. 40.  
347 Griaule M., Arts de l’Afrique noire, Paris, Editions du Chêne, 1947, p. 19.  
348 Voir sa préface de L’Anthologie de la nouvelle poésie nègre et malgache de langue française de L. S. 

Senghor, PUF, 1969. 



 

 

un « témoignage » de la force de caractère du « génie créateur africain ». Cheikh Anta 

Diop démontrait scientifiquement l’antériorité des civilisations nègres par rapport à 

l’Égypte et à la Grèce et leurs apports à la civilisation universelle.  

Cette reconnaissance de l’autorité culturelle africaine a joué un grand rôle dans 

l’émergence d’une nouvelle génération d’artistes en Afrique, des artistes qui maîtrisent 

bien les règles classiques de l’esthétique occidentale mais qui optent pour l’enracinement 

dans la culture négro-africaine. Leur esthétique n’est pas « métisse » ou « hybride » 

comme le voulait Senghor, mais plutôt « pan-humaniste ». Il n’y a, selon eux, ni artiste 

africain pur ni artiste européen pur ; par conséquent ils veulent, à juste titre, être reconnus 

par leur qualité d’Homme et d’Artiste. Aucun peuple, aucune race, aucune nation ne peut 

avoir le monopole de la sensibilité artistique ou esthétique. Parmi ces artistes, on peut 

citer le peintre Iba Ndiaye, les cinéastes Sembène Ousmane et Souleymane Cissé, qui ont 

contribué à balayer par leur personnalité artistique le conformisme des étiquettes sur les 

arts africains. Mais il reste à se demander quel art africain est objet de relativisme : 

quelles sont les formes d’expression artistique africaine qui ont côtoyées au Louvre les 

œuvres occidentales ?  

Rappelons que c’est Kerchache lui-même qui a sélectionné les sculptures africaines 

admises au Louvre, après les avoir jugées lui-même, « majeures ». Il revendique ainsi 

avec frénésie sa paternité dans l’entrée au Louvre des productions artistiques africaines. 

Mais il ne sait pas que l’art dans sa vie quotidienne et dans son évolution n’a que faire de 

« Papa Kerchache » : l’art est « l’expression d’une culture et d’une plastique telles que 

l’artiste se les approprie, et son évolution est fonction à la fois des aléas de l’histoire et 

des capacités des artistes créateurs à produire constamment de nouveaux horizons pour 

le sentiment et la raison »349.  

Tout le monde le sait, les arts africains qui sont entrés au Louvre n’ont rien de commun 

avec leurs identités originelles. Leur entrée dans les musées les momifie. Les arts 

africains rentrés au Louvre ne sont donc que l’art voulu par l’Occident. Ce qui fait dire à 

Iba Ndiaye Diadji que les choix de Kerchache n’ont fait du Musée du Quai Branly, qu’un 

                                                 
349 Diadji I. N., Créer l’art des africains, Presses universitaires de Dakar, 2003, pp. 54-55.  



 

 

« cabinet de curiosités » nouvelle formule « d’autant que l’accent est mis beaucoup plus 

sur la création de conditions de visites aisées que sur la réelle valorisation des 

œuvres »350. L’art africain objet du relativisme du regard occidental est donc celui créé 

par les experts occidentaux selon leur propre vision. Alors que les arts africains n’ont 

jamais demandé que les goûts des Occidentaux les créent !  

 

4. Décontextualisation et recontextualisation des objets d’art 

 

Dans les musées, les objets sont la preuve de contextes, de lieux et de temps différents. 

Par ce processus de décontextualisation et de recontextualisation, ils acquièrent de 

nouvelles significations et perdent leur origine. Exposé dans un musée, l’objet traditionnel 

perd son « être fonctionnel » et devient un « être créateur de sens », sens attribué par le 

collectionneur ou le conservateur. Nous souhaitons ici mettre en évidence les différences 

fondamentales entre la perception des objets en Occident et la perception des objets en 

Afrique. Mais si nous insistons sur ces différences, c’est moins dans le but d’éloigner les 

conceptions des uns et des autres que de comprendre comment les dépasser afin de 

concilier les deux visions de l’art pour une meilleure et une plus juste appréciation des 

œuvres d’art africain.  

Les cultures africaines ont fait l’objet d’un déni radical de la part des partisans de 

l’esthétique naissante du XVIIIe siècle. Dans ses Observations sur le sentiment du beau et 

du sublime, Kant, dans le droit-fil de toute une tradition philosophique occidentale 

représentée notamment par Hume, profère un jugement sur les Noirs d’Afrique : « Les 

nègres d’Afrique n’ont reçu de la nature que le goût des sornettes, Monsieur Hume défie 

qui que ce soit de lui citer l’exemple d’un nègre qui ait montré des talents, et il affirme 

que, parmi les centaines de mille de noirs transportés loin de leur pays, et dont un grand 

nombre cependant ont été mis en liberté, il ne s’en est jamais trouvé un seul pour 

produire quelque chose de grand dans les arts, les sciences ou dans quelque autre 
                                                 
350 Ibid., p. 55.  

 



 

 

discipline, tandis qu’il n’est pas rare de voir des Blancs issus de la plèbe susciter 

l’admiration du monde par l’excellence de leurs dons »351.  

Pour lui, comme pour Hume, les Africains ne connaissent donc ni le beau ni le sublime 

et les objets fabriqués en Afrique ne sont pas de l’art mais des fétiches, des idoles. Les 

Africains sont incapables d’accéder au plaisir esthétique. Cette idée a été au cœur du 

débat sur la place que doivent occuper les arts dits « primitifs » dans les musées 

occidentaux. En France, par exemple, le problème s’est posé de savoir ce que l’on va 

mettre dans le Musée du Quai Branly. Doit-on exposer les masques ou statues dogons à 

côté des statues grecques ou romaines ? Quelle place faut-il réserver aux arts 

contemporains d’Afrique, d’Asie et d’Océanie ?  

À ces questions, les réponses ont été multiples. Certains spécialistes sont favorables à 

la contextualisation des objets de musée car, pour eux, « l’histoire de la production 

artistique ainsi que la réaction de certains artistes contemporains à la mise en art des 

artéfacts exotiques fournissent une réponse claire : c’est par l’incorporation de toute une 

série d’artéfacts dans la catégorie « art » que ces œuvres deviennent des œuvres d’art, et 

non en vertu de leur adéquation à des canons esthétiques »352.  

La valeur que les Occidentaux attribuent aux œuvres d’art africain traditionnel est 

souvent édifiée sur la notion d’authenticité : l’objet a une valeur esthétique et peut être 

traité par un savoir ethnologique. Le développement des musées d’ethnographie coïncide 

avec la colonisation et l’essor de l’action missionnaire. Les objets collectés décorèrent les 

expositions coloniales, à travers des mises en scène de la vie des indigènes. Exposés, ils 

illustrent une évolution des peuples « peu avancés » dans leur accession au progrès. On 

parle alors de spécimen ethnographique, qui n’a de valeur que replacé dans le contexte 

culturel qui l’a produit et mis en relation avec l’ensemble des artefacts de la culture en 

question. L’objet est toujours un échantillon de civilisation, qui renseigne sur la 

technologie, la culture matérielle, les croyances et les rites ; c’est une archive matérielle, 

                                                 
351 Kant, Observations sur le sentiment du beau et du sublime (1764), Paris, Vrin, 1988, p.60.  
352 Amselle J.-L., L’art de la friche. Essai sur l’art africain contemporain, Flammarion, 2005, p.68.  

 



 

 

un référent type de la culture « ethnique ». Mais quelle valeur les Africains eux-mêmes 

attribuent aux objets ?  

Les Africains attribuent à leurs arts traditionnels une valeur sacrée, utile, dynamique et 

en constante évolution : les usages et fonctions des objets traditionnels sont en rapport 

avec des systèmes cosmologiques et religieux complexes. L’art africain est profondément 

lié aux vies des peuples qui produisent et utilisent ces objets. Il est, dans son contexte 

d’origine, une relation entre l’expression esthétique, les croyances religieuses, les 

structures sociales et les sentiments individuels.  

On a souvent dit que ces objets incarnent des esprits surnaturels, la personnification 

d’ancêtres ou qu’ils détiennent un certain pouvoir. Il est important de savoir comment se 

déroule la vie, puis la mort de ces objets sacrés africains. Il faut étudier leur usage, leur 

fonction et leur entretien dans leur cadre culturel d’origine, afin de comprendre le rapport 

que les Africains entretiennent avec eux. Ils ont pour fonction la manipulation du monde 

invisible, manipulation qui peut affecter directement l’existence quotidienne d’un groupe 

culturel donné.  

Les objets d’art africain ont donc une vie et une mort. La mort de ces objets, est 

généralement une destruction par ses usagers eux-mêmes. Lorsque la pièce n’est plus 

investie de sacré, elle devient inutile et est alors jetée. Ils n’ont plus de rôle, leur qualité 

plastique ne signifie plus rien pour la communauté. C’est pourquoi un masque peut aussi 

être fabriqué pour une cérémonie précise, puis être détruit le lendemain de son utilisation. 

En Afrique traditionnelle, un masque a une valeur lorsqu’il est utilisé dans son contexte 

culturel et religieux. Cette valeur étant sacrée, l’objet est protégé : il est souvent caché, et 

l’accès à ce monde sacré est quasiment impossible pour le profane.  

L’œuvre d’art africain traditionnel n’est donc pas un objet statique que l’on pourrait 

enfermer dans une catégorie hermétique. L’objet d’art africain est un objet dynamique, 

vivant. Dans la réalité pratique, le masque est une vitalité, il a un rôle dans l’évolution de 

la culture. Les danses masquées sont un renouvellement culturel, le dynamisme même du 

masque.  



 

 

On a toujours pensé que l’objet d’art africain était figé et c’est cette image qui est 

reprise pour les touristes. On crée ainsi cette catégorie d’« authenticité » qui enferme ces 

objets dans une tradition figée, et on rend l’art africain statique et atemporel. Mais cette 

catégorisation ne correspond pas à la réalité africaine. C’est pourtant cette notion 

artificielle d’authenticité qui berce les collectionneurs et qui oriente leur choix. Une 

notion fantôme qui séduit, mais qui détruit son objet. En réalité, l’expression d’un masque 

n’est pas celle de sa forme, mais celle d’un ensemble de mouvements, costume, corps, 

rythme, public, esthétique. C’est dans son rapport avec ces éléments que le masque 

s’anime et devient habité par l’esprit. En musée ou chez un privé, il manquera toujours 

cette excitation et ce respect. On a crée l’hégémonie de cet objet qu’est le masque, mais, 

en réalité, le masque n’a pas la place primordiale dans la cérémonie africaine, il est 

seulement une partie du tout.  

Les conditions qui prédisposaient à la création artistique traditionnelle disparaissent de 

plus en plus. Cette disparition des anciens modes de vie est regrettée par les Occidentaux, 

non par les Africains. C’est une erreur que de vouloir baigner dans cette illusion d’une 

authenticité traditionnelle qui régnerait encore aujourd’hui chez les peuples africains. 

L’art africain est en pleine évolution ; il continue de changer, comme il l’a toujours fait 

sans que l’Occident ne l’accepte. L’art africain est donc un art qui évolue et que l’on ne 

peut enfermer dans des catégories closes. 

La conception que l’on se fait de l’art africain en Occident et ce que recouvre cet art 

pour les Africains créateurs sont donc très différents. Mais pour vivre pleinement dans le 

dialogue des cultures ou dans une Civilisation de l’Universel, il convient de savoir 

appréhender et présenter cet art en Occident d’une manière qui permette de résoudre ces 

différents conflits. Les objets d’art africain, en Occident, sont accrochés au mur, figés et 

classés, tandis qu’en Afrique ils sont portés, touchés, et font partie d’un tout ; ils sont 

vivants. La présentation de ces objets entraîne donc un conflit.  

Respecter l’art, c’est l’exposer dans de meilleures conditions. Il reste rare que l’on 

demande conseil aux Africains pour savoir laquelle de leur pièce est un chef d’œuvre. 

L’objet fabriqué en Afrique ne se transforme en objet d’art qu’à son arrivée en Europe.  



 

 

Il est donc extrêmement délicat d’exposer des œuvres d’art africain. Si l’on affirme que 

ces pièces appartiennent au patrimoine de l’art, si on les expose et qu’on les vend en tant 

qu’objets d’art, appréciés pour leur valeur esthétique, plastique uniquement, on ignore 

alors totalement la vision que les créateurs africains ont de leurs pièces.  

A-t-on le droit de rendre les pièces africaines profanes, de les sortir de leur contexte 

culturel et de leur imposer dans les musées occidentaux une valeur esthétique? Cette 

démarche reviendrait à rendre le client occidental roi et à dénigrer totalement le statut de 

l’artiste africain. C’est en tentant de comprendre le concept africain d’art et de beau qu’il 

est possible, à notre avis, de résoudre partiellement ce conflit qui oppose conception 

occidentale et africaine.  

Peut-on qualifier d’œuvre d’art une pièce qui n’est pas reconnue comme telle par le 

peuple qui l’a produite ? Ou alors est-il suffisant pour qualifier une pièce d’œuvre d’art, 

qu’une émotion esthétique, d’où qu’elle vienne, se manifeste ? L’ethnologue qui travaille 

sur l’art ne peut faire abstraction des dispositions esthétiques caractéristiques du monde 

d’où il vient. Leiris nous dit : « refuser la qualité d’objet d’art à tout objet qui n’est pas 

reconnu comme tel par le peuple qui l’a produit n’a d’autre signification que celle-ci : 

n’est objet d’art que ce qui existe en tant que tel dans le contexte culturel qui lui est 

propre ».  

Et dans ce cas, on devrait exiger que chaque œuvre d’art soit tenue pour telle par la 

société qui l’a produite, mais également par les contemporains immédiats de cette œuvre. 

Confirmée, cette hypothèse éliminerait une bonne partie des musées d’art occidentaux.  

Si les objets africains sont entrés dans le monde de l’art, ils ont continué à être classés 

selon des critères occidentaux. Est-il possible de déchiffrer l’objet d’art sans tenir compte 

de ses liens avec le champ politique, mais aussi avec le champ religieux? La réflexion sur 

l’art africain traditionnel peut-elle faire abstraction du langage et de la mémoire ? Peut-

elle ne pas s’interroger sur l’inscription de l’objet dans des complexes mythico-rituels ?  

« Mais peut-on, ne tenant aucun compte de l’intention du créateur, étiqueter – sans 

abus –"objet d’art" un objet qui, dans l’esprit de celui qui l’a fait, répondait à un autre 



 

 

but qu’un but artistique ? Il faut considérer le regard que tout créateur pose sur l’objet 

qu’il produit ! »  

Leiris oublie ici que pour les populations productrices de ces œuvres, la qualité 

artistique a aussi son importance. Pour considérer l’art africain à sa juste valeur, il faut le 

considérer comme le considèrent les populations qui l’ont créé, à savoir comme le fruit 

d’une harmonie inséparable entre fonction sociale, fonction sacrée et valeur esthétique. 

Nous avons relevé que la conception africaine de l’art africain traditionnel est surtout 

basée sur le sacré, sur la fonction des pièces, alors que conception occidentale de l’art 

africain a longtemps été une vision curieuse, qu’elle a ensuite été une vision scientifique 

et qu’elle a fini par devenir une vision esthétique. Les Occidentaux n’ont jamais su 

trouver un juste milieu, ils ont passé d’extrêmes en extrêmes. Car oui, c’est un pas en 

avant que d’attribuer enfin une valeur artistique, esthétique aux œuvres d’art africain, 

mais n’attribuer qu’une valeur esthétique, en négligeant totalement la valeur sacrée, c’est 

faire fausse route, c’est appliquer un modèle occidental à des œuvres non occidentales, 

c’est faire preuve d’ethnocentrisme. D’un autre côté, ne mettre en valeur que la dimension 

sacrée des pièces, déclarant que les Africains n’y voient qu’une pièce sacrée et ne 

considèrent pas leur pièce comme esthétique, c’est faire fausse route aussi. 

Le statut d’un objet d’art doit dépendre de conditions de production et de conditions de 

réception. Et pour les Africains, la fonction est inséparable de la beauté ; la qualité 

plastique d’une œuvre renforce sa puissance rituelle. L’artiste africain le sait fort bien, et 

c’est sa réputation qui en dépend. Les pièces africaines ne sont donc pas seulement 

utilitaires, l’Africain a bel et bien le sens de la beauté. La vérité, c’est que l’Africain 

assimile la beauté à la bonté, et surtout à l’efficacité. 

Voir l’objet dans sa simple nudité, comme dans les musées occidentaux, c’est ne pas le 

voir dans son entier, c’est fournir une image de l’objet à la place de lui-même, interposer 

entre soi et la chose une image de la chose. Ces objets primitifs destitués de leur lieu 

d’origine et de leur action produisent, dans l’espace du musée, une simple impression 

esthétique. Le musée les prive de leur aura, voilà pourquoi le public africain n’a pas 

encore pris goût de s’y rendre. Le musée occidental a ôté à l’objet africain toute sa vie. 



 

 

Pour avancer donc dans le chemin de la compréhension et de l’échange entre l’Afrique et 

l’Occident sur le plan de l’art africain, il faudrait que les Occidentaux donnent à ce qu’ils 

qualifient trop souvent d’artisanat touristique sans valeur, un statut artistique plus juste.  

Les colonisateurs avaient créé dans leurs colonies mêmes des institutions afin de 

collecter les objets de la culture matérielle des peuples colonisés. Le but était de prouver 

la nécessité d’apporter la civilisation à ces peuples barbares. Les missionnaires ont joué 

un rôle important dans ce transfert d’objets : ils demandaient aux indigènes de jeter leurs 

objets d’adoration afin d’être convertis à leur nouvelle religion. Mais ces objets se 

retrouvaient dans les musées européens. 

Avec de difficiles conditions de survie, et avec une demande incompréhensible pour 

eux de la part des Européens, les populations ont commencé à vendre tout ce qu’elles 

pouvaient vendre. Les guerres civiles et ethniques ont également largement favorisé le 

pillage systématique de musées ou de sites archéologiques. Aujourd’hui ce sont surtout 

les jeunes qui volent et vendent les objets. De plus, les objets pillés, lorsqu’ils sont 

exposés, ne sont que rarement accompagnés d’informations sur leur culture d’origine, leur 

fonction et leur rôle, puisque les pilleurs ont rarement le temps de se renseigner.  

Maintenant que l’art africain a sa section dans beaucoup de grands musées d’art, les 

gouvernements ont tenté de mettre fin aux trafics et au pillage, en créant des lois 

réglementant la sortie des objets d’art. Mais trop souvent, ces législations sont 

incomplètes ou violées et la restitution reste une exception. 

Ce n’est qu’en 1970 qu’est apparue une Convention de l’UNESCO qui fixe des 

mesures pour empêcher et interdire l’importation, l’exportation et le transfert de propriété 

illicites des biens culturels. Cette Convention reconnaît que le vol est une cause principale 

de l’appauvrissement du patrimoine culturel des pays d’origine. Pourtant un grand 

nombre de pays n’ont à ce jour pas encore ratifié cette convention. Ce n’est pas tant les 

réglementations et les services douaniers qui leur posent problème, mais plutôt les 

restitutions de patrimoines nationaux. Et même signée, cette convention sera difficile à 

appliquer de façon stricte puisqu’il est très dur de définir quels objets restituer, dur de 

retrouver ces objets, de les acquérir et de savoir à qui les restituer. 



 

 

Si l’on considère l’ensemble des objets produits dans une société, la dispersion de ces 

pièces est une aliénation. L’idée fondamentale, c’est que les objets d’une société lui 

appartiennent et doivent lui revenir. Le rapatriement et le libre choix du sort qu’une 

société africaine peut réserver à ses objets, c’est accepter qu’ils soient accueillis dans un 

musée ou qu’il soit choisi, conformément à la tradition, de les détruire ou de les laisser à 

l’abandon. 

 



 

 

SECTION 2 : DE LA MÉTA-ESTHÉTIQUE OU POUR UNE THÉORIE 

ESTHÉTIQUE GÉNÉRALE 

 

§. 1. Senghor et l’esthétique de la Négritude 

A. Qu’est-ce que la Négritude et quel est son contenu idéal ?  

 

Dans « Orphée noir »353, Sartre déclare que la Négritude est naît de l’exil. Ainsi pour 

lui, le noir de la diaspora ou celui vivant en Afrique n’a pas de chez soi. Il vit exiler 

corporellement et spirituellement : « il est pour la plupart du temps en Europe, dans le 

froid, au milieu des foules grises ; il rêve à Port-au-Prince, à Haïti. Mais ce n’est pas 

assez : à Port-au-Prince il était déjà en exil ; les négriers ont arraché ses pères à 

l’Afrique et les ont dispersés. […] Cet  ancestral des corps figure l’autre exil : l’âme 

noire est une Afrique dont le nègre est exilé au milieu des froids buildings, de la culture et 

de la technique blanches » (1948 : XVI). Le noir est donc exilé en lui-même et c’est pour 

cela qu’il trouve le devoir de s’exprimer dans la poésie. Sartre affirmera aussi, dans cette 

préface, que la Négritude, parce qu’elle est un « racisme antiraciste » (ibid., : XIV et XL), 

une négation de négation, est vouée à disparaître puisqu’elle n’a jamais existé réellement 

(ibid., : XVI). Car la négritude est « l’annonciatrice de sa naissance et de son agonie » 

(ibid., : XLIII). Ce qui veut dire tout simplement que les Africains n’ont jamais été un 

facteur d’histoire. Jean-Paul Sartre, sans peut-être s’en rendre compte, est en train donc de 

dire la même chose que ses prédécesseurs comme Hume354, Hegel355 ou Gobineau356.  

                                                 
353 Titre de la préface de Jean-Paul Sartre de l’Anthologie de la nouvelle poésie nègre et malgache de 

langue française, Paris, P.U.F., 1969. 
354

 Hume D. : « On n’a jamais vu un nègre se distinguer par ses actions et ses lumières et le nègre occupe 

la dernière classe parmi les races humaines » (Essai sur le caractère national). 
355 Hegel G. W. F.: « Le nègre représente l’homme naturel dans toute sa sauvagerie et sa pétulance : il 

faut faire abstraction de tout respect et de toute moralité si on veut bien le comprendre. On ne peut rien 

trouver dans son caractère qui rappelle l’homme » (La raison dans l’Histoire. Introduction à la 

philosophie de l’Histoire)  
356

 Gobineau : « La variété mélanienne est la plus humble et gît au bas de l’échelle. Le caractère 

d’animalité empreint dans la forme de son bassin lui impose sa destinée, dès l’instant de la conception. 



 

 

Les intellectuels noirs contesteront de diverses manières la compréhension sartrienne 

de la Négritude. Franz Fanon, l’auteur de Peau noire et masques blancs (1952), dira à 

propos d’Orphée noir : « quand je lus cette page, je sentis qu’on me volait ma dernière 

chance. Je déclarai à mes amis : « la génération des jeunes poètes noirs vient de recevoir 

un coup qui ne pardonne pas ». On avait fait appel à un ami des peuples de couleur, et 

cet ami n’avait rien trouvé de mieux que de montrer la relativité de leur action […]. J.-P 

Sartre, dans cette étude, a détruit l’enthousiasme noir »357.  

Dans une conférence prononcée à l’Université internationale de Floride à Miami, Aimé 

Césaire dira que « la Négritude n’est pas une prétentieuse conception de l’univers. C’est 

une manière de vivre l’histoire dans l’histoire : l’histoire d’une communauté dont 

l’expérience apparaît (…) singulière avec ses déportations de population, ses transferts 

d’hommes d’un continent à l’autre, les souvenirs de croyances lointaines, ses débris de 

cultures assassinées. Comment ne pas croire que tout cela qui a sa cohérence constitue 

un patrimoine ? »358.  

La négritude est donc un patrimoine commun de tous les peuples noirs. La pensée de 

Senghor sera aussi contre ce que dit Orphée noir de la Négritude. Si pour Sartre la 

Négritude est un « racisme », Senghor reconnaît que dans les débuts du mouvement au 

Quartier Latin à Paris, la Négritude a été « une sorte de ghetto morla, ghetto teinté de 

racisme »359. Mais son expérience dans les Frontstalags, comme prisonnier de guerre, et 

la barbarie nazie, l’avaient sorti de ce ghetto noir. Il a compris, nous dit-il, que le racisme 

est le mal absolu que seul un humanisme universel (ou une civilisation de l’universel) 

pouvait défaire.  

                                                                                                                                                              
Elle ne sortira jamais du cercle intellectuel le plus restreint. Ce n’est cependant pas une brute pure et 

simple, que ce nègre à front étroit et fuyant, qui porte, dans la partie moyenne de son crâne, les indices de 

certaines énergies grossièrement puissantes. Si les facultés pensantes sont médiocres ou même nulles, il 

possède dans le désir, et par la suite dans la volonté, une intensité souvent terrible. Plusieurs de ses sens 

sont développés avec une vigueur inconnue aux deux autres races : le goût et l’odorat principalement » 

(Essai sur l’inégalité des races humaines, Paris, Nouvel Office d’Edition, 1963, Introduction, p. 368). 
357 Fanon F., Peau noire et masques blancs, Paris, Seuil, 1952, pp. 135-136. 
358 Césaire A., Discours sur la Négritude, prononcé le jeudi 26 février 1987 à l’Université internationale 

de Floride à Miami ; discours publié dans Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine, 2004, p. 

82. 
359 Senghor L. S. , Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993, p. 107.  



 

 

Sartre avait donc finalement donné une idée fausse de la négritude. Il la présentait 

comme « Orphée allant réclamer Eurydice à Pluton - Ainsi par un bonheur poétique 

exceptionnel, c’est en s’abandonnant aux transes, en se roulant par terre comme un 

possédé en proie à soi-même, en chantant ses colères, ses regrets ou ses détestations, en 

exhibant ses plaies, sa vie déchirée entre la « civilisation » et le vieux fond noir qu’il 

atteint le plus sûrement à la grande poésie collective : en ne parlant que de soi, il parle 

pour tous les nègres...» (Sartre, Orphée noir, 1948). Or pour l’Africain la négritude n’a 

rien de mythique. Elle a un contenu réel et objectif. C’est une culture, un agir de l’homme 

en société pour s’adapter à son milieu et adapter celui-ci à lui. C’est un humanisme. Elle 

est projet et action. Elle est projet dans la mesure où elle permet au Négro-Africain 

d’apporter sa contribution à la Civilisation de l’Universel. La négritude est donc « une 

pierre dans l’édification de la Civilisation de l’Universel, qui sera l’œuvre commune de 

toutes les races, de toutes les civilisations différentes ». Elle est action dans la mesure où 

elle permet au Négro-Africain de réaliser son projet dans tous les domaines, notamment, 

dans les domaines de la littérature et des arts. La Négritude est donc formée d’un certain 

nombre de structures et de valeurs de civilisation telles que les mœurs et les institutions, 

les arts et la littérature – structures et valeurs qui résultent d’un certain état d’âme, d’une 

certaine sensibilité. C’est avec cette sensibilité, cette psychologie du Négro-Africain que 

nous trouvons, nous dit Senghor, « la clé de sa philosophie et de son art »360. 

« Singulière et paradoxale préface qu’Orphée noir »361, dira Souleymane Bachir Diagne 

qui, le qualifiera de « baiser mortel »362. Selon l’auteur de Léopold Sédar Senghor : l’art 

africain comme philosophie, Orphée noir est « la plus radicale critique, la déconstruction 

la plus achevée, de ce dont il est le héraut »363.  

Si pour Sartre la Négritude est exil, le propos de Senghor sera de la déclarer comme 

« royaume ». Pour Senghor, en effet, il existe une africanité aussi réelle que les objets 

                                                 
360 Ibid., p. 17. 
361 Diagne S. B., Léopold Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie, Riveneuve éditions, 2007, p. 

32.  
362 Ibid., p. 24.  
363 Ibid., p. 33. 



 

 

d’art qu’elle a produits. Ces objets parlent une langue qu’il faut décrypter. De cette 

langue, qui constitue l’ontologie existentielle du négro-africain, Senghor dit en avoir 

l’expérience et il en parle comme son « royaume d’enfance » : ce dernier « n’est pas un 

simple topos poétique qui ne tiendrait sa réalité que d’être l’évocation nostalgique, 

depuis l’exil, d’un ailleurs qui serait un chez soi mythique »364. Au contraire, il est bien 

plus réel que la réalité même.  

La Négritude, ainsi que Senghor a appelé sa philosophie, c’est l’Afrique et sa diaspora. Il 

l’a définie comme « l’ensemble des valeurs culturelles du monde, telles qu’elles 

s’expriment dans la vie, les institutions et les œuvres des Noirs ». Elle désigne donc la 

culture commune des peuples noirs. Pour Senghor, se revendiquer noir, c’est moins 

tourner le dos aux valeurs de l’Occident apprises à l’école que l’affirmation de soi dans 

l’authenticité. Il est question d’un « retour au pays natal », « d’une descente aux abîmes 

de l’âme noire »365. Cette Négritude dont parle Senghor, c’est ce que Maurice Delafosse 

appelait l’ « âme noire », et Leo Frobenius, la « civilisation africaine ». C’est une certaine 

vision du monde et une certaine manière concrète de vivre ce monde. C’est, comme 

disent les Allemands, une Weltanschauung, un Da-sein, très exactement, un Neger-sein, 

c’est-à-dire un « être nègre »366, un « penser nègre »367. Mais c’est aussi « la manière 

concrète, pour chaque Nègre et pour chaque peule noir, de vivre en Nègre ». Être nègre 

n’est pas un simple état, un « être-là », un « être-agi » ; c’est aussi un agir. C’est ce 

deuxième sens du mot qui a permis à Aimé Césaire de forger et de lancer le mot 

« Négritude ». La Négritude est donc la « manière de vivre en Nègre » et Senghor 

propose négrité pour désigner : « l’ensemble des valeurs du monde noir ». Si Senghor 

emploie le mot Nègre pour désigner l’homme noir, malgré la nuance péjorative que l’on a 

voulu lui attacher, c’est précisément, dit-il, « pour réhabiliter cet homme avec le mot »368. 

                                                 
364 Diagne S. B., Léopold Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie, Riveneuve éditions, 2007, p. 

28.  
365 Senghor L. S., Liberté 1, Négritude et Humanisme, « L’apport de la poésie nègre au demi-siècle », 

1964, p. 135. 
366 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, « De la Négritude », Seuil, 1993, p. 17. 
367 Ibid., p. 96. 
368 Ibid., p. 97.  



 

 

Il appelle Nègrerie « l’ensemble des peuples et des hommes noirs » et Nigritie 

« l’ensemble des pays habités par les Nègres »369. 

Généralement les discours de Senghor ont tendance à le ranger parmi ceux qu’on 

appelle les Ethnophilosophes. Dans le mot « ethnophilosophie », il y a « ethnos » qui 

signifie en grec le peuple, la race avec toutes ses valeurs et systèmes de références 

culturelles. L’ethnophilosophie est définie comme une conception qui fonde la 

compréhension de la philosophie africaine sur l’affirmation des valeurs de civilisations 

propres à l’Afrique. Il y a donc dans l’ethnophilosophie une sorte de synonymie entre 

philosophie et civilisation, philosophie et culture. Les sociétés africaines sont régies par 

une « philosophie », une culture, une conception commune des choses, des êtres et des 

événements. Pour l’ethnophilosophie, « toute culture repose sur un substrat 

métaphysique particulier, permanent, inaltérable »370.  

C’est précisément une telle synonymie que critique Marcien Towa371, considéré, pour 

son opposition à l’ethnophilosophie, comme une des figures africaines de 

l’Europhilosophie. Il conteste, en effet, la façon dont l’ethnophilosophie conçoit le 

rapport entre philosophie et culture. Selon lui, la philosophie n’est qu’un aspect, qu’une 

dimension de la culture parmi d’autres. Le rapport établi entre philosophie et culture n’est 

donc pas de nature à montrer ce qui fait la spécificité de la philosophie en tant que forme 

culturelle dans la totalité que constitue la culture vivante d’un peuple. On ne peut parler 

de philosophie, pense-t-il, chez un peuple qui n’a pas encore décidé de soumettre son 

héritage philosophique et culturel à un jugement critique sans complaisance.  

En d’autres termes, le Camerounais reproche à l’ethnophilosophie d’ignorer ce qui 

constitue l’essence même de la philosophie : la démarche qui consiste pour la pensée à 

procéder de façon permanente à la réévaluation critique des concepts, des idées et des 

                                                 
369Ibidem 
370 Hountondji P., Sur la « philosophie africaine ». Critique de l’ethnophilosophie, Paris, Maspero, 1977, 

p. 61. 
371 Essai sur la problématique philosophique dans l’Afrique actuelle, Yaoundé, Éditions Clé, 1971 ; 

Léopold Sédar Senghor, négritude ou servitude ?, Yaoundé, Éditions Clé, 1976 ; L’idée d’une philosophie 

négro-africaine, Yaoundé, Éditions Clé, 1979. 



 

 

valeurs héritées du passé. Il importe de souligner que la conception de la philosophie à 

partir de laquelle Towa critique l’ethnophilosophie repose sur des prémisses qui 

rejoignent celles des partisans de la thèse de l’occidentalité de la philosophie.  

De la même manière, le Béninois Paulin Hountondji pense qu’une philosophie n’est 

pas une vision du monde collective et inconsciente que l’analyse devrait restituer. Elle 

réside, nous dit-il, dans un discours dont nous devrons d’abord reconnaître le caractère 

idéologique, et qu’il faut ensuite libérer pour en faire un discours théorique philosophique 

et scientifique.  

Placide Tempels (1949) est le précurseur de cette « philosophie africaine » comme 

vision collective du monde. Il fut relayé par des Africains comme Alioune Diop qui 

trouve très intéressant le travail de Tempels et Senghor, et célèbre le génie de la force 

vitale : « Les intellectuels africains voulaient, à n’importe quel prix, se réhabiliter à leurs 

propres yeux et aux yeux de l’Europe. Ils étaient prêts, pour y parvenir, à faire feu de tout 

bois, et n’ont été que trop heureux de découvrir, à travers la fameuse Philosophie 

bantoue de Tempels, un type d’argumentation pouvant fonctionner […], comme un moyen 

parmi d’autres d’assurer cette réhabilitation »372.  

Parce que des ethnologues et philosophes Européens ont qualifié les cultures africaines 

de primitives, certains intellectuels africains ont voulu prouver le contraire en 

revendiquant et affirmant des identités africaines dans le domaine philosophique. Ainsi 

restent-ils sans le savoir, nous dit Hountondji, prisonniers de l’Occident et déclinent pour 

lui ce qu’ils prennent « naïvement » pour de la philosophie. Ils font l'éloge des cultures 

africaines, comme pour les légitimer aux yeux des Occidentaux, alors qu’il s’agit de les 

« vivre pleinement dans leur grandeur et leur misère présentes »373. Ils ont forgé de toutes 

pièces une philosophie africaine à partir de matériaux extra-philosophiques tels les 

contes, les légendes, les proverbes, les poèmes dynastiques, les arts.  

Toutes ces démarches ont été qualifiées par Hountondji d’ethnophilosophie qu’il 

définit comme la « recherche imaginaire d’une philosophie collective, immuable, 

                                                 
372 Hountondji P., op. cit., p. 41.  
373 Ibid., p. 48.  



 

 

commune à tous les Africains, quoique sous une forme inconsciente »374. Il existerait 

depuis toujours une pensée d’ordre philosophique propre à l’ensemble de la communauté 

africaine, mais dont l’Africain n’a pas conscience. Il la vit sans la « penser »375, l’ignorant 

même, et il appartient aux ethnophilosophes de mettre au jour cette pensée africaine 

considérée comme une philosophie. Or, pour Hountondji, « la philosophie africaine, pas 

plus qu’aucune autre philosophie, ne saurait être une vision du monde collective. Elle 

n’existera comme philosophie que sous forme d’une confrontation de pensées 

individuelles, d’une discussion, d’un débat » (p.48). Ainsi reproche-t-il aux 

ethnophilosophes de vouloir bâtir la philosophie africaine sur des constructions fictives, 

et il définit la philosophie africaine comme « un ensemble, précisément, de textes écrits 

par les Africains et qualifiés par leurs auteurs eux-mêmes de "philosophiques" » (1977 : 

11). La philosophie africaine est, pour lui, « une certaine littérature ». Or, les 

ethnophilosophes, écrit-il, « ont cru reproduire des philosophèmes préexistant là-même 

où ils les produisaient. Ils ont cru raconter alors qu’en fait ils créaient. Modestie louable, 

sans doute, mais aussi trahison : l’effacement du philosophe devant son propre discours 

était inséparable d’une projection qui lui faisait attribuer arbitrairement à son peuple ses 

propres choix théoriques, ses options idéologiques »376.  

L’ethnophilosophie consiste donc à attribuer à un peuple dans son ensemble des 

valeurs qu’il fixe de manière imaginative dans une tradition. 

En ce qui nous concerne, nous considérons ce débat entre Ethnophilosophes et 

Europhilosophes comme un faux débat auquel nous ne voulons pas prendre part. L'effort 

agaçant de certains philosophes africains sur la discussion de l’essence exclusivement 

occidentale de la philosophie ou de l’existence d’une philosophie africaine n’a pas de 

sens. Après tout, les Européens ne passent pas leur temps à discuter de l’existence ou non 

d’une philosophie européenne. Celle-ci semble s’imposer comme un fait d’évidence et 

est pratiquée comme telle. Pour nous, la pensée n’est ni africaine, ni occidentale, ni 

                                                 
374 Ibid., p. 21. 
375 Ibid., p. 54. 
376 Hountondji P., op. cit., p. 21. 



 

 

asiatique : elle est universelle. Par conséquent, au delà d’une simple affirmation de 

l’existence ou non d’une philosophie africaine ou d’une exclusivité occidentale de la 

philosophie, il s’agit de souligner le caractère universel de la philosophie qu’aucun 

peuple ne peut considérer comme son monopole exclusif. Au lieu d’un débat de sourds 

sans contenu scientifique véritable entre europhilosophes et ethnophilosophes, ce serait 

plus important de réfléchir sur le locus conceptuel à partir duquel nous pourrions 

systématiser la production philosophique et scientifique africaine. 

Revenons donc à Senghor et au concept de la Négritude. Dans son ouvrage Léopold 

Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie (2007), Souleymane Bachir Diagne 

nous invite à une nouvelle lecture de l’œuvre du poète. L’intuition première de la pensée 

de Senghor, nous dit-il, « c’est qu’il y a une vérité de l’art africain et qui est 

philosophie »377. En bon philosophe nietzschéen, Senghor déclare que nous avons l’art 

pour ne pas mourir de la vérité, autrement dit, nous avons l’art « négro-africain » « pour 

ne pas mourir de la négation coloniale » mais aussi et surtout pour ne pas « mourir d’un 

rationalisme étroit et réducteur »378. Tel est, selon Diagne, le point de départ de la 

philosophie senghorienne. Parce qu’il refuse l’idée que l’Afrique soit une table rase 

culturelle, il s’est engagé sur l’africanité en faisant fond sur l’art africain. D’abord poète, 

il fallait « qu’il philosophât pour exprimer ce qu’il y a derrière l’art africain »379. Avec 

Senghor, l’art africain devient philosophie. Il a « cherché à exprimer quelle philosophie 

se lit dans les arts plastiques, les chants et danses africains. C’est cette attitude, d’abord 

herméneutique, de déchiffrage, qui est la vérité de sa philosophie »380. L’idée que l’art 

africain est philosophie est en effet au cœur de sa pensée. Il faut donc, ajoute Diagne, se 

garder de critiquer trop rapidement les formules bien connues à quoi on résume la 

Négritude, et savoir retrouver l’intuition première que Senghor a adoptée pour répondre à 

la question : que veulent dire les arts négro-africains ?  

                                                 
377 Diagne S. B., Léopold Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie, Riveneuve éditions, 2007, p. 

6. 
378 Ibid., p. 7. 
379 Ibid., pp. 8-9. 
380 Ibid., p. 9. 



 

 

C’est dans l’affirmation d’une africanité que Senghor va trouver la réponse à cette 

question. L’art africain témoigne « d’une ontologie de forces vitales dans une cosmogonie 

émergente ouverte à l’action de l’humain pour surmonter les aliénations et se donner 

l’accès à la liberté d’homo artifex »381. Cette question de l’art chez Senghor s’inscrivait 

dans la négation coloniale. Il était convaincu que tout se joue dans la défense et 

l’illustration de la reconnaissance des identités culturelles. Une attitude que lui a reproché 

sévèrement Wole Soyinka auquel il répondra sagement et en bon aristotélicien : « “Le 

tigre ne parle pas de sa tigritude”, nous lance notre ami nigérian Wole Soyinka. À quoi je 

réponds ceci. Le tigre ne parle de sa tigritude parce qu’il est une bête. Mais l’homme, lui, 

parle de son humanité parce qu’il est homme et qu’il pense »382.  

 

B. « L’émotion est nègre comme la raison hellène » 

 

Pour lire et comprendre Senghor, Souleymane Bachir Diagne (2007) invite les lecteurs 

à « ne pas se donner la Négritude trop vite, affronter tout de suite les formules trop bien 

connues à quoi on la résume »383. C’est, en effet, dans son article « Ce que l’homme noir 

apporte » que Senghor écrit cette célèbre formule « l’émotion est nègre comme la raison 

hellène »384. Souleymane Bachir Diagne, commentant cette phrase dit, très justement, que 

l’on n’a pas fait attention aux nombreux commentaires qu’elle a suscités. S’agit-il d’une 

« coquetterie de khâgneux agrégé de grammaire et donc nourri aux Lettres classiques » 

ou bien d’un « choix de poète qui aime le rythme de l’alexandrin »385 ? Pour l’auteur de 

Léopold Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie, certes il y a tout cela dans la 

formule, mais le plus important c’est qu’elle fait référence à l’opposition entre la statuaire 

grecque et l’art plastique africain. Selon lui, cette formule de Senghor est orientée 

uniquement vers l’art. Et d’ailleurs, nous rappelle-t-il, dans les lignes qui suivent aussitôt 

                                                 
381 Ibid., p. 149.  
382 Senghor L. S., Liberté III, Négritude et civilisation de l’universel, Paris, Seuil, 1977, p. 101. 
383 Diagne S. B., op. cit., p. 9. 
384 Senghor L. S., Liberté 1, « Ce que l’homme noir apporte », p. 24. 
385 Diagne S. B., op. cit., p. 57.  



 

 

la formule, Senghor explique le concept d’émotion par celui d’attitude rythmique386 qui 

annonce son propos sur l’art. « L’émotion est nègre comme la raison hellène », cela 

pourrait donc s’entendre, nous dit Diagne, de la manière suivante : « l’émotion est à 

l’œuvre d’art africain ce que la raison est à la statuaire hellène »387. Senghor voulait 

ainsi rétablir le lien entre la sculpture et l’ethnos africain : « Cette formule, avant d’être 

une théorie d’un penser et d’un sentir africains, exprime d’abord une philosophie de l’art 

africain. Pour dire mieux, c’est-à-dire plus précisément : elle n’est théorie d’un connaître 

africain que parce qu’elle est théorie d’un créer africain, l’art étant en lui-même 

connaissance du réel »388. 

L’art manifeste, chez Senghor, une connaissance intuitive, c’est un « moyen de 

connaissance ». Quand il parle de l’émotion, il faut toujours remettre d’abord ce concept 

dans le cadre de sa philosophie de l’art africain. Beaucoup de ses contemporains ont cru 

que le poète avait perdu confiance en ses propres possibilités et en celles de sa race, qu’il 

ne cherchait qu’à codifier l’idée d’une prétendue dualité de l’Africain sensible et émotif, 

créateur d’art, et de l’Européen fait surtout de rationalité. Or Senghor n’a jamais dit que 

l’Africain est dénué de raison, comme on a voulu le lui faire dire. Il voulait tout 

simplement montrer par là que face à l’art, l’Africain a un autre mode de connaissance 

différent de celui de l’Européen. Ce qui saisit l’Africain qui contemple une œuvre d’art, 

« c’est moins l’apparence de l’objet que sa réalité profonde, sa surréalité ; moins son 

signe que son sens. L’eau l’émeut parce qu’elle coule, fluide et bleue, surtout parce 

qu’elle lave, encore plus parce qu’elle purifie. Signe et sens expriment la même réalité 

ambivalente. Cependant, l’accent porte sur le sens, qui est la signification, non plus 

utilitaire, mais morale, mystique du réel : un symbole […]"La plus belle émotion que 

nous puissions éprouver", écrit Einstein, "est l’émotion mystique". C’est là le germe de 

tout art et de toute science »389.  

                                                 
386 Senghor L. S., Liberté 1, « Ce que l’homme noir apporte », p. 24. 
387 Diagne S. B., op. cit., p. 58.  
388 Ibid., p. 99.  
389 Senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », in revue Diogène, revue trimestrielle, n°16, Paris, 

Gallimard, 1956, p. 44.  



 

 

L’émotion, nous dit Senghor, s’accompagne de manifestations physiologiques, qui 

sont perçues de l’extérieur, comme des troubles. L’objet, vu généralement par le canal 

des organes sensoriels, produit une excitation, qui se traduit en impression et provoque 

une réaction musculaire. Il cite Sartre qui définit l’émotion comme « une chute brusque 

de la conscience dans le monde magique ». Ce monde magique, c’est ce que Senghor 

appelle « le monde visible des apparences, qui n’est rationnel que parce que visible, 

mesurable. Ce monde magique est plus réel que le monde visible. Il est "surréel". Il est 

animé par des forces invisibles qui régissent l’univers et dont le caractère spécifique est 

qu’elles sont harmonieusement liées par sympathie, d’une part, les unes aux autres, et, 

d’autre part, aux choses visibles ou apparentes ».  

Le fait est encore plus vrai quand il s’agit de l’art, nous dit Senghor. Ce qui meut le 

spectateur n’est pas tant l’aspect de l’objet que sa réalité profonde, sa « surréalité », pas 

tant son « signe » que son « sens ». Ce qui émeut l’Africain, par exemple, dans un 

masque de danse, c’est, à travers l’« image » et son rythme, la vision insolite du « dieu ». 

C’est dire que l’émotion est « l’accession à un état supérieur de connaissance » 

(Sartre). Elle est « conscience du monde » (Sartre), une « certaine manière d’appréhender 

le monde ». Elle est connaissance intégrale, car « le sujet ému et l’objet émouvant sont 

unis dans une synthèse indissoluble » (Sartre). Cette connaissance supérieure, c’est 

exactement la source de l’art africain où l’émotion est commotion.  

Le Négro-Africain ouvre ses sens à tous les contacts. Il sent avant de voir et il réagit 

immédiatement au contact de l’objet, voire aux ondes qu’il émet de l’invisible. C’est par 

sa puissance d’émotion qu’il prend connaissance de l’objet. Il vit, traditionnellement, dans 

et par le cosmos. C’est un être sans intermédiaire entre le sujet et l’objet ; il est à la fois 

sujet et objet. Il meurt à soi pour ressusciter dans l’Autre : il s’identifie à l’Autre.  

« Le Blanc européen tient l’objet à distance. Il le regarde, il l’analyse, il le tue, du 

moins il le dompte : pour l’utiliser. Le Négro-Africain pressent l’objet avant même de le 

sentir, il en épouse les ondes et contours, puis, dans un acte d’amour, il se l’assimile pour 

le connaître profondément. Là où la raison discursive, la raison-œil du Blanc, s’arrête 

aux apparences de l’objet, la raison intuitive, la raison-étreinte du Nègre, par-delà le 



 

 

visible, va jusqu’à la sous-réalité de l’objet pour, au-delà du signe, en saisir le sens. C’est 

ainsi que, pour le Négro-Africain, tout objet est symbole d’une sous-réalité, qui constitue 

la véritable signification du signe qui nous est, d’abord, livré »390. La raison intuitive est 

donc, pour Senghor, à la base de l’ontologie du Négro-Africain, de sa vision du monde. 

C’est cette physiopsychologie qui explique sa métaphysique, et partant, sa vie sociale, 

dont l’art n’est qu’un aspect391. Au centre du système, il y a l’existence, c’est-à-dire la vie. 

L’Africain identifie l’être à la vie, à la force vitale. Il réalise son essence individuelle par 

l’accroissement et l’ex-pression de sa force vitale. Les règnes animal, végétal et minéral 

ne sont que des manifestations matérielles de Dieu qui est la Force des forces, la seule 

force réelle. « Mais cette force, nous dit Senghor, substrat de la vie intellectuelle et 

morale, partant immortelle, n’est réellement vivante et ne peut s’accroître qu’en 

coexistant, dans l’homme, avec le corps et le souffle vital »392. L’ontologie négro-africaine 

est donc à la fois « unitaire » et « existentielle » : « l’unité de l’univers se réalise en Dieu 

par la convergence des forces issues de Dieu et ordonnées vers Dieu »393, et « tout le 

système est fondé sur la notion de force vitale. Celle-ci, qui pré-existe à l’être, fait 

l’être»394. 

Dieu a donné la force vitale non seulement aux hommes, mais aussi aux animaux, aux 

végétaux et aux minéraux. Ce double caractère, unitaire et existentiel, se retrouve dans 

l’ensemble des activités sociales et culturelles des Négro-Africains. Ils ont établi une 

hiérarchie rigoureuse des Forces. Au sommet, il y a un Dieu unique, incréé et créateur. 

Après lui, viennent les ancêtres, et d’abord les fondateurs des clans, les « semblables-à-

Dieu ». Puis, on rencontre en descendant l’échelle, les vivants. Et enfin, au bas de 

l’échelle, les classes des animaux, végétaux et minéraux. Ce sont ces derniers qui 

appuient l’action des morts. L’homme occupe une place importante au centre de ce 

système. Toute la création est centrée sur lui. 

                                                 
390 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, « De la Négritude », Paris, Seuil, 1993, p. 18. 
391 Senghor L. S., Diogène, n°16, 1956. 
392 Ibid., p. 45. 
393 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, « De la Négritude », Paris, Seuil, 1993, p. 18. 
394 Ibid., p.19.  



 

 

De cette ontologie existentielle, les Africains ont élaboré une religion authentique, 

dont le sacrifice est l’acte essentiel395. C’est le chef de famille qui offre le sacrifice. Il est 

désigné par le seul caractère du plus ancien descendant de l’Ancêtre commun. Il est le 

médiateur naturel entre les vivants et les morts. Avec le sacrifice, on entre en relation 

avec l’Ancêtre. Ce dernier est le maillon qui unit Dieu aux hommes. Sa vie se présente 

sous la forme d’un mythe.  

C’est dans les activités sociales, sous-tendues par la sensibilité religieuse, que 

s’intègrent, très naturellement, les productions artistiques africaines traditionnelles. L’art 

ne se sépare pas des activités génériques de l’homme. Il en est l’expression la plus 

efficace. L’objet ne signifie pas ce qu’il représente, mais ce qu’il suggère, ce qu’il crée. 

L’éléphant est la Force ; l’araignée, la Prudence ; les cornes sont Lune ; et la lune, 

Fécondation. Toute représentation est « image », « symbole ». Dans la sculpture, certains 

masques atteignent une suggestion exemplaire. Ainsi chez les Baoulés, le masque du 

Génie-Lune-Toureau, un visage d’homme avec barbiche, cornes et oreilles de taureau. 

C’est le type parfait de l’image qui crée, au-delà du monde des apparences. Plus l’image 

est irréelle, surréelle, plus elle forte. Les faits sont images, ont une valeur exemplaire.  

 

C. Pour une ontologie des rythmes  

 

Dans leur ouvrage commun La sculpture nègre primitive, Thomas Munro et Paul 

Guillaume (1929) demandent que l’on sache lire l’art négro-africain en oubliant ce qui 

n’est pas ses qualités artistiques elles-mêmes. Ils nous invitent à rester sur l’objet d’art tel 

qu’il est, à le décrire en dehors de toute idée préconçue396, à nous placer, pour reprendre 

les mots de Souleymane Bachir Diagne, « dans une ontologie des rythmes, la création 

consistant à composer des rythmes, à construire un rythme à partir d’unités qui sont 

                                                 
395 Ibid., p.19. 
396 Munro T. et Guillaume P., La sculpture nègre primitive, Paris, éditions G. Crès et Cie, 1929. 



 

 

elles-mêmes des rythmes, en les réitérant sans les répéter exactement, et en les faisant se 

répondre sous la figure du contraste, de l’inversion »397.  

C’est bien ce que fera Senghor, chez qui l’art africain est fondé sur le rythme, la force 

vitale ou bien encore sur le parallélisme asymétrique. L’Africain, nous dit-il, est 

traditionnellement sensible aux qualités sensuelles du mot. La première ébauche d’un 

poème est toujours un mot, une expression, une phrase qui fait refrain, le rythme de tous 

les mots et images du poème. Ce rythme qui est repos dans le mouvement, est « solennité 

grave, qui peut être celle de la joie comme de la tristesse »398. La beauté des langues 

africaines provient, selon Senghor, non seulement de « la richesse du vocabulaire et des 

tours » mais aussi la facilité avec laquelle les Africains ont construit « les mots composés 

au moyen d’affixes ». Le premier don du poète Africain est, pour lui, « le don de 

l’image »399. L’image dépasse naturellement les apparences pour pénétrer les idées. Elle 

est « analogie », « symbole, expression du monde moral, du sens par le signe »400. 

L’Africain distingue ce qui est perçu – le signe apparent de la vie – et la chose en 

elle-même, l’être en soi, c’est-à-dire la force qui « se cache sous les apparences de 

toute matière douée de caractères singuliers, depuis le caillou jusqu’à Dieu »401. C’est 

ce monde de l’être en soi que pénètre et exprime le poète africain. D’où le nom 

d’ « animisme » que l’on donne souvent aux arts africains. Mais pour Senghor, les 

Africains ont un style rigoureux, tectonique et le poème africain se présente dans la 

« nudité de la pureté » et nous offre un texte chargé de dynamite, « moucheté 

d’images » empruntées aux animaux, aux plantes, aux phénomènes de la nature, à la 

vie des peuples paysans. C’est le cas de ce poème bantou que nous cite Senghor :  

 

  « Feu que les hommes voient seulement dans la nuit, dans la  

 nuit profonde  

                                                 
397 Diagne S. B., op. cit., p. 55. 
398 Senghor L. S., Liberté 1, Négritude et Humanisme, Seuil, 1964, p. 144. 
399 Ibid., p.161.  
400 Ibid., p.161.  
401 Ibid., p.162.  



 

 

 Feu qui brûle sans consommer, qui brille sans brûler, 

 Feu qui vole sans corps et sans ailes, qui ne connaît 

 case ni foyer, 

 Feu transparent des palmes, un homme sans peur t’invoque.  

 Feu des sorciers, ton père est où ? ta mère est où ? qui t’a  

 nourri ? 

 Tu es ton père, tu es ta mère, tu passes sans traces. 

 Le bois sec ne t’engendra, tu n’as pas les cendres pour filles, 

 Tu meurs et ne meurs pas.  

 L’âme errante se transforme en toi, et nul ne le sait. 

 Feu des sorciers, esprit des eaux inférieures, esprits des airs 

 Supérieurs, 

 Fulgore qui brille, luciole qui illumine le palus, 

 Oiseau sans ailes, objet sans corps, esprit de la force du feu, 

 Écoute mon verbe, un homme sans peur t’invoque »402.  

 

Nous sommes là au-delà d’une « image-analogie », d’un symbolisme. Initié au mystère 

de la « Mort-Renaissance », l’Africain participe à la vie des Forces physiques, 

expressions de la Force de Dieu. Avec ce poème, nous pénétrons au cœur de la mystique 

africaine. Contrairement au surréalisme européen qui est empirique, le surréalisme 

africain est un surnaturalisme ; il est métaphysique.  

Au don de l’image des poètes africains, s’ajoute celui de la forme. Avec la sculpture, la 

musique et les danses africaines, on entend souvent parler de « style africain ». Léo 

Frobenius définissait ce style comme « précis, âpre, sévère, tectonique ». On pense que 

c’est de ce style que provient la poétique négro-africaine. Mais pour Senghor, cette 

rhétorique, pour n’avoir jamais été énoncée, « n’en existe pas moins »403. Elle est, en 

                                                 
402 Ibid., p. 163.  
403 Ibid., p. 165.  



 

 

Afrique, « fruit de l’intuition et de l’expérience plus que de la raison discursive »404. Avec 

Senghor, il s’agit de voir « comment le Poète choisit, parmi les matériaux de la syntaxe et 

du vocabulaire, ceux qui sont les plus propres à exprimer le sens de l’objet chanté : de la 

« Force vitale » »405.  

Sur le plan de la syntaxe, le poète africain vise à une syntaxe non de subordination, 

mais de juxtaposition. Presque tous les liens logiques de la phrase, tels que les 

conjonctions, les pronoms personnels, les articles et les adjectifs démonstratifs sont 

supprimés. Dans les langues du groupe sénégalo-guinéen, par exemple, on emploie un 

mode expéditif. Voici le texte d’un poème gymnique que Senghor traduit, d’abord, mot à 

mot :  

 

« L’intrépide ! champion coq 

je salue Fâpa Ngôr Diène 

l’hivernage sans eau 

Le Maître-de-tête le peut 

la poitrine sortir avec fumée 

Les femmes m’applaudir 

les hommes rire 

tu as dit vrai, Khâlisse Téning ! » 

C’est-à-dire : 

« Toi Champion ! coq intrépide 

Que je te salue, Fâpa Ngôr, fils de Diène. 

L’hivernage de sécheresse, 

Le Maître-de-science peut le dompter.  

Sa poitrine se soulève et fume, 

Les femmes éclatent en applaudissements, 

Les hommes rient d’aise. 

                                                 
404 Ibid., p. 165.  
405 Ibid., p. 165.  



 

 

Tu as dit vrai, Khâlisse, fille de Téning ! »406 

 

Nous découvrons, ici, l’essentiel du style poétique africain : la suppression des mots, 

des outils, des usages de l’expéditif, de l’ellipse, de l’hypallage, de la métonymie. 

Selon Senghor, ce sont toutes ces constructions d’économie ou de substitution qui 

rendent l’expression plus intense. C’est à cette intensification que tend plus 

exactement toute cette gnose verbale des poèmes de l’Afrique noire. Et le Poète-

président de nous faire écouter ce poème gymnique wolof :  

 

« yâga nâ yâga na yâga na, 

yâga na dâu rèn sog a nyeu  

woi ! bissimilâi ! dyâma ndôrân di dôr  

lau la tyat lau la xèl lau la bet  

lau la lâmèny u dôm adama 

kuluxum lu dyigèn suke dyur 

woi ! dyanxa ndau tâtyulên gôr a yiu 

gôr a yiu tyamèny al dyogoma 

woi ! gewel-ô rekel sâ ndâré li 

ai bany a bon bany a bon bany a bon  

bala ngâ xam né ai bany a bon 

ndende dyib ndâré dyib tama dyib 

bé sabar nêka tya bôr bai mbalax… »407 

 

Inutile de traduire, nous dit Senghor, car le public est plus sensible à la consonance des 

mots qu’à leur sens. Dans ce poème, c’est un champion qui chante ses victoires. Et 

Senghor de préciser qu’en Afrique, l’athlète (ici le lutteur traditionnel) est aussi danseur, 

chanteur et poète.  

                                                 
406 Ibid., p. 166.  
407 Ibid., p. 167.  



 

 

Sur le plan du vocabulaire, ce poème est rempli d’allitérations, de paronomases et 

d’anaphores ou répétitions. Il existe aussi d’autres poèmes, écrit Senghor, qui modifient 

les phonèmes. Il nous cite le poème suivant :  

 

« dyalgati dyalat dyalafèη 

sisso wâli nydyâi 

dyalgatiii lîti  

gati m’ab têno 

dyalgatiii lîti 

ku gas ma nân tyi 

dyalgatiii lîti 

té pétyaxndiku tyi 

dyalgatiii lîti 

té xody tyi laitâi 

dyalgatiii lîti 

té saηga tyi sama dôm 

dyalgatiii lîti »408. 

 

Les onomatopées rendent la langue plus expressive. De dyal, racine onomatopéique, 

qui exprime la danse, on a formé des mots composés avec des suffixes verbaux. Lîti est à 

peu près construit de la même manière, par analogie avec rîti, un instrument de musique 

utilisé dans les poèmes satiriques. Le rythme essentiel, qui donne son caractère singulier 

au poème africain est non celui de la parole, mais des instruments qui accompagnent la 

voix humaine. Ce rythme « est marqué despotiquement par les gros tamtams au son 

grave et par les battements de mains du public. D’autres tamtams, plus légers, et d’autres 

battements de mains brodent sur ce rythme, à contretemps et syncope »409. 

                                                 
408 Ibid., p. 167-168. 
409 Ibid., p. 170. 



 

 

La majorité des poèmes négro-africains sont psalmodiés. Ils sont rythmés d’une 

chanson. Ainsi, dans beaucoup de langues africaines, le même mot désigne, à la fois, le 

poème et le chant. Les Wolofs disent woi, les Sérères kim, et les Peuls yimre. En Afrique 

noire, l’acte poétique est une création d’un démiurge. Selon le mythe dogon, écrit 

Senghor, « le tam-tam, c’est-à-dire le "rythme musical", est apparu avant tout autre art – 

danse, sculpture, peinture. Il était, entre les mains du Forgeron-démiurge, l’instrument 

de la prière, avant la parole rythmée, ce qu’aujourd’hui nous appelons poésie. [...] La 

voix humaine a remplacé les tam-tams. La vertu de la "voix juste" réside en ce que celle-

ci possède les sons dont les harmoniques reproduisent les forces cosmiques, les lumières-

sons des astres, qui ne sont, à leur tour, que l’expression du rire créateur de Dieu »410.  

La poésie africaine participe à l’acte créateur de Dieu. Elle est près des sources divines. 

 

D. Les caractéristiques principales des arts de l’Afrique noire 

 

Senghor distingue plusieurs traits principaux de l’art négro-africain : 

1. L’art africain, tout comme le travail est considéré comme « l’activité générique de 

l’homme »411. En tant que création esthétique, l’art négro-africain est indissociable du 

travail humain : il est pratique dans le sens où il participe à l’accomplissement de l’œuvre 

et à sa transformation en chef-d’œuvre. Ainsi, toutes les productions artistiques sont 

inséparables des activités génériques de l’homme, notamment des techniques artisanales ; 

elles en sont l’expression la plus efficace.  

2. L’interdépendance dans la création artistique africaine. Les arts négro-africains 

sont interdépendants, c’est-à-dire liés les uns aux autres ; et ils ne sont efficaces que parce 

que liés les uns aux autres. Ainsi, on ne peut considérer la sculpture sans la danse et le 

chant, tout comme le travail sans le chant et la danse par exemple : « Car, les chants, 

                                                 
410 Ibid., p. 172. 
411 Senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », Diogène revue trimestrielle,  n°16, Gallimard, 1956, 

p.48. 



 

 

voire les danses rythment le travail en l’accompagnant : ils aident à l’accomplissement de 

l’œuvre de l’Homme »412.  

Senghor donne ici l’exemple de L’Enfant noir, le père de Laye forgeant un bijou d’or : 

le poème, le chant du griot, la danse du forgeron, etc., accomplissent l’œuvre et en font un 

chef-d’œuvre413. De même, la sculpture ne peut réaliser pleinement son objet que par la 

danse et le chant. Senghor nous rappelle l’exemple de l’homme qui incarne le Génie-

Soleil du Baoulé, sous le masque du Bélier : il danse les gestes du bélier, au rythme de 

l’orchestre, tandis que le chœur chante le poème de la geste du Génie. L’art en Afrique 

noire est dans la vie et la vie est dans l’art.  

3. Un art fonctionnel et utilitaire. L’art africain traditionnel « n’est réellement 

esthétique qu’à la mesure de son utilité : de son caractère fonctionnel »414. La beauté de 

l’objet d’art africain est toujours liée à son efficacité, son utilité et sa fonctionnalité 

sociales, vitales ou magiques et religieuses. Lorsque l’objet assume pleinement sa 

fonction et répond au but pour lequel il a été créé, alors il est efficace et beau. La beauté 

est adaptation de l’objet à son but. Chez Senghor, « l’œuvre d’art est, par essence, 

chargée de dynamite.  

« "L’art pour l’art", c’est l’absence de l’Art [c’est nous qui soulignons]. Car faire 

œuvre d’art, c’est non seulement percer la croûte des apparences pour accéder à la vie 

du réel, qui est mouvement, mais aussi, mais surtout débrider la sclérose de "l’état de 

choses actuel", mais transformer notre vision du monde, donc transformer le monde. Par 

sa seule réalité d’objet, l’œuvre d’art est dotée d’une valeur exemplaire, d’un pouvoir 

révolutionnaire »415.  

Le rôle de l’artiste est de pouvoir changer la vie ; autrement dit, « changer l’esprit et le 

cœur des hommes », plus précisément « les rapports intellectuels et moraux qui unissent, 

d’une part, les hommes entre eux, les hommes avec le monde d’autre part ». Le mérite de 

                                                 
412 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993, p. 20. 
413 Senghor L. S., « L’esthétique négro-africaine », Diogène revue trimestrielle,  n°16, Gallimard, 1956,, 

p. 48. 
414 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993, p. 19. 
415 Ibid., p. 156.  



 

 

l’art africain, nous dit Senghor, « est de n’être ni jeu, ni pure jouissance esthétique : de 

signifier »416. Ainsi dans les arts plastiques comme la sculpture, par exemple, même la 

décoration des ustensiles les plus simples du mobilier populaire, loin de les éloigner de 

leur but pratique et d’être un vain ornement, souligne ce but. C’est un art pratique mais 

aussi spirituel parce que religieux. Les artistes représentent les Ancêtres morts et les 

génies par des statues qui sont, en même temps, symbole et habitacle. Il s’agit de faire 

sentir l’âme des Ancêtres, d’accéder au surréel. 

4. Un art collectif. Celui-ci « n’est pas seulement l’affaire de quelques professionnels, 

mais l’affaire de tous parce que fait par et pour tous »417. Toute manifestation artistique 

est collective, faite pour tous avec la participation de tous : ce qui n’exclut pas l’existence 

de professionnels de l’art, comme les griots, les sculpteurs, les bijoutiers, etc. ; ces 

différents caractères sont également liés.  

5. Le schématisme et le stylisme de l’art africain par l’image et par le rythme. Selon L. 

S. Senghor : l’art africain, « schématise », « résume », « stylise » par l’image et par le 

rythme418. L’image dont il est question ici, n’est pas « une image-équation », mais une 

« image-analogie ». L’image articule « la surréalité » et la réalité. En réalité, l’image-

signifiant suggérée par le mot n’est pas le tout de la réalité. Ce qui intéresse l’Africain, 

d’après Senghor, c’est l’au-delà de l’image signifiant, c’est la vision, la sensation du 

signifié. Sous la réalité, il y a la surréalité. En vérité, c’est derrière la surréalité que réside 

la sous-réalité de l’objet-signe. Grâce à « la raison intuitive, la raison-étreinte »419, 

l’Africain accède à la profondeur du signe et en saisit le sens. En fait, l’art négro-africain 

opère entre le visible et l’invisible. Et la raison intuitive permet à l’Africain d’atteindre le 

sens caché de l’objet-signe ou « symbole d’une sous-réalité » constitutive de « la 

véritable signification du signe qui nous est, d’abord, livré »420.  

                                                 
416 Ibid., p. 34.  
417 Ibid, p. 20. 
418 Ibid., p. 22. 
419 Ibid., p. 18. 
420 Ibidem 



 

 

L’image est le premier soubassement de la poésie et de l’expressivité de l’œuvre d’art 

africain. À côté, le rythme par quoi l’image trouve toute sa puissance d’évocation, de 

suggestion et d’émotion. L.S. Senghor écrit : « Véritablement, c’est le rythme qui 

exprime la force vitale : l’énergie créatrice »421. Le rythme est l’âme de l’image. Il est 

« l’architecture de l’être, le dynamisme interne qui lui donne forme, le système d’ondes 

qu’il émet à l’adresse des autres […]. Il s’exprime par les moyens les plus matériels : 

lignes, surfaces, couleurs, volumes en architecture, sculpture et peinture ; accents en 

poésie et musique ; mouvements dans la danse. Mais, ce faisant, il ordonne tout ce 

concret vers la lumière de l’esprit »422.  

Le rythme est le principe organisateur de toutes les formes artistiques africaines, 

« c’est la chose la plus sensible et la moins matérielle. C’est l’élément vital par 

excellence. Il est la condition première et le signe de l’art… »423.  

Selon Senghor, c’est dans son être que l’Africain découvre le rythme. Pour ce dernier, 

connaître « c’est naître à l’Autre en mourant en soi : c’est faire l’amour avec l’Autre, 

c’est danser l’Autre »424. Il sent donc il est.  

6. Un art explicatif et non descriptif : « il participe du vitalisme symbolique qui anime 

l’ontologie négro-africaine »425. En d’autres termes, l’art négro-africain expose, montre et 

condense dans l’œuvre/objet d’art à la fois les mystères et les énergies du monde en tant 

que tel. Il est concret et donc vise à la clarté des différents liens qui corrèlent 

l’ontologique, la métaphysique, l’esthétique, l’éthique et l’anthropologique dans l’objet 

ou l’œuvre d’art ; il vise à la compréhension de la complexité du réel telle qu’elle est 

saisie et enfouie dans l’objet ou l’œuvre d’art. L. S. Senghor peut affirmer alors : « l’art 

nègre tourne le dos au réel. Plus exactement, il le pénètre de son intuition, comme de 

rayons invisibles, pour, par-delà les apparences, éphémères, exprimer sa sous- ou sur- 

                                                 
421 Ibid., p. 22.  
422 Ibid., pp. 22-23.  
423 Ibid., p. 35. 
424 Ibid., p. 141. 
425 Ibid., p. 20. 



 

 

réalité : en tout cas, sa vie, palpitante et permanente »426. C’est que pour le créateur, ce 

qui compte, c’est de saisir le monde dans le tout de son œuvre (d’art), d’enfouir 

symboliquement la totalité du monde dans le tout de son œuvre et d’expliquer ainsi le tout 

symbolique du monde dans cette totalité artistique achevée. 

7. Un art engagé. Qui dit engagement de l’art africain, dit engagement de l’œuvre d’art 

et de l’artiste africains. Il engage la personne dans et par la communauté427. Senghor 

écrit : « L’artisan poète est situé et il engage, avec lui, son ethnie, son histoire, sa 

géographie »428.  

C’est pourquoi l’objet d’art négro-africain n’est pas une « copie d’un archétype répété 

mille fois »429. Il n’imite pas le réel, il tend à l’expression essentielle du réel ; il est à 

l’opposé du réalisme classique, celui qui fait de l’œuvre d’art une copie conforme du réel 

imité, une reproduction fidèle de la réalité observée. L. S. Senghor souligne : « Parce 

qu’elle est engagée, l’œuvre d’art est toujours d’actualité, encore qu’elle ne donne 

jamais dans l’anecdote »430. On ne se soucie pas de créer une œuvre pour l’éternité. 

L’objet d’art est périssable. L’objet ancien est remplacé dès qu’il se démode ou se détruit.  

L’art africain traditionnel repose donc sur différents éléments constitutifs de 

l’existence africaine. Il n’y a pas de rupture entre le visible et l’invisible, le réel et le sur-

/sous-réel, le cosmos et la nature, le divin et le profane, le symbolique et le concret. 

Senghor pose l’unité du réel, de la vie sociale et de l’art comme marque de la société 

africaine. C’est un art au service de la religion : fonctionnel, utilitaire et engagé ; d’où le 

caractère essentiel de la beauté dans cet art : pratique, voire pragmatique. La chose est 

belle si elle réussit, si elle est efficace ; beauté et bonté deviennent alors synonymes.  

« Voilà, écrit Senghor, les valeurs fondamentales de la Négritude : un rare don 

d’émotion, une ontologie existentielle et unitaire, aboutissant, par un surréalisme 

                                                 
426 Ibid., p. 186.  
427 Diogène n°16, p.49. 
428 Ibidem 
429 Ibidem 
430 Senghor L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Paris, Seuil, 1993, p. 20.  



 

 

mystique, à un art engagé et fonctionnel, collectif et actuel, dont le style se caractérise 

par l’image analogique et le parallélisme asymétrique »431.  

Voilà ce que le Négro-africain apporte au « rendez-vous du donner et du recevoir », à 

la Civilisation de l’Universel. Les chances de la Négritude à ce « rendez-vous du donner 

et du recevoir » sont immenses. Aujourd’hui, le thème de la mondialisation – nous y 

reviendrons – développé par les philosophes, les artistes et même les scientifiques, justifie 

parfaitement la création du mouvement de la Négritude. Dans son sens de mouvement 

culturel, de projet-action, la Négritude répond exactement à l’attente de l’humanisme 

contemporain.  

« La véritable culture, nous dit Senghor, est enracinement et déracinement. 

Enracinement au plus profond de la terre natale : dans son héritage spirituel. Mais 

déracinement : ouverture à la pluie et au soleil, aux apports fécondants des civilisations 

étrangères »432. C’est dans cette seule mesure que l’humanisme sera une Civilisation de 

l’Universel : une civilisation nouvelle, plus civilisée parce que plus totale et sociale. Une 

nouvelle civilisation à l’humanisme de la Négritude. Le Négro-africain doit s’enraciner 

dans ses valeurs multimillénaires de civilisation mais en même temps s’ouvrir aux valeurs 

des autres races, ethnies ou peuples. Il faut, pour cela, définir et étudier les influences 

réciproques des uns et des autres.  

Mais la Négritude a été, depuis son affirmation, l’objet d’attaques non moins 

vigoureuses. L’argument le plus souvent avancé contre la Négritude est que c’est un 

« mouvement culturel » et qu’à ce titre, elle est dépassée par les exigences de la situation 

africaine ou négro-africaine. On pense que la première tâche des Négro-africains est de se 

libérer de l’impérialisme, du colonialisme, du néo-colonialisme et surtout de combattre la 

misère et les maladies. Or le mouvement de la Négritude ne peut que distraire une telle 

vision.  

                                                 
431 Ibid., p.23. 
432 Ibid., p.25. 

 



 

 

Mais ceux qui font ces reproches ignorent que, pour Senghor, la Négritude n’est pas 

une politique idéologique mais une politique culturelle. Elle est dans le but du projet 

humain. Ainsi la Négritude, conclut Sartre dans les dernières pages d’ « Orphée noir », 

« est dialectique ; elle n’est pas seulement ni surtout l’épanouissement d’instincts 

ataviques ; elle figure le dépassement d’une situation définie par des consciences libres 

». Et Senghor, croit, comme Sartre, que la « Négritude est dialectique ». Il croit, plus 

exactement, que, dans la Civilisation de l’Universel – ou la mondialisation, en termes 

plus modernes –, la Négritude constituera un ensemble d’apports essentiels. Elle jouera 

un rôle essentiel dans « le dialogue des cultures », « dans l’édification d’un nouvel 

humanisme plus humain, parce qu’il aura enfin réuni dans leur totalité les apports de 

tous les continents, de toutes les races, de toutes les nations »433. 

Comme on le voit, pour L. S. Senghor, on ne constitue pas une Civilisation de 

l’Universel par une addition des singularités culturelles ou civilisationnelles, mais plutôt 

par « la rencontre et la symbiose » de ce que les différentes civilisations ont en commun 

c’est-à-dire « l’Humanisme ». Cet Humanisme se fonde sur le principe du dialogue et de 

la réciprocité. L’Art, particulièrement la poésie, est aussi, pour Senghor, un élément 

constitutif de cet Humanisme universel en ce sens que la réflexion esthétique participe de 

ce souci d'établir un lieu de convergence entre les cultures. Ce que Senghor appelle 

« Civilisation de l’Universel », ce sont donc les différents apports culturels de tous les 

peuples de la terre au rendez-vous du donner et du recevoir. 

Les théories sur la Négritude ou l’africanité étaient une réaction naturelle face à la 

domination coloniale. Mais aujourd’hui, avec le postcolonialisme et la mondialisation, 

nous sommes dans l’aire des identités nomades et hybrides. Ces appartenances multiples 

constituent, selon Nicole Bacharan (2005), « un facteur d’apaisement » : « Moins 

l’identité est ferme, écrit-elle, moins “l’autre” apparaît étranger, menaçant. C’est 

                                                 
433 Ibid., p. 108.  



 

 

vraiment un monde nouveau qui est en train de s’inventer »434. Ce nouveau monde est 

celui de l’altérité, « d’un humanisme de l’hybridité » 435.  

Souleymane Bachir Diagne nous invite à voir dans la pensée senghorienne un témoin 

du monde ancien sur les ruines duquel l’humanisme nouveau est en train d’être construit. 

Il n’a jamais existé chez Senghor, nous dit-il, « un essentialisme pur, tout d’une pièce, à 

prendre ou à laisser. La négritude n’est pas la pensée des identités séparées… »436. Il cite 

Senghor qui, lui-même, dit, dans une lettre datée du 8 octobre 1970 à son biographe, 

l’américaine Janet Vaillant, que la « Négritude n’est pas une essence » mais un 

« phénomène », « une existence ».  

Comme le croient beaucoup de critiques de Senghor, la Négritude n’est pas la pensée 

des identités distinctes. L’hybridité, le métissage, la mixité sont toujours à l’œuvre pour 

déconstruire l’essentialisme. Pour Senghor, cette hybridité ne se ramène pas seulement à 

un métissage biologique ni seulement à un mélange d’hérédités différentes. Le métissage 

n’est pas, chez lui, un simple état biologique ; c’est aussi une affaire de culture ou, et 

pour dire la même chose, c’est quelque chose qui se cultive. « Il est significatif, écrit-il, 

que les grandes civilisations aient été métisses. Des noms prestigieux se pressent dans ma 

mémoire : Sumer, l’Égypte, la Grèce. Plus près de nous, le Brésil, les États-Unis, l’URSS 

éclairent notre route, notre espoir »437.  

Qu’il s’agisse de l’égyptienne, de la grecque, de la méditerranéenne, de l’africaine, de 

l’américaine, etc., toutes ces civilisations sont métisses, nous dit Senghor. Toutes les 

civilisations du monde ne sont telles que parce qu’hybrides. Il n’existe pas d’identités 

pures puisque l’humanité s’est toujours faite par des héritages multiples. C’est en cela que 

la philosophie esthétique de Senghor est un éloge du métissage. À ce moment, Senghor 

ne parlera pas d’essence ou de permanence mais de fluidité et de mouvement. Certains 

critiques de Senghor sont donc allés trop vite en affirmant que sa philosophie est un 

                                                 
434 Bacharan N., Faut-il avoir peur de l’Amérique ?, Paris, Seuil, 2005, p. 143. 
435 Diagne S. B., op. cit. p. 152. 
436 Ibidem  
437 Senghor L. S., Liberté I, p. 91.  



 

 

essentialisme pur alors qu’elle est aussi, et en même temps – et ce n’est pas une 

contradiction ! – « un humanisme de l’hybridité ».  

 

§ 2. Engelbert Mveng ou les fondements anthropologiques d’une « esthétique 

négro-africaine » religieuse. 

 

Le Jésuite camerounais Engelbert Mveng (1930-1995) s’est aussi intéressé aux 

questions de l’esthétique africaine. Si c’est L. S. Senghor qui a jeté, dès les années 1954, 

les fondements de l’esthétique négro-africaine, il faut dire qu’Engelbert Mveng a eu le 

mérite d’établir les bases anthropologiques d’une esthétique religieuse africaine. Il associe 

anthropologie et herméneutique des arts négro-africains. En 1964, il consacre un premier 

ouvrage à l’anthropologie religieuse et à l’art chrétien africain : L’art d’Afrique noire. 

Liturgie cosmique et langage religieux438. En 1966 il publie aussi Art nègre, Art 

chrétien ?.  

Il traite dans ces deux ouvrages des rapports entre la religion et l’art africain ou plus 

exactement du « langage de la prière négro-africaine » et du « langage de l’art ». La prière 

négro-africaine est l’expression fondamentale d’une vision du monde, d’une vision de 

l’homme, et d’une attitude en face de Dieu, et l’art africain ancien est l’expression du « 

langage de l’âme africaine » ; comme la prière, il « exprime le monde, l’homme, et Dieu 

dans un effort d’unification inachevée »439. Sous ce rapport, on peut dire que son 

entreprise est complémentaire de celle de L. S. Senghor.  

À première vue, on peut penser qu’Engelbert Mveng vise avant tout une 

compréhension chrétienne de l’art africain. Mais au-delà de cette interprétation, il met en 

place un cadre esthétique théorique qui permet de dégager les principes de l’art africain et 

ses rapports avec la religion. C’est là qu’intervient son lien avec L. S. Senghor. Ce 

dernier, on le sait, a beaucoup insisté sur le lien fondamental entre les productions 

                                                 
438 Mveng E. L’art d’Afrique noire. Liturgie cosmique et langage religieux, Paris, Mame, 1964. Il sera 

réédité aux éditions Clé, Yaoundé, 1974. 
439 Mveng E., Ibid., p. 8. 



 

 

artistiques et littéraires et la religion en Afrique : « La littérature et l’art sont ainsi, pour 

l’Homme, des instruments d’essentialisation, qui, dans les temps très anciens, 

participaient de la religion »440.  

Pour Senghor, l’ontologie négro-africaine est unitaire et existentielle. Elle repose sur 

l’idée de force vitale, source de l’être et de vie d’une part, et émanation de Dieu d’autre 

part. Le Négro-africain cherche à accroître la force vitale et l’ensemble du système, c’est-

à-dire la nature animale, végétale, minérale et par-delà au renforcement de « Dieu, de qui 

émane et qui accomplit toute force, lui qui est plus-être, mieux, qui est plénitude de l’Être 

quand les autres ne sont que des étants »441. C’est ce caractère religieux de l’existence 

négro-africaine qui lie chez L. S. Senghor art et religion. Et Engelbert Mveng, en 

interprétant l’art africain comme un langage liturgique religieux débouche sur les mêmes 

conclusions : dans l’univers spirituel et culturel négro-africain, la liturgie de l’art africain 

et la liturgie religieuse sont intriquées. Il écrit à propos de la prière : « Souverain [Dieu], 

lointain peut-être, il est en tout cas la Force tout court pour notre mentalité où l’être est 

force vitale. La prière qui l’appelle au secours de l’homme le révèle comme source d’où 

l’homme attend le salut de son être – force »442.  

Il rejoint ainsi les intuitions senghoriennes. Mais Engelbert Mveng rejoint encore 

l’esthétique négro-africaine de L. S. Senghor sur deux autres points : celui du symbolisme 

et du rythme posés comme « structures fondamentales »443 de l’art africain. On note chez 

L. S. Senghor un entrelacement des notions de rythme, d’émotion et d’ontologie ou de 

métaphysique négro-africaine. Engelbert Mveng, dans le cadre de son anthropologie 

philosophique de l’art et de la liturgie négro-africains parvient aux mêmes résultats : « les 

analyses du rythme nous conduisent, dit-il, au point de départ de la métaphysique 

Bantou»444. Ainsi, pour tous les deux, la question de l’art africain est indissociable de 

celle de la métaphysique africaine. Comme le dit E. Mveng à propos de la prière : « La 

                                                 
440 Senghor L. S., Liberté 5. Le Dialogue des cultures, Paris, Seuil, 1993, p. 19. 
441 Ibidem 
442Mveng E., op. cit., p. 20. 
443 Ibid., p. 8. 
444 Ibid., p. 9. 



 

 

prière est avant tout parole humaine adressée à Dieu […]. Cette parole ne peut être 

séparée du langage dont elle est tirée et qui est notre langage. Je prends le mot dans le 

sens ancien englobant à la fois culture, civilisation, mentalité »445. Il décrit ainsi 

l’enracinement de la prière en tant que parole et langage dans la réalité négro-africaine. 

La prière relève de la métaphysique parce qu’elle relie l’homme à Dieu, mais aussi de 

l’anthropologie parce qu’elle s’inscrit dans les cultures africaines. Elle se fonde aussi sur 

le mode de la répétition, de l’énumération, de l’incantation, etc. Elle a un rythme modulé 

selon la destination de la prière.  

Engelbert Mveng prend pour modèle heuristique et épistémologique les déterminations 

stylistiques de l’Art Bamoun du Cameroun. Son choix est justifié en ces termes : « L’Art 

Bamiléké mérite sa réputation mondiale. L’art Bamoun, qui n’est que l’une des 

expressions d’une civilisation royale, avec sa littérature, sa religion, sa société 

savamment organisée, a eu ce privilège rare d’avoir réalisé, de lui-même, sa propre 

adaptation aux conditions nouvelles de la vie d’aujourd’hui »446.  

Ce qui l’intéresse, c’est l'entrecroisement de la tradition/l’archaïsme et de la modernité 

opéré par l’art bamoun car : « Cet art, comme partout en Afrique Noire, est à la fois Signe 

et Signification. En tant que signification, il est essentiellement sagesse, c’est-à-dire, 

expression du divin (Religion) dans une synthèse qui est beauté (Esthétique, ordre 

politico-social, échelle dialectique du Cosmos reliant la terre au ciel, l’Homme aux 

Esprits et à Dieu)…, une synthèse qui est aussi vérité (à la fois science, technique 

manuelle et philosophie de la vie…) »447. 

Commentant ces propos d’Engelbert Mveng, Shango Lokoho Tumba, écrit dans son 

article « Considérations sur l’esthétique négro-africaine francophone d’hier et 

d’aujourd’hui » : « définir l’art bamoun ainsi c’est-à-dire comme Signe et Signification, 

c’est insister sur l’herméneutique de l’art bamoun et sur son ontologie. C’est également 

souligner la continuité et la convergence métaphysique des arts africains traditionnels ou 

                                                 
445 Ibid., pp. 14-15. 
446 Ibid., p. 51. 
447 Ibid., pp. 51-52. 



 

 

ethniques. Dans le premier cas, on insiste sur le contenu ontologique de l’art bamoun en 

général. Au-delà de la sémantique et de la sémiologie de cet art la question du sens et du 

symbolisme de l’art bamoun recoupe celle de l’image-signe, image symbolique ou 

analogique de L. S. Senghor et de la sous-/sur-réalité de l’image-signe »448.  

Selon lui, les ressemblances entre les deux conceptions esthétiques vont jusque dans 

leur manière d’expliquer les deux aspects spécifiques des arts africains, à savoir le Signe 

et la Signification. Celle-ci dit l’enchevêtrement ontologique du divin, de la beauté et de 

la vérité dans l’art bamoun. Le Signe dit le passé, porte la sagesse ancestrale à laquelle il 

importe d’attribuer de nouvelles significations. En somme, il s’agit d’ouvrir l’ancienne 

perspective de l’art bamoun à l’horizon d’attente actuel. L’actualisation de cet horizon est 

nécessaire pour la continuité entre le passé et le présent, entre hier et aujourd’hui. En tant 

que signe, l’art bamoun annonce les valeurs, les vertus, les vices du passé en même temps 

qu’il introduit à la perception du visible et de l’invisible, le sous-réel et la réalité. Bref, 

signe et signification sont reliés, donc indissociables.  

La création esthétique bamoun, nous dit E. Mveng, procède par « abstraction, 

gauchissement, asymétrie, perspective non optique, mais fonctionnelle »449. Or, ces 

méthodes ne sont pas spécifiques à l’art bamoun. On les retrouve, comme le constate E. 

Mveng, dans toute l’Afrique noire. L. S. Senghor ne dit pas autre chose. Expliquer ou 

interpréter une œuvre d’art bamoun consiste à dégager le mouvement ou le rythme de la 

création artistique bamoun en tant que tel. Il est à quatre temps que voici : du réalisme 

objectif on passe à l’abstraction linéaire, de l’abstraction à la thématique, de la thématique 

à la composition. Ce rythme consiste en une série de perceptions esthétiques successives 

selon le penchant créateur de l’artiste. Enfin, la question de la création esthétique bamoun 

ne se pose pas en termes de critères du beau, du bon et du vrai. Elle se pose par le biais de 

la valeur et de la qualité des « signes esthétiques ». Les signes esthétiques équivalent en 

fait aux objets esthétiques ou artistiques et ce sont les objets rituels, quotidiens, royaux 

                                                 
448 Article publié sur le site : 

http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc 
449 Mveng E., op. cit., p. 52.  

http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc


 

 

etc. Ces objets sont des symboles, des figures dont la fonction est non seulement de 

représenter, de figurer la réalité, mais surtout de rétablir les liens qui lient 

symboliquement l’homme au monde (son environnement), au cosmos et au divin. « La 

symbolique est un langage »450, elle est l’expression de « la réalité de l’univers conçu 

comme un monde humanisé, comme une vie dans laquelle le destin de l’homme et celui 

des choses se font mutuellement»451. 

La symbolique africaine considère donc l’existence de l’homme africain dans sa 

complexité et dans sa diversité, que l’art essaie d’attester à sa manière et que « la prière 

négro-africaine » manifeste également452. L’un de ces signes est le masque qu’on retrouve 

dans toutes les grandes aires artistiques africaines. Le masque « récapitule l’art tout entier. 

Il est à la fois homme, animal et végétal. Il est fonction de l’homme jouant, luttant, 

transformant la nature »453. Et Mveng d’ajouter : « Dans sa signification, le masque 

rejoint tout le drame de la vie. Il fait la synthèse de l’art figuratif et de la danse qui est 

l’art total en qui s’unissent signification et signe dans le geste créateur et vivant de 

l’homme »454.  

Car, en Afrique noire, il n’y a pas de rupture ontologique entre les arts plastiques et la 

danse. Il y a plutôt une continuité. C’est ainsi que le masque est porté, dansé, théâtralisé 

selon les circonstances. Bref, le masque unit à la fois art plastique, art du spectacle et art 

de la parole. Il allie à la fois la symbolique455 et la rythmique africaines. Ici E. Mveng et 

L. S. Senghor convergent par-delà les nuances propres à la sensibilité de deux penseurs. 

Parmi nombre des caractérisations du rythme africain par E. Mveng retenons celles-ci :  

1. « Il est l’expression la plus souveraine de l’âme africaine. Si la vie est le point de 

départ objectif de la métaphysique Bantou, le rythme, peut-on dire, en est le point de 

                                                 
450 Ibid., p. 70 
451 Ibidem 
452 Ibid., p. 71. 
453 Ibid., p. 57.  
454Ibidem 
455 Voir l’étude qu’E. Mveng consacre à la symbolique de l’art africain (pp.70-85) et qui constitue le 

chapitre 3 de L’art d’Afrique noire… 



 

 

départ rationnel[…] Le rythme se situe donc à la racine de la lutte entre la Vie et la Mort, 

l’être et le néant, le temps et l’éternité. »456  

2. Le rythme africain « est d’abord moment de conscience et de liberté »457. Il 

ajoute plus loin : « Le rythme africain est … dialectique »458. Bref, « le rythme africain est 

œuvre de raison et de liberté »459.  

Sous ce rapport, on peut donc retenir quelques constantes : d’abord, la rationalité du 

rythme africain, ensuite le lien entre rythme, liberté et conscience, et enfin rythme et 

métaphysique. Dans l’ensemble, on peut dire que, pour Mveng, le rythme est au cœur de 

l’existence négro-africaine. Il est le principe organisateur de la vie africaine dans sa 

complexité et dans sa dialectique. Le rythme, c’est la vie qui fait naître la mort.  

L’ordre du rythme africain est organisé dialectiquement par un double mouvement qui 

consiste en réalité en unités rythmiques simples et unités rythmiques complexes. Dans le 

premier cas, le jeu rythmique consiste en mouvements alternes simples entre les deux 

mains : si l’une joue un coup, l’autre redouble le coup ; dans l’autre cas, si l’une joue 

deux coups, l’autre en joue trois et ainsi de suite. Le rythme africain en réalité repose sur 

la combinatoire de ces deux mouvements qui reviennent ad infinitum460. Mais ceci dépend 

de l'imagination de l’artiste (chanteur, musicien, danseur, etc.). C’est lui qui crée le 

rythme de la musique et de la danse par exemple. Le montage des courbes rythmiques et 

mélodiques est l’affaire de l’artiste, c’est-à-dire de son talent et de la maîtrise de son art.  

C’est dire que le rythme oscille entre « monotonie et variété » grâce à « un double 

système de démultiplication et d’englobement »461. L’harmonie surgit ainsi de cet effet de 

tumulte et de régularité, de subtiles nuances de la diversité rythmique. Et E. Mveng 

distingue sans les opposer deux types de rythme : le rythme de la parole ou rythme verbal, 

rythme oratoire (la musique, le chant), et le rythme artistique qui comprend le rythme 

graphique (création linéaire), le rythme chromatique (les couleurs), plastique (sculpture), 
                                                 
456 Mveng E., op. cit., p. 86. 
457 Ibidem  
458 Ibid., p. 87.  
459 Ibidem 
460Ibid., p. 88.  
461Ibid., p. 89. 



 

 

chorégraphique (danse, « expression totale de l’âme africaine en tant que génie 

"poétique" »)462.  

Comme on peut le constater E. Mveng, tout comme L. S. Senghor, pose le rythme 

comme donnée esthétique essentielle de la culture et des civilisations africaines, en 

particulier de tous les arts. Pour lui, le rythme est inhérent ontologiquement aux arts 

africains et il l’étend également à l’art religieux ou chrétien négro-africain463. L’ontologie 

du rythme négro-africain en tant que tel lui assigne un but à la fois immanent et 

transcendant : immanent, parce que le rythme s’enracine dans le sol de la réalité 

quotidienne, avec ses coïncidences, ses gaietés et ses souffrances, transcendant, parce 

qu’il y a un dépassement du vécu, du concret et l’inscription dans le cosmologique, le 

théologique, le symbolique. Dans le rythme, s’éprouve le lien de l’homme au monde, à la 

nature, au cosmos et au divin. Le rythme est aussi langage de l’arrachement ou du 

déracinement de l’homme à la vie dans ses contradictions, sa complexité, ses difficultés et 

ses succès.  

L’Art et l’Artisanat africains est aussi un ouvrage où E. Mveng met en place une 

esthétique négro-africaine générale c’est-à-dire applicable à tous les arts africains. Il 

reprend les grandes intuitions émises dans L’Art d’Afrique noire. Liturgie cosmique et 

langage religieux, qu’il applique cette fois aux arts traditionnels et à l’artisanat africains. 

Il s’agit ici, d’une part, de dire ce qu’est l’art traditionnel et sa visée fondamentale : « une 

vaste encyclopédie populaire où se lisaient la sagesse d’autrefois, les connaissances 

scientifiques, la conception du monde et de l’homme, la religion, la société, les travaux de 

tous les jours et les métiers, les jeux et les loisirs, et par-dessus tout, l’histoire du peuple 

créant sa pérennité à travers le temps »464, et d’autre part, de décoder « le langage 

symbolique des arts » en tant qu’expression et archive de l’histoire négro-africaine et par-

delà de la civilisation négro-africaine465. 

                                                 
462 Ibid., p. 93.  
463 Ibid., pp. 104-114. 
464 Mveng E., L’Art et l’Artisanat africains, p. 7. 
465 Ibid., p. 7.  



 

 

Le travail d’E. Mveng participe de l’archéologie de l’art africain et de l'interprétation 

de ses langages c’est-à-dire de ses « signes et symboles », expression de la métaphysique 

et des cosmologies anciennes, mais aussi expression de sa « modernité ». Il veut 

reconstruire l’histoire de l’Art traditionnel ou Art nègre des Temps Modernes ou de la 

Renaissance jusqu’à 1977. D’où cette première observation : « L’art africain que l’on 

découvre dans les Temps Modernes apparaît comme un art total. Il représente l’homme. 

Il représente tout l’homme. Il représente toute sa vie. Les costumes (masques, parures), la 

musique et la danse, l’architecture, la sculpture et l’art décoratif, tout cela permet à 

l’homme d’associer tous les êtres à son destin, en transformant par l’art la nature »466.  

En d’autres termes, l’art africain traditionnel est un art holistique figurant la totalité de 

l’existence et de la vie. Le holisme artistique de l’art africain traditionnel que relève E. 

Mveng lui a permis, sur le plan épistémologique, de tirer des constats et des principes à 

même d’aider à sa compréhension dans sa polymorphie, dans sa richesse, et dans sa 

cohérence.  

Ce qui se trame chez L. S. Senghor et chez E. Mveng, c’est la mise en place d’une 

esthétique générale ; c’est-à-dire applicable à toutes les formes d’art de l’Afrique noire, 

dans leur particularité et dans leur complémentarité, dans leur unité et dans leur 

continuité. On peut désigner cette esthétique « trans-/inter-genre » comme une « méta-

esthétique ». Les deux penseurs ont fondé leur entreprise esthétique sur la recherche des 

données constantes entre les genres et formes d’art qu’ils ont posé comme élément 

anhypothétique de leur théorie esthétique totale. Une théorie esthétique générale, globale, 

qui dépasse la particularité des esthétiques locales ou régionales propres aux formes d’art 

spécifiques, et qui les renouvelle en les dépassant.  

 

                                                 
466 Ibid., p. 15. 



 

 

§. 3. Georges Ngal ou l’esthétique de la rupture  

  

Le Congolais Georges Ngal (né en 1933), dans le même sillage que Senghor et Mveng, 

va aussi dégager les fondements d’une théorie esthétique négro-africaine. Il pose sa 

réflexion esthétique à partir de deux lieux : la littérature et les arts plastiques. Son 

expérience d’écrivain, de critique littéraire et de philosophe de l’art lui apporte une aide 

considérable dans la constitution de son esthétique, de sa philosophie du style.  

Dans ses ouvrages Aimé Césaire. Un homme à la recherche d’une patrie467 et Création 

et rupture en littérature africaine468, il met en avant la notion de rupture. Si dans le 

premier la rupture dit la spécificité esthétique de la poésie lyrique et de la poésie 

dramatique de Césaire, le caractère novateur de l’écriture poétique et dramatique d’A. 

Césaire, dans le second ouvrage, cette notion caractérise à la fois les innovations et 

changements de paradigme esthétique dans la création romanesque. Cette esthétique de la 

rupture est aussi esthétique de la transgression des codes, des normes et valeurs existants. 

Et G. Ngal de préciser : « La rupture s’effectue à l’intérieur d’un champ idéologique, 

intellectuel et littéraire déjà constitué »469.  

Il distingue ainsi plusieurs ruptures dans le champ littéraire négro-africain 

francophone : celle de la Négritude qui se traduit par « une conscience d’un nouveau 

champ littéraire (et intellectuel) avec ses procédés et ses règles artistiques, en rupture 

avec la littérature des devanciers nègres (littérature d’assimilation) et aussi en rupture 

avec la littérature occidentale classique, avec ses supports et échanges linguistiques 

(champ linguistique : ouverture et autonomie) »470 ; celle de l’émergence du roman anti-

colonialiste des années cinquante, qui place le combat politique au centre de 

                                                 
467 Ngal G., Aimé Césaire. Un homme à la recherche d’une patrie, Présence Africaine, Paris, 1994, 2e 

édition revue, corrigée et augmentée [NEA, Dakar/Abidjan, 1975, 1e édition] 
468 Ngal G., Création et rupture en littérature africaine, Paris, L’Harmattan, 1994. 
469 Ibid., p. 18.  
470 Ibid., p. 24.  



 

 

l’œuvre : « Un nouveau sujet, un nouveau regard, un nouveau ton »471. Ici se manifeste la 

conscience de la rupture idéologique des écrivains par rapport à l’idéologie coloniale.  

Mais la rupture majeure intervient, toujours selon G. Ngal, autour des indépendances 

en 1960. Ici, il y a concordance entre l’écriture et l’Histoire, dont l’œuvre lyrique majeure 

de Tchicaya U’Tamsi peut être le paradigme. La quatrième coupure épistémologique a 

trait aux années 1968-1970, inaugurées par Le devoir de violence (1968) de Yambo 

Ouologuem et Les Soleils des Indépendances (1968) d’A. Kourouma. Ici les écrivains 

critiquent « le contexte global de l’espace africain »472 au sortir des indépendances. 

L’écriture – le discours littéraire – porte les marques de la conscience critique des 

écrivains face à la faillite des indépendances africaines et à la gestion politique 

désastreuse « des partis uniques et des dictateurs-Pères des nations »473. L’ultime rupture 

intervient à l’aube des années 1980 avec La Vie et demie (1979) de Sony Labou Tansi, Le 

jeune homme de sable (1979) de Williams Sassine, Les Crapauds-brousse (1979) de 

Tierno Monénembo et d’autres œuvres telles Le Pleurer-Rire (1982) d’H. Lopes, L’Écart 

(1981) de V.Y. Mudimbe, Le Pacte de sang (1984) de Pius Ngandu Nkashama, etc. 

Comme on le voit, la notion de rupture et de création littéraires vont de pair ici pour 

dire le phénomène de renouvellement esthétique opéré dans le champ de la littérature 

négro-africaine francophone. Le critique a essayé d’en restituer la chronologie à travers la 

généalogie des formes et discours littéraires négro-africains francophones dans le temps et 

l’espace.  

Dans Esquisse d’une philosophie du style. Autour du champ négro-africain (Tanawa, 

Paris, 2000) le critique reprend à nouveau la question des fondements d’une philosophie 

du style négro-africain. Si la rupture marque un changement de perspective littéraire, 

esthétique et éthique, si elle ouvre l’espace du roman à des cosmologies nouvelles et des 

nouvelles complexités narratives et esthétiques, si elle ouvre le nouvel âge de la littérature 

romanesque d’Afrique noire francophone, il reste qu’en tant que telle, elle ne permet pas 

                                                 
471 Ibid., p 25.  
472 Ibid., p. 26. 
473Ibid., p. 27. 



 

 

de dégager le style négro-africain à proprement parler. C’est à cette urgence que répond 

alors Esquisse d’une philosophie du style. La réflexion philosophique de G. Ngal vise à la 

constitution, sur des bases solides, de l’esthétique négro-africaine, du style négro-africain 

à travers l’examen des prédicaments anthropologique, herméneutique et esthétique de 

l’art traditionnel et de l’art moderne474. Pour lui, le style négro-africain « réside 

essentiellement dans la répétition des énoncés, qui elle-même a un fondement 

ontologique»475. 

Au principe de répétition énonciative comme modalité de la création artistique 

plastique, il faut ajouter le principe de l’individuation de l’œuvre, qui implique la relation 

critique et dialectique de l’auteur – écrivain, artiste – avec la communauté. Dans l’œuvre 

produite par un individu s’entrecroise le destin du créateur et celui de sa société. Si 

l’écrivain se singularise, se détache de sa communauté, l’artiste contemporain en 

revanche s’enracine dans le contexte socio-économique et socio-politique de son pays. 

D’autre part, les critères du beau c’est-à-dire d’appréciation de l’œuvre d’art, changent 

selon les contingences de l’histoire et les mutations que subit l’Afrique noire. 

L’art tribal ou ethnique cesse d’être le modèle et la référence. L’art contemporain 

s’enracine dans le temps et l’histoire présents, actuels. En réalité, il oscille entre 

présentisme et archaïsme (passé, tradition). Le style de l’art plastique devient ainsi 

personnel tout comme celui de l’art littéraire, et porte les stigmates des mutations 

politique, culturelle, sociale et économique. Si l’écrivain parle en son nom propre, l’artiste 

en revanche a du mal à trouver sa voie. D’où l’émergence des arts naïfs, des arts des 

aéroports ou de l’art pour touriste, une création alimentaire à souhait. L’art du quotidien et 

des exclus tend à supplanter les arts officiels qui sont célébrés par les puissants. Il porte 

les symbolismes et les mythologies nouvelles qui nourrissent les imaginaires des pauvres 

                                                 
474 Nous renvoyons ici à la présentation de Tumba Shango Lokoho : « Les Lignes d’un style. Georges 

Ngal, Esquisse d’une philosophie du Style. Autour du champ négro-africain »,, in Literary 

Research/Recherche littéraire n°37-38, Journal of International Comparative Literature 

Association/Revue de l’Association Internationale de Littérature Comparée, 2002, pp. 260-271. 
475 Ngal G., Esquisse d’une philosophie du style. Autour du champ négro-africain, Tanawa, Paris, 2000, p. 

13.  



 

 

et oubliés des pouvoirs en place. De ce fait, ce sont des arts de la transgression ou de la 

contestation ayant un fort pouvoir ironique, humoristique, voire sarcastique.  

Sous ce rapport, nous pouvons donc dire que la théorie esthétique négro-africaine 

esquissée dans Esquisse d’une philosophie du style essaie de concilier les intuitions de L. 

S. Senghor et d’E. Mveng avec les intuitions de la phénoménologie, de l’ontologie, de 

l’anthropologie de l’art et de l’écriture. La recherche du langage approprié pour définir le 

style négro-africain est la tâche centrale d’Esquisse d’une philosophie du style. En même 

temps, cette recherche montre les difficultés d’asseoir une méta-théorie esthétique ou une 

méta-esthétique à même de rendre compte de l’œuvre artistique et de l’œuvre littéraire 

négro-africaines.  

 



 

 

SECTION 3 : ESTHÉTIQUE ET CRITIQUE D’ART EN AFRIQUE NOIRE  

 

§ 1. Jean-Godefroy Bidima et sa philosophie de la « Traversée »  

 

Bidima définit l’esthétique de la négritude comme une esthétique « moniste (la force 

vitale en est la base) », « essentialiste (l’essence émotive du Nègre) », « culturaliste », 

« romanesque » (1997 : 20-21). Cette dernière, avec son cortège de régressions et de 

retour aux sources, aura deux conséquences sur les conceptions d’un art authentique : 

l’impasse de la restitution et le problème des fixations. Dans la restitution, il s’agit 

« d’assumer un passé en le rehaussant », « la quête d’un passé perdu ». Les négrologues 

sont convaincus que certaines valeurs du Nègre ont été aliénées par l’esclavage et la 

colonisation et que « l’âme nègre », en exil, vit hors de son vrai foyer. Ce sentiment de 

manque de foyer implique l’idée de « retour au pays natal », à l’Afrique-Mère. Bidima 

observe ainsi chez les tenants de la négritude « un romantisme populiste et 

conservateur ». Ils développent « une mystique conservatrice de diaspora noire et essaient 

« d’hypostasier la communauté » au lieu de s’intéresser aux vrais problèmes de la société. 

La négritude devrait, selon lui, « penser le passage de la communauté à la société ». Elle 

« s’est posée en affirmation du sens et au devoir-être de cette communauté » alors qu’elle 

gagnerait à penser à une réflexion sur la transition et la translation. Elle se pense « en 

position/action » alors qu’elle devrait être « transition » (1997 : 22).  

Les fixations, quant à elles, empêchent au mouvement de la négritude « de créer une 

esthétique pluridirectionnelle qui n’aurait plus eu pour arrière-fond la "notion de race 

noire" » (1997 : 22). Elle n’a fait que produire des fixations obsessionnelles (le Blanc, 

l’Occident) et des boucs émissaires (la colonisation, l’esclavage) qui ont profané 

l’unification et l’harmonie du peuple noir. Ce qui n’est, pour Bidima, qu’une pure vision 

de l’esprit, « car toute totalité sociale est traversée de tensions » (1997 : 23) ; or il manque 

à la négritude la pensée sur la frange, sur l’interstice et sur les marges.  



 

 

La négritude essaie de « redonner un sens à l’histoire du nègre ». Sa conception 

esthétique s’est donc limitée « au paradigme de l’identité » alors qu’elle devait aussi 

penser « au paradigme du complexe » qui, lui, « fait attention aux médiations, aux écarts, 

aux seuils et aux incertitudes ». Ce n’est qu’un mouvement de contestation, « une ruse du 

système colonial » en ce sens qu’elle correspondait à une contestation plus ou moins 

tolérée. 

Bidima reproche aussi à la négritude et à ses conceptions esthétiques de ne pas 

considérer en même temps l’« indécidabilité de l’origine de l’œuvre d’art » et 

« l’indécidabilité de la destination » dans la création des arts africains. D’une part, tout 

artiste s’inscrit dans une certaine filiation et dans un certain style, et tout auteur qui se 

veut original se considère lui-même comme le point de départ de son œuvre : « dès lors 

l’œuvre d’art africain se situera dans l’aporie et l’indécidabilité d’une origine, qui marque 

à la fois la continuité historique et la discontinuité poétique » (1997 : 25). D’autre part, 

dans la production artistique se posera toujours l’identité du destinataire à savoir qui doit-

on choisir entre les observateurs, les critiques d’art et les acquéreurs. Une question se 

pose alors de savoir si l’artiste, à travers l’unité de l’œuvre, peut prévoir la multiplicité 

des destinataires. 

Critiquant l’esthétique de Senghor, Bidima écrit : « Senghor fonde son esthétique sur la 

notion de rythme qui exprime selon lui l’essence émotive du Noir. […] Au fond de cette 

conception senghorienne de l’art se trouve une approche essentialiste de l’Histoire et du 

Sujet : l’art africain est rythme, l’Africain est religieux, ce qui est inexact car il y a eu un 

art ludique (les sculptures des pions du jeu Abia au Cameroun) et érotiques (les tatouages 

sur la peau) »476.  

Selon Bidima, cette conception religieuse et mystique de l’art ne fait que répéter les 

schèmes coloniaux. Cet essentialisme est très « réducteur » car le discours sur l’art 

africain ne doit pas négliger « la parole et surtout le regard du sujet »477. Il va ainsi 

                                                 
476  Bidima J. G., « Art de la critique, critique de l’art : pour une théorie critique des arts africains », in Art 

et Philosophie, ENS, 1998, p. 59. 
477 Ibid., p. 59. 



 

 

explorer le discours de l’art à travers la parole (le mythe) et la place du sujet et de la 

communauté. Une étude sur les arts africains ne peut ignorer les rapports aux mythes et à 

l’oralité. Le mythe nous permet de lire l’objet et l’activité artistiques à partir de l’oralité 

et de « l’opérationnalité propre au mythe »478 : par l’art, le mythe « offre une lisibilité 

archéologique et téléologique du social »479. Avec le mythe, l’art africain entre « dans le 

jeu du même et de l’autre, de l’ici et de l’ailleurs, de l’être-là et du non-encore, du visible 

et de l’invisible »480. Le mythe a une fonction « programmatique », « paradigmatique » et 

« figuratif ». Il peut aussi être « tragique » et « festif ». Avec le mythe, l’art africain se lit 

selon « la narration », « l’étiologie », « la symbolique » et « le religieux ». 

Les arts africains ont intérêt, écrit Bidima, « à intégrer le mythe pour deux raisons : 

l’interculturalité et la ruse »481. Les mythes voyagent partout et « une recherche 

interculturelle » devrait tenir compte de cette région à « géométrie variable » qu’est le 

mythe. Les mythes inspirent les artistes mais aussi l’existence même des communautés. 

L’évaluation des arts africains a toujours fonctionné selon « le paradigme du plein »482. 

On s’est attardé sur la tradition et son reflet sacré sur les arts. Ils ont un sens immuable, 

plein, qu’il faut dévoiler pour découvrir l’esprit du peuple africain. Mais l’auteur d’ « Art 

de la critique, critique de l’art… », suggère aussi de lire les arts selon « le paradigme du 

vide ». Il voit l’art non pas comme une « position » mais comme « une disposition à… ». 

L’esthétique du vide est pour lui « incomplétude », « franchissement », « passage », 

« indétermination », « essai ». Le philosophe Camerounais veut savoir ce que devient un 

art qui cherche « son impossible à travers un non-lieu », comment les arts et les artistes 

africains expriment l’impossibilité, l’irreprésentable, « le non-encore », comment les 

objets d’art passent-ils de « la présence à la possibilité de présence », de « l’immédiateté 

à la possibilité ». Cette inscription des arts africains dans le possible les rend utiles pour 

un dialogue universel. Car si leur message dépasse celui assigné à leur communauté 

                                                 
478 Bidima J. G., L’art négro-africain, P.U.F, 1997, p. 45. 
479 Ibid., p. 45. 
480 Ibid., pp. 45-46. 
481 Ibid., p. 50. 
482 Ibid., p. 62.  



 

 

d’origine, ils deviennent compréhensibles aux non-Africains et s’ouvrent ainsi à l’altérité, 

au futur et à la modernité. Pour Bidima, les arts africains ne sont localisés ni dans 

l’apparaître de l’objet ni dans n’importe quel rite. Car cet apparaître est « transport », 

« transfert » et « transit » : les arts africains transportent vers le sujet, transitent par la 

temporalité et se veulent « un transfert d’activités et d’interprétations multiples »483. Et le 

seul rite qui vaille dans les arts africains c’est d’abord le jeu. Ce dernier ouvre sur un 

processus de différenciation, qui fait qu’à chaque répétition il y a jeu et renvoi du 

possible. Comprendre les arts africains suppose la considération des notions de 

« médiation » et de « relation ». L’œuvre d’art lie l’artiste à sa communauté, et le délie en 

même temps, car créer c’est aussi transgresser : « Trois termes traduisent la situation de 

l’art africain : transmission d’une histoire individuelle et communautaire, transit entre 

les croyances représentées et le plaisir esthétique et transformation de l’histoire du sujet, 

de la nature et des aspirations de la communauté. Si l’art africain est transmission 

(héritage reçu), transition (nœud de transferts) et transformation (histoire et praxis), sa 

mission actuelle suggère que la seule formation artistique et historique qui vaille est celle 

qui décline ses sites (producteurs et récepteurs) comme trans-situs (lieux traversiers)»484. 

Bidima suggère ainsi une lecture traversière de l’histoire de l’art africain. Il étudie l’art 

africain en le plaçant du côté de la souffrance. L’art est, pour lui, un « martyr » ; il est 

« témoin d’une époque avec sa violence ». Ce qui intéresse Bidima, ce n’est pas l’histoire 

africaine des vainqueurs tribaux, mais celle des « sans-espoirs » et des « vaincus ». Il nous 

invite à étudier l’art africain des exclus, des rejetés et des bannis de la société africaine 

traditionnelle. Sa théorie critique de la société est influencée par trois penseurs : Adorno 

qui met l’accent sur l’art et la critique, Marcuse sur l’art et l’utopie, et surtout l’art et la 

souffrance des vaincus (Benjamin). Ainsi conceptualise-t-il l’histoire des arts africains. 

 

                                                 
483 Ibid., p. 63.  
484 Ibid., pp. 63-64. 



 

 

A. L’art « négro-africain » des « marginaux » et des « exclus »  

 

Le regard sur l’art africain traditionnel a toujours été orienté vers ce que Bidima 

appelle la société « normale » ou « l’art officiel des dignitaires tribaux de la société bien-

pensante»485. Ce qui est représenté en général, c’est surtout les enseignes des pouvoirs 

royaux ou les objets de la reproduction et de la normalisation de la « machinerie 

sociale »486. On ne présente, en effet, de l’art africain que sa face « normale » et 

« triomphaliste », que ce qui constitue la stabilité et l'unité des sociétés africaines. Or, la 

société africaine, comme toutes les autres sociétés, a produit une culture de la marge et, 

dans cette dernière, « les exclus élaborent des stratégies de débordement »487. Mais leurs 

productions artistiques furent complètement oubliées dans la présentation des arts 

africains. Tout ce qu’ils ont produit n’a pas été pris en compte. On écarte ainsi de la 

présentation des arts africains tous les objets artistiques dont « l’existence constituait un 

contrepoint et une fausse-note »488 dans les sociétés africaines.  

 La plupart des discours sur l’art africain ne s’occupent que de l’art africain officiel. 

Trois raisons expliquent, selon Bidima, cette lecture non critique de l’art africain :  

1. La première raison est d’ordre « méthodologique » : le triomphalisme serait un 

débordement sur l’art africain du triomphalisme de la lecture occidentale de l’histoire de 

l’art. C’est ainsi que l’on a présenté l’histoire de l’art africain comme « un appendice 

d’une certaine lecture de l’histoire de l’art occidental »489. Celle-ci n’a présenté, jusqu’à 

une époque récente, qu’un art officiel et reconnu par la société occidentale bienfaisante : 

celui de la Grèce antique et du Moyen Âge. Elle ne s’est pas occupée de l’art des esclaves 

qu’il y avait en Grèce, ni de l’art des exclus du Moyen Âge490. Ce qui l’a intéressé, c’est 

surtout l’art officiel toléré ; celui des grands événements et des grands personnages. Selon 

                                                 
485 Ibid., p. 97. 
486 C’est-à-dire les « outils utilisés dans un mode de vie codifié par les rapports d’âge ou de castes, objets 

magico-rituels pour maintenir l’équilibre social », p. 98. 
487 Ibid., p. 97. 
488 Ibid., p. 98.  
489 Ibid., p. 99. 
490 Celui des sorcières, béguines, hérétiques…etc. Ibid., p. 100. 



 

 

Bidima, « c’est cette vision triomphante de l’histoire qui a été appliquée à l’art africain 

aussi bien par les Occidentaux que par les Africains »491. 

2. La seconde explication est « politique ». Le fait de montrer l’art des grands 

royaumes et tout ce qui était autorisé socialement, avait pour but d'évaluer la symbolique 

des pouvoirs politiques royaux. On pensait que si la royauté était soumise à l’idéologie 

des colons, « le reste de la société allait suivre », d’où la considération des arts royaux. 

Mais pour Bidima, cela ne doit pas être une raison pour ignorer les pratiques artistiques 

marginales.  

3. La troisième raison est « épistémologique ». En rejetant « l’art des marges », on 

maintient « une saisie homologique » de la création artistique africaine. Les objets d’art 

africain sont « homologuables » et « indexables aux lieux ». Ainsi, on peut comprendre 

une œuvre d’art à partir de son lieu de création et réciproquement pour comprendre un 

lieu, on peut partir de l’objet d’art. On assiste ainsi à une interdépendance entre l’objet 

représenté et les lieux d’indexation.  

Ces trois raisons qui expliquent la lecture non critique des arts africains traditionnels, 

pousse Bidima à dire que l’histoire de l’art africain doit non seulement être « réécrite du 

point de vue de l’in-signifiance, de ce(ux) qu’on ne voit pas, de ce qui a été sublimé et 

refoulé »492, mais aussi du point de vue d’« une pensée des « non-lieux » inassignables et 

inappropriables »493 : il s’agit de passer de « l’Être au non-encore, de la simple présence 

à la possibilité de la présence, de l’immédiateté à la possibilité et de l’identifié à 

l’horizon »494. On inaugure ainsi une épistémologie où seul l’hétérogène est pris en 

compte.  

Les principales caractéristiques de cette esthétique et cet art des marges sont, pour 

Bidima, « l’ex-centricité » et « l’hétérologie ». Dans l’esthétique excentrique, l’objet n’est 

pas subordonné à l’immédiateté. La recherche de l’ex-centricité inclut l’absence d’un 

espace épistémologique. Il ne s’agit pas d’étudier l’objet en fonction de l’artiste, ni en 

                                                 
491 Ibid., p. 100.  
492 Ibid., p. 99.  
493 Ibid., p. 101.  
494 Ibidem 



 

 

fonction de l’observateur, ni en fonction de la tradition, de l’État ou du marché, mais 

plutôt de voir comment se font les aménagements (objet/artiste, objet/observateur, 

forme/contenu) et comment se créent les réseaux de l’art africain. L’esthétique 

hétérologique serait, pour Bidima, la principale approche de l’art des marges. 

L’hétérologie est la « science de ce qui est tout autre »495. Le Tout-autre indique la 

« dimension excrémentielle » de la praxis sociale en Afrique noire. Il s’agira d’aller vers 

cette marge qui n’a jamais été mesurée et homologuée, afin de voir comment la société à 

travers l’art rejette l’insignifiant et dans quelle mesure les résidus et les déchets 

« inassumables » et « inappropriables » peuvent garantir à la société sa propre transition. 

Le regard doit donc être tourné vers ce que Bidima appelle « une esthétique du résiduel », 

c’est-à-dire une esthétique qui parlera du « différencié » et du « polémique » et non du 

« posé ». Dans cette esthétique, le critique cherchera à comprendre pourquoi les éléments 

hétérogènes sont toujours attachés à des pratiques tolérées. Il partira de l’objet et de 

l’activité de l’artiste pour aller vers les représentations afin d’établir pour chaque objet ses 

« seuils », ses « essais » et, pour l’artiste, ses « intensités ».  

Ce qui manque aujourd’hui à l’écriture des arts d’Afrique noire, c’est, affirme Bidima, 

un examen critique joint à une pensée critique qui voit en chaque objet d’art les 

empreintes d’une histoire non encore achevée. Toutefois, Bidima reconnaît lui-même que 

les exemples des arts des marges sont bien rares en Afrique. D’ailleurs, il ne cite que trois 

cas : le sculpteur Yoruba Sarakutu Ayo, la sculptrice Sénégalaise Seyni Camara et les 

femmes Beti du Cameroun qui ont élaboré un art contestataire. Chez les Yorubas, dit-il, 

des artistes ont violé les canons esthétiques officiels et ont produit un art des marges : ils 

représentaient des étrangers, des criminels et des fous496. En sculptant le barbare, l’artiste 

Sarakutu Ayo de Abeokuta (Nigeria), « mettait en question le ridicule et le caractère laid 

et barbare de sa propre société »497. Il s’écarte ainsi des canons esthétiques dominants et 

                                                 
495 Bidima emprunte cette expression à Georges Bataille dans ses Œuvres complètes, II, Paris, Gallimard, 

1970, p. 61.  
496 Ibid., p. 103.  
497 Ibid., p. 104.  



 

 

« produit une culture de la marge qui assure à la sculpture yoruba son principe de 

différenciation. Il se produit une alliance entre éthique sociale, esthétique et dérision »498.  

Quant à Seyni Camara, elle sculpte des personnages « bizarres », « fantastiques ». Elle 

n’est pas restée prisonnière du matériau traditionnel diola, ni même de celui importé. Elle 

ne représente pas les cosmogonies diola, ni les « indépendances sénégalaises », ni même 

la culture diola, elle « donne vie à ses visions ». Son art parle en son propre nom ; il n’est 

pas fait selon les goûts des touristes et ne répète pas la tradition. Un art africain critique se 

doit de « se retirer », « se taire ». Seyni Camara est une artiste autonome. Elle ne travaille 

pas pour de l’argent, mais pour elle-même, et c’est ce dialogue avec elle-même qui lui 

permet de parler en son nom. Elle ne sculpte pas pour « prouver l’africanité diola », « ni 

pour honorer la politique culturelle de l’État sénégalais, ni pour la famille, ni pour se 

faire reconnaître, elle raconte et représente – comme tout artiste authentique – son 

aventure existentielle qui indexe, contredit ou traduit le drame des communautés 

sénégalaises. Elle n’attend pas les infrastructures étatiques d’une école d’art ou d’un 

marché florissant, elle veut, à travers ses sculptures « bizarres » et énormes, se situer 

dans l’é-normité (ce qui est au-delà de la norme) »499. 

Autre art des marges que nous rapporte Bidima, c’est celui des femmes beti du 

Cameroun qui « ont élaboré un art négatif ».500 Elles ont, en effet, « une forme de 

musique qui n’est pas organisée en orchestres structurés, il n’y a même pas à proprement 

parler, des chants codifiés et figés en disques, mais une improvisation toujours 

circonstanciée. C’est une musique diffuse qui refuse l’oppression »501.  

Elle n’est pas « institutionnalisée », ni « systématisée ». Ce n’est pas une musique 

industrielle. Chez les Beti du Sud Cameroun, par exemple, il existait des musiques 

populaires, par lesquelles les femmes remettaient en question quelques aspects de leur 

société.  

                                                 
498 Ibid. 
499 Ibid., p. 105.  
500 Bidima J. G., « L’art négro-africain des " sans-espoir" », in revue Raison présente, n°82, 1987, p. 132.  
501 Ibidem 



 

 

« Des danseuses en file indienne à la soliste psalmodiante, des chants improvisés aux 

corps dépareillés qui dansent à l’unisson, des mères qui se balancent légèrement aux 

enfants qu’elles portent en leur ventre ou endormis dans leur dos, il y a une union 

libidinale et communicable. »502 Cet agencement scénique débouche sur une narration. 

Dans cette société, comme dans toutes les sociétés africaines d’ailleurs, l’oralité et le 

verbe sont des éléments importants à travers lesquels les femmes pouvaient exprimer leur 

contestation sous forme de chansons. Cette contestation était improvisée et passait tout en 

revue : « Ici le récit dithyrambique est exclu et la satire en vigueur»503. Bidima en cite 

d’ailleurs quelques couplets chantés en langue ewondo :  

 

« Soliste : Ye odi wa de di, dzom ese he abum, Oke ka minlo angakaya mvofon. Auto 

centré zin asiki, Auto-ventré nye mayen, emgbel abum ndzo mayen, Mot édut nye mayen !  

Traduction :  

Soliste : Tu as trop mangé comme ça ! Tout dans le ventre, Qui trop embrasse mal 

étreint !, Il n’y a pas d’Autocentré. Je ne vois que l’auto-ventré, Je ne vois que la bedaine 

surchargée et flasque, C’est la grande robe que je vois.  

Signification :  

C’est une critique politique basée sur le slogan politique d’Ahmadou Ahidjo 

« développement auto-centré, par les Camerounais, pour les Camerounais ! » Ce soi-

disant développement auto-centré était en fait un développement de l’avoir du 

ploutocrate au pouvoir. L’engraissage des bedaines et la vénalité des politiciens 

benoîtement murés dans leur égoïsme…C’est ce que le peuple voit et non le 

développement auto-centré. La robe musulmane qui cachait un ventre gonflé de 

suffisance et d’embonpoint, de Monsieur Ahidjo, c’est ce que le peuple voit. Cette 

structure narrative débouche sur l’étude de la finalité de cette pratique du diffus ; finalité 

esthétique et politique »504. 

                                                 
502  Ibid., p. 134.  
503 Ibidem 
504 Ibid., p. 136.  



 

 

 

Sur le plan esthétique, on valorise le corps. Celui-ci est considéré non pas comme un 

objet d’ « intégration » ou de « consommation » mais plutôt comme objet de 

« contestation » et de « provocation ». Cette expression du corps est aussi l’expression de 

« tous les corps », de « tout le corps social ». On valorise aussi l’imagination car la 

musique n’est pas prédéterminée par un code. Toutes les chansons sont improvisées. 

« Si code il peut y avoir, écrit Bidima, il se fabrique sur le champ et par tous, ce qui 

implique sur le plan artistique la remise en question de la notion de génie »505.  

 

Toutes les femmes dansent, créent des rythmes. Toutes improvisent et peuvent être 

solistes. C’est dire donc qu’on ne peut « hypostasier » quelqu’un comme les artistes des 

grands studios de musique. « S’il n’y a pas de génie, alors s’efface la réduction de 

l’artiste comme "idole-marchandise" »506. Les artistes des grandes maisons de disque « ne 

sont plus des personnes, mais des choses interchangeables par la puissance des valeurs 

de la Bourse »507. 

Sur le plan politique, un art qui n’est pas commandité par le pouvoir impliquait une 

victoire, une indépendance. Les femmes refusaient d’exprimer les aspirations de ceux qui 

sont au pouvoir. La politique culturelle d’un pays doit être « collective ». Elle ne devrait 

pas être décidée uniquement par les gouvernements. Elle ne doit pas se faire en termes 

« d’objectifs à atteindre », « de plans quinquennaux », « de devis, de chiffres, de 

subventions et crédits », mais en termes de « création à partir de la base » et surtout en 

termes de « DÉSIR ». La politique désigne avant tout la cité et non le gouvernement. 

C’est une affaire de tous.  

Ce qui préoccupe ici Bidima, ce n’est pas les articulations structurelles de la musique 

camerounaise, mais ses rapports avec « l’ici et le maintenant » de l’activité politique : 

« Le fait que cette production musicale soit diffuse et non systématisée sous une forme 

                                                 
505 Ibid., p. 137.  
506 Ibidem 
507Ibidem 



 

 

figée en disque ou en cassette, le fait que les chants utilisés ne se répètent pas d’une 

circonstance à l’autre, le fait que l’imprévu soit toujours à l’œuvre par l’improvisation, 

rendaient la voracité du système incapable de récupérer, de digérer et de phagocyter cet 

art musical. On peut interdire la diffusion d’un disque… On peut demander à l’auteur de 

le changer, mais cette musique dont on ne possède ni bande enregistrée, ni disque, mais 

qui est portée dans l’imagination des sujets, comment le système pourrait-il la 

récupérer? »508  

Le pouvoir peut contrôler la musique industrielle mais il aura du mal à prévoir et à 

contrôler la musique diffuse. Pour Bidima, il faut changer de politique de recherche en 

esthétique africaine. Il faut une nouvelle politique de « confrontation de l’art vis-à-vis des 

pouvoirs établis ». Car on ne peut faire de la politique en ignorant les problèmes 

politiques. Or Le discours artistique ne s’occupe que de l’évolution de l’art et esquive le 

problème politique. C’est à travers l’expérience de ces femmes beti que Bidima dégage – 

d’une façon réductrice – les trois caractères principaux de l’art africain :  

1. « C’est un art laïc non enchaîné aux religions, aux mythes et autres cosmogonies », 

ce qui va contre les vues de Senghor. L’art africain « n’est réellement esthétique qu’à la 

mesure de son utilité : de son caractère fonctionnel ». C’est un art au service de la 

religion. 

2. « Son caractère dominant est la négation des entreprises qui, en toute connaissance 

et méconnaissance de cause, opèrent l’équarrissage des consciences. »  

3. « Son exigence est de devenir DANGEREUX, c’est-à-dire le témoin de la 

souffrance, l’occasion poétique de remodelage d’une autre histoire… »509 

Bidima invite ainsi tous ceux qui s’intéressent aux arts africains, à regarder le peuple et 

à se détourner de temps en temps du bavardage des philosophes, des hommes d’État, des 

ethnologues, des théologiens. Si ce jugement du philosophe camerounais est peut-être 

juste, il oublie que l’art africain ne se limite pas à la musique diffuse qui est le principal 

                                                 
508 Ibid., p. 139. 
509 Ibid., p. 141.  



 

 

thème de cet article. Il ne peut pas se permettre de dégager les caractéristiques des arts 

africains à partir seulement de l’expérience de ces femmes beti. Ce serait trop réducteur !  

 

B. L’art de « la traversée »  

 

Après l’ère des dénégations qui inspiraient un déni radical de culture, d’écriture des 

sociétés africaines qualifiées de primitives par les ethnologues et philosophes 

occidentaux, ce fut la période de la réhabilitation culturelle négro-africaine ; celle des 

revendications et de l’affirmation des identités dans les domaines politiques (le 

panafricanisme), historiques (la valorisation de l’histoire africaine, des origines négro-

africaines), culturels (avec le mouvement de la négritude), philosophiques (l’affirmation 

d’une philosophie africaine). L’abaissement de la culture africaine a provoqué, en effet, 

une réaction des Africains à travers le mouvement de la Négritude510 dont Césaire et 

Senghor ont été les principaux fondateurs. Ils défendent tous les deux un essentialisme 

traditionaliste. À l'opposé de ces deux penseurs, Jean-Godefroy Bidima, qui n’est pas de 

la même génération, tente de renouveler l’approche de la pensée africaine. Il se pose une 

autre question dont la formulation lui est venue en regardant le fameux tableau de 

Géricault, Le radeau de la Méduse : l'essentiel est-il dans le passé/provenance, dans le 

futur ou dans le mouvement de la traversée ? On ne connaît pas les personnages, ni d'où 

ils viennent, ni où ils vont. Le radeau tangue et ses passagers ne savent pas s'ils vont être 

sauvés ou noyés. Si le radeau coule, la question de la provenance n'a plus de sens, non 

plus celle du but de la traversée. Comme on le voit, le fondement conceptuel de Bidima 

s’oppose à celui de Senghor et de Césaire.  

Il s’agira ici d’examiner certaines idées fondamentales de l’esthétique de Bidima telles 

que « l’art de la traversée » ou « l’art des marges ». Des idées qui se recoupent et sautent 

trop aux yeux pour qu’on puisse les passer sous silence. Nous montrerons que sa théorie 

de l’art de la traversée est pseudo-positive, incomplète et qu’elle ne fait que clore le 

                                                 
510 Césaire la définit comme « la simple reconnaissance du fait d’être noir, et l’acceptation de ce fait, de 

notre destin de Noir, de notre histoire et de notre culture ».  



 

 

concept d’« art africain  philosophie africaine ». Notre objectif est de 

parvenir, au bout de cette étude, à élaborer le véritable rôle d’une théorie esthétique. Les 

ethnologues et les missionnaires ont beaucoup déterminé le traitement actuel de l’art 

africain. Les premiers étudiaient les sociétés africaines comme « anhistoriques », 

« historiques » avec comme corollaire la notion de Progrès. Pour les seconds, l’art 

africain était un fétiche au service du diable. Les arts africains étaient souvent réduits à 

des « schémas hérités de l’ethnologie coloniale et des mouvements africains de la 

négritude »511.  

Pour éviter le présent, l’ethnologie tourne tous les rapports de l’art africain vers le 

passé. Elle prend toujours en considération la tradition, le rapport au passé, et à la 

religion tribale. Quant aux Africains eux-mêmes, les mouvements de revendication issus 

de la négritude n’ont été étudiés que pour justifier à tout prix « qu’ils ont une culture 

aussi valable que les autres cultures»512. 

Pour Bidima, on ne peut plus continuer à considérer ainsi l’art africain. On ne peut plus 

s’attarder sur la tradition et son reflet. Ce temps est révolu. Une telle lecture de l’art 

africain déifie, pense-t-il, le passé afin de fuir le présent « qui peut ouvrir vers les 

possibilités futures »513. Car en mettant trop l’accent sur le passé, on enlève à l’art africain 

sa dimension « actuelle ». L’interrogation esthétique de Bidima concerne le « mouvement 

de la traversée » : « Quel art africain pour cette traversée ? Et comment la traversée peut 

se faire art ? »514 Et Bidima de répondre : « Ici, le mouvement se déplace des traditions 

africaines (le passé) vers la translation de ces traditions. Il s’agit de ne plus étudier l’art 

africain des « bien pensants » des sociétés africaines (traditionnelles et contemporaines), 

mais de focaliser l’attention sur ce qui a été refoulé dans la (re)présentation de ces arts 

africains, à savoir les "bricolages" (Lévi-Strauss) de ceux qui, dans les sociétés 

africaines, constituent les «sans-espoirs". Quel est l’art des marginalisés des sociétés 

                                                 
511 Bidima J.-G., La philosophie négro-africaine, Paris, PUF, 1995, p. 59.  
512 Ibid., p. 60. 
513 Ibidem 
514Ibid., p. 61. 



 

 

africaines traditionnelles ? Quelle fut l’expression artistique des bannis, des "pervers" et 

autres marginaux ? »515. 

En d’autres termes, l’art négro-africain est à saisir dans son effort de représentation de 

la marginalité et de l’exclusion. Avec l’art de la traversée, on assiste donc à un 

changement de perspective esthétique. On passe du « paradigme du plein »516 dont 

Bidima critique le substantialisme, vers le « paradigme du vide »517. Le principe de ce 

passage est « la notion d’écart dans la relation entre l’œuvre d’art et la communauté »518. 

L’esthétique du vide implique une « dimension factitive » de l’œuvre d’art, sa transitivité 

et son « indéterminité »519. Cette esthétique du vide est une esthétique de l’impermanence 

de l’art, du transitoire, de l’incertitude, du déplacement ; une esthétique qui transgresse 

les limites « du permis, du dicible, du présentable et du représentable »520.  

Bidima essaie de saisir l’art africain dans son contexte historique, sociologique et 

culturel. Il interroge le rapport de l’art africain à la modernité et le place sous le signe de 

la marginalité, de la traversée et de l’utopie. Celle-ci étant considérée comme le défi de la 

modernité. C’est elle qui donne son sens ultime à l’art négro-africain.  

L’art de la traversée est un art excentrique, excrémentiel, résiduel, banni521. 

L’esthétique de Bidima est une esthétique du bizarre, du refus522 ; un art circonstanciel et 

pluriel, une esthétique du néant (du non-être) et non de l’étant en tant que tel, de 

l’intervalle, de l’engagement, de la tradition, de la politique, de la compassion, de la 

souffrance523. Il refuse d’admettre la question de l’origine ou de la fonction qui est 

développée jusqu’ici sur l’art africain. Car l’origine désigne, nous dit-il, une situation, 

alors qu’avec l’art de la traversée, il s’agirait, « d’un processus qui n’a pas d’origine »524. 

                                                 
515 Ibid., pp. 61-62. 
516 Ibid., p. 63. 
517 Ibid., pp. 63-64. 
518 Ibid., p. 64. 
519 Ibid., p. 65. 
520Ibidem 
521 Bidima J.-G., L’art négro-africain, Paris, PUF, 1997, pp. 101-102. 
522 Ibid., p. 105. 
523 Ibid., pp. 111-114. 
524 Ibid., p. 106. 



 

 

L’origine révèle un commencement, un point de départ mais celui-ci est déjà le 

croisement et le passage de quelque chose.  

Bidima récuse donc une approche essentialiste/substantialiste de l’art africain. Il ne 

cherche pas à savoir ce qu’est l’art africain mais à comprendre comment il est au sein des 

mutations sociales. Il refuse de l’engager dans un itinéraire « romantique » ou dans un 

élan « révolutionnaire » comme l’ont fait ses prédécesseurs. Ces derniers étudiaient, en 

effet, les notions de « pureté », d’ « authenticité » et de « mémoire africaine ». Cette 

problématique de l’origine émane, selon Bidima, d’ « une métaphysique de l’identité »525. 

L’origine présuppose un début à partir duquel se déclenche un mouvement, et du coup, on 

oublie qu’il est déjà lui-même le résultat provisoire d’une médiation antérieure : ce qui 

permet à Bidima d’affirmer que « traiter les arts africains en termes d’origine, 

d’africanité, c’est être solidaire d’une conception périmée du mouvement qui postule 

pour toute avancée une source, un levier à partir duquel le mouvement se lance »526.  

On ne doit plus s’attarder sur des théories révolutionnaires et anthropologisantes où 

l’Africain indique son état, au lieu de s’occuper de son devenir. L’art de la traversée se 

veut « une faille toujours ouverte »527 qui refuse le repli identitaire. Bidima comprend 

l’art de la traversée comme « un ensemble de concepts et de pratiques sociales 

d’ouverture » : la traversée ne s’intéresse plus à la substance, mais aux modes et 

circonstances. Ce qui importe, pour Bidima, ce n’est pas l’Être, mais ses manières d’être. 

Il critique ainsi ceux qui se cantonnent dans une position « dogmatique et 

substantielle »528 qui fait de l’art africain le lieu de réflexion de la « quiddité » de 

l’Africain. Dans son appréciation de l’art africain, il se concentre non pas sur les 

« constantes », mais sur les « circonstances et zones de bifurcation ». Avec l’art de la 

traversée, nous observons dans chaque pratique sociale africaine la transformation et les 

déviations des itinéraires tracés : l’objet d’art n’est plus considéré comme une 

manifestation essentialiste de l’Africain, mais comme une circonstance, un événement. 

                                                 
525 Ibid., 
526 Ibidem 
527 Ibid., p. 108. 
528 Ibid., p. 111. 



 

 

Bidima aborde ainsi l’art africain dans la « pluralité » et non dans une perspective 

unitaire (essence du noir, fierté à redécouvrir, métaphysique africaine, religiosité et 

mythologie africaines)529.  

Mais cette ouverture de l’art de la traversée suppose aussi « la suspension du sens. » 

Aucun sens, écrit Bidima, ne subsume l’art de la traversée. C’est un art qui se dégrade et 

se décompose, afin de dégager des écarts et des fissures transversales. Dans la traversée, 

l’art évalue les seuils et introduit un langage de l’entre-deux. La suspension du sens 

indique à « l’art de la traversée qu’il est engagement, tradition et politique »530.  

Traiter de la philosophie africaine suppose une histoire particulière « avec ses priorités, 

ses espoirs, ses succès, ses ratages, ses inventions, intentions et protensions »531. En 

d’autres termes, il s’agit de se poser la question du lieu de cette philosophie, du sujet qui 

parle, de l’objet et de la spécificité de cette philosophie. Outre la question du lieu, s’offre 

aussi, à lui, l’inévitable et ennuyeuse question de la définition : la philosophie négro-

africaine a-t-elle un statut propre qui la distinguerait dans son style, dans sa fonction, des 

diverses philosophies occidentales ? 

Répondre à cette question exige la détermination de ce qu’est la philosophie, en 

général, question insoluble pour Bidima, vu qu’il n’y a pas de philosophie africaine mais 

des philosophies africaines. Ce qu’est la philosophie africaine, Bidima pense qu’il ne peut 

le saisir que dans la manière dont elle est proférée. À la question de la définition s’ouvre 

celle de l’indexicalité de cette philosophie ; il faut l’articuler à un contexte, à un lieu. 

Bidima fragmente la question du lieu en quatre moments selon le schéma de la langue 

latine : « le lieu propre (ubi ?), la provenance (unde ?), la destination (quo ?) et la 

traversée (qua ?). Son lieu propre : où est-elle cette philosophie africaine, dans la tête 

des Africains scolarisés ou dans les traditions africaines ? Son lieu de provenance : d’où 

vient-elle, de l’Égypte pharaonique, de la culture copte, des mouvements de libération 

afro-latino-américains, des cultures africains anté-coloniales, de « l’effet » du 

                                                 
529 Ibidem 
530 Ibid., p. 112. 
531 Bidima J.-G., La philosophie négro-africaine, Paris, PUF, 1995, p. 4.  



 

 

missionnaire Tempels, des affirmations de la négritude ? Le lieu de destination : « vers 

quel destin » et finalité évolue-t-elle ? Vouloir réapproprier l’essence aliénée du Nègre à 

travers le développement, la redécouverte de l’Être-africain, l’articulation de l’historicité 

de la gnose africaine ? Et enfin, son lieu de traversée : par où, par quoi, par quels faits 

essentiels et quels effets transférentiels et paradoxaux articule-t-elle ses plans (textuel, 

sexuel, ontophanique, éthique, politique et esthétique…)? »532 

La provenance décrit l’arrêt sur les origines et dessine tout un arpentage des signaux 

par lesquels l’art africain s’incruste, et prend son élan. Mais sa lecture de l’art africain ne 

partira pas de la question des origines (d’où vient-elle ? Unde ?).  

« Car les origines, écrit-il, c’est souvent un antérieur projeté qui n’est plus l’objet d’un 

questionnement mais d’une réponse qui est instauration, c’est-à-dire de l’arbitraire. 

Celui-ci invente son objet en le poussant en arrière, il produit par analepse une fable : 

terreau fertile en ontogenèses et autres métaphysiques de légitimation de l’advenu. »533 

Bidima ne se préoccupe donc pas de la question du but, de la finalité de la philosophie 

africaine ou de l’art africain parce que, dit-il, avec la finalité, le mouvement retrouve un 

site de repos qui scelle une réconciliation avec le souvenir du poids des origines. Dans les 

deux cas, il y a, pense-t-il, arrêt du mouvement. 

C’est la traversée qui éclaire l’origine et le but de la philosophie et de l’art africains à 

travers leur historique et leurs controverses, leurs rapports à l’Occident, leurs champs et 

méthodes, leur évaluation critique et leur ouverture sur l’histoire future. Ce qui est 

important, chez Bidima, c'est la traversée, la profération, « l'entre-deux », car c'est elle qui 

sauve et la provenance et le but. D'où, le renversement de perspective par rapport à ses 

aînés. Ce qui compte, pour lui, ce n'est pas le problème de l'identité ou de l'origine de la 

philosophie ou de l’art africains, c'est de penser la façon dont les choses deviennent, c'est-

à-dire de penser la « traversée ».  

                                                 
532 Bidima J.-G., op. cit., pp.5-6. 
533 Ibid., p. 6. 

 



 

 

Il existe une pensée africaine sur le futur qui a bâti de grands systèmes, tel le 

panafricanisme conçu comme le retour à l'unité primitive africaine aboutissant au « grand 

soir » de la réconciliation et d'un futur sans conflits. Bidima rejette ce genre d'utopie, car 

ce qui l’intéresse, ce n'est pas ce que l'on va mettre à la place du passé, mais le devenir. Il 

voit donc la réactivation dans l'histoire du non-encore accompli comme le premier 

moment de l'utopie, ce qui suppose de relativiser ses ancrages.  

Bidima refuse aussi la conception dualiste chère à ses aînés qui a opposé la modernité 

à la tradition. Pour lui, la modernité n'est pas l'occidentalisation ni même la technologie 

occidentale ; c'est ce qui, au sein de chaque culture, assure son renouvellement. Qu'est-ce 

qui fait qu'une société trouve un ailleurs, un dehors, qu'elle réactive en son sein le non-

encore accompli qui est en souffrance ? 

Il refuse de définir la philosophie africaine et l’art africain puisqu'il les a placés dans 

un « entre-deux ». Il estime pourtant que la philosophie doit être située par rapport à la 

langue et à l'histoire, car tous les peuples pensent, qu'ils soient chinois ou africains. Les 

différences font la richesse du dialogue et permettent le partage. Il rappelle que la 

philosophie, qui est toujours transgression, implique que celui qui la pratique fasse acte 

de courage. 

Pour lui, la philosophie de l'identité qui a eu cours au temps des indépendances a 

manqué de courage : elle s'est contentée, en effet, de se définir par rapport à l'Occident. 

Alors que la philosophie de la « traversée » qu'il propose est un retour des Africains sur 

eux-mêmes, sur leur histoire, sur leurs rendez-vous manqués. Il cite Ernst Bloch qui a 

affirmé qu'il y a du futur dans le passé. Il faut en déduire que le passé demande à être pris 

en compte mais pas à être ressuscité. Nous portons notre passé, mais nous donnons notre 

main à l'avenir. 

Bidima nous incite donc à connaître la pensée des autres et à penser par soi-même. Le 

philosophe doit se mettre en face de l'expérience du monde. À la différence de ses aînés, 

Bidima ne se pose pas la question : qui sommes-nous ? Pour lui, la question importante 

est : que devenons-nous ?  



 

 

Toutefois, la remise en question épistémologique que Jean-Godefroy Bidima assigne à 

l’art et à l’esthétique de la traversée ne marque pas nécessairement une rupture radicale 

dans l’esthétique négro-africaine de Senghor ou de Césaire. La notion de traversée posée 

comme rupture épistémologique de l’esthétique négro-africaine ne fait que déplacer 

légèrement le foyer esthétique de la Négritude, « vers le paradigme esthétique (post-

moderne en quelque sorte) de l’autonomie et de la liberté de l’artiste et de l’œuvre, de la 

diversité et de l’instabilité ontologiques de l’œuvre, de l’instabilité sémantique et 

sémiotique de l’œuvre, de sa polysémie »534.  

Or, la tradition africaine se prête à des interprétations multiples. Elle présente plusieurs 

sens et n’est pas figée seulement dans le contexte anthropologique de son origine, de son 

émergence. Même l’art africain contemporain qui s’est « débarrassé » de la tradition, se 

réalise à la fois avec son monde intérieur, celui dans lequel il vit et celui qu’il projette. Il 

suffit de regarder l’art africain contemporain, pour voir qu’il y a toujours ce retour vers le 

passé, vers la tradition. Et c’est pourquoi, nous disons avec Tumba Shango Lokoho que 

l’esthétique et l’art de la traversée de  Bidima ne sont qu’un « bricolage théorique, un 

bricolage méthodologique et épistémologique pour donner sens et cohérence à une notion 

qui pour sympathique qu’elle soit n’en est pas moins problématique »535. 

Bidima a choisi de traiter l’art africain dans une perspective de « pause 

antipublicitaire » au lieu de le traiter comme une réalité concrète et conceptuelle. L’art 

africain aurait, selon lui, choisi de « suspendre son vol » pour « démasquer » son jeu dont 

l’enjeu est dans « une religiosité stérile, dans des marchés encombrants, dans des États 

mécènes et dans un nationalisme étroit »536.  

La pause est, dit-il, contraire à la marche, la suspension à l’affirmation, l’esquisse à la 

certitude, le démasquage à l’occultation et le hors-jeu. Mais ce qu’il ne dit pas, c’est que 

de même que la suspension, la pause indique un arrêt, une trêve. Et dire de l’art africain 

                                                 
534 Lokoho T. S., Considérations sur l’esthétique négro-africaine francophone d’hier et d’aujourd’hui. 

Article publié sur le site : 

http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc 
535 Ibid.  
536 Bidima J.-G., L’art négro-africain, Paris, PUF, 1997, p. 5. 

http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc


 

 

qu’il est en « en pause » ou « en suspension », c’est passer à côté de ce qu’il est 

réellement, c’est faire du « bricolage méthodologique » pour éviter de traiter des 

questions métaphysiques, archéologiques et démographiques. L’art négro-africain 

participe de la totalité du réel qui implique au moins l’ontologie et la métaphysique. 

Bidima s’occupe de l’œuvre comme « objet de communication entre une activité 

productrice et le regard du sujet »537. Il laisse de côté les problèmes de définition, pour, 

dit-il, « surprendre l’art dans sa profération »538.  

 

*** 

 

De L. S. Senghor à G. Ngal en passant par E. Mveng et J.-G. Bidima, on voit comment 

se dessinent les traits et les caractéristiques de l’esthétique négro-africaine. Tous les 

quatre ont tenté de jeter les fondements épistémologiques de la théorie esthétique négro-

africaine. Des fondements épistémologiques aux fondements méthodologiques il n’est 

qu’un pas à franchir. Ils ont proposé des réflexions sur l’Art négro-africain, ils l’ont 

interprété et enfin ils sont indiqué les méthodes de sa lecture et de sa compréhension. 

Bref, ils ont posé et défini les conditions de possibilité de l’esthétique négro-africaine. 

Notre approche des arts africains n’est pas ici « d’exhiber la pertinence d’une tradition 

africaine à glorifier en face d’une modernité mal assumée » (comme l’ont fait Césaire et 

Senghor) ou d’élaborer une esthétique générale (Senghor et Mveng), ni même 

« d’instituer une modalité d’expression de l’existence et de l’art africain sous la catégorie 

de Traversée » (Bidima) ou d’élaborer une esthétique de la rupture (Ngal), mais d’établir, 

à la manière de Morris Weitz (1988), « le rôle d’une théorie en esthétique ».  

L’entre-deux ou la Traversée est un état intermédiaire entre deux extrêmes : on est 

situé au milieu des dualismes tradition/modernité, écriture/oralité, mythe/raison alors que 

l’art africain n’est plus dans cet état. On traverse un espace, un lieu de bout en bout. 

                                                 
537 Bidima J.-G., Art de la critique, critique de l’art : pour une théorie critique des arts africains, in Art et 

Philosophie, ENS, 1998, p. 57. 
538 Ibid., p. 57. 



 

 

Traverser, c’est passer d’un côté à l’autre. En définissant l’art africain comme « un art de 

la traversée », Bidima, sans le savoir, est donc en train de clore le concept « art ». Notre 

intention est d’aller au-delà pour formuler une critique beaucoup plus fondamentale, à 

savoir qu’une théorie esthétique africaine – ou en général – est une tentative logiquement 

vaine de définir ce qui ne peut pas l’être, d’énoncer les propriétés nécessaires et 

suffisantes de ce qui n’a pas de propriétés nécessaires et suffisantes, de concevoir le 

concept d’art comme clos quand son véritable usage révèle et exige une ouverture539. La 

question n’est pas de savoir si l’art africain est dans une « traversée » ou dans un « entre-

deux », dans une « pause antipublicitaire » ou même dans une « suspension », encore 

moins d’élaborer une méta-esthétique, mais de quelle sorte est le concept d’art africain. Si 

nous regardons bien ce que nous appelons « art africain », nous ne trouvons pas de 

propriétés communes mais seulement des similitudes. Savoir ce qu’est l’art africain 

« n’est pas saisir une essence manifeste ou latente, mais être capable de reconnaître, de 

décrire et d’expliquer »540 ces objets que nous appelons « art africain » en vertu de leurs 

similitudes. Or la ressemblance fondamentale entre ces concepts est « leur texture 

ouverte » : « Un concept est ouvert si ses conditions d’application peuvent être amendées 

et corrigées ; c’est-à-dire si on peut imaginer ou établir une situation ou un cas qui ferait 

appel à quelque espèce de décision de notre part; en vue soit d’étendre l’usage du 

concept de façon à le couvrir, soit de clore le concept ou d’en inventer un nouveau pour 

traiter le nouveau cas et sa nouvelle propriété. Si on peut énoncer des conditions 

nécessaires et suffisantes pour l’application d’un concept, il s’agit d’un concept clos. 

Mais ceci ne peut arriver qu’en logique ou en mathématique, où les concepts sont 

construits et définis de façon complète. Cela ne peut être le cas pour les concepts 

empirico-descriptifs et les concepts normatifs, à moins que nous ne les fermions 

arbitrairement en stipulant les champs de leurs emplois »541. 

                                                 
539 Weitz M., « Le rôle de la théorie en esthétique », in Philosophie analytique et esthétique, textes 

rassemblés et traduits par Danielle Lories, préface de Jacques Taminaux, Paris, Méridiens Klincksieck, 

1988, p. 31. 
540 Ibid., p. 32. 
541 Ibid., p. 33. 



 

 

L’art est un concept ouvert. Dans la création artistique africaine, de nouvelles 

conditions sociologiques sont apparues depuis les indépendances, et apparaîtront sans 

aucun doute constamment. De nouvelles formes d’art, de nouveaux mouvements 

émergent et émergeront qui, exigeront des décisions de la part des intéressés quant à la 

question de savoir si le concept d’art devrait être étendu ou non. Les ethnologues, les 

anthropologues, les esthéticiens peuvent bien aligner des conditions de similitudes, mais 

jamais des conditions nécessaires et suffisantes pour l’application correcte du concept. 

Les conditions d’application du concept d’ « art africain » ne peuvent jamais être 

énumérées exhaustivement puisque de nouveaux cas peuvent toujours être envisagés ou 

crées par les artistes africains, qui réclameraient une décision de la part de quelqu’un afin 

d’étendre ou de clore l’ancien concept, ou d’en inventer un nouveau.  

C’est pourquoi, nous soutenons donc, avec Morris Weitz, que le caractère très 

expansif, aventureux de l’art, ses changements incessants et ses nouvelles créations, font 

qu’il est logiquement impossible de garantir un ensemble de propriétés déterminantes. 

Choisir de clore le concept d’art en disant : « l’art négro-africain, c’est… » est ridicule 

puisque cela clôt les conditions mêmes de la créativité dans les arts. Il y a bien entendu, 

en art, des concepts clos légitimes et qui peuvent être utiles. Mais ce sont toujours ceux 

pour lesquels les limites des conditions ont été tracées dans un but particulier. Prenons, 

par exemple, la différence entre « art africain » et « art dogon » tels qu’ils subsistent. Le 

premier concept est ouvert et doit le rester (par rapport à la diversité des arts africains). Le 

second est clos puisque les objets auxquels il s’applique, les conditions sous lesquelles il 

peut être utilisé correctement sont toutes données, dès que la frontière, « dogon », est 

tracée. Ici le critique peut élaborer une théorie ou une définition réelle dans laquelle il 

énumère les propriétés communes – les arts dogons subsistants. Il ne s’agit pas non plus 

de focaliser l’attention sur l’art « des sans-espoir »542 ou des « marginalisés »543. Selon 

                                                 
542 Bidima J.-G., La philosophie négro-africaine, Paris, PUF, 1995, p. 61. 
543 Ibid., p. 62. 

 



 

 

Bidima, on s’est trop occupé de l’art des dignitaires tribaux et de la société « normale » 

en laissant de côté « sa part maudite », c’est-à-dire « l’art des marginaux et des exclus ». 

L’art africain n’est pas à saisir dans la marginalité ni dans l’exclusion. Ce qui est 

important, si le critique veut échapper à la confusion, c’est qu’il soit absolument clair sur 

la manière dont il conçoit ses concepts. Sinon, partant du problème qui consiste à essayer 

de définir le concept d’« art africain » ─ un art de la traversée ─, il aboutit à clore 

arbitrairement le concept en fonction de certaines conditions ou caractéristiques 

auxquelles il donne la préférence et qu’il résume en une recommandation linguistique 

qu’il prend à tort pour une définition réelle du concept ouvert. Ainsi, beaucoup 

d’ethnologues, d’anthropologues, de critiques et d’esthéticiens, après avoir demandé : 

« qu’est-ce que l’art africain ? », choisissent une classe d’échantillons ; ils fournissent une 

description vraie quant à ses propriétés communes, et ensuite interprètent cette 

description qui concerne la classe fermée choisie comme une vraie définition ou théorie 

de la classe ouverte de l’art. C’est là, nous pensons, le mécanisme logique de la plupart 

des soi-disant théories des sous-concepts de l’art africain : « art yoruba », « art dogon », 

« art senoufo », etc.  

La tâche première de l’esthétique africaine n’est pas de chercher une théorie, mais 

d’élucider le concept d’art africain. Plus précisément, elle est de décrire les conditions 

sous lesquelles nous employons correctement ce concept. Jusqu’ici toutes les définitions, 

les reconstructions et les schémas d’analyse de l’esthétique africaine sont « déformants », 

et n’ont rien ajouté à notre compréhension de l’art africain. Que signifie donc l’énoncé : 

« Cet objet est une œuvre d’art africain » ? 

L’usage effectif du concept, « art africain » désigne-t-il uniquement un objet fabriqué 

en Afrique et par un Africain ? En d’autres termes, un masque représentant un dignitaire 

de l’Afrique traditionnelle sculpté par un Européen dans son continent ou même en 

Afrique, est-il un objet d’art africain ? Quelles sont les conditions sous lesquelles nous 

dirions qu’un tel objet est une œuvre d’art africain ? 

Il n’y a pas de conditions nécessaires et suffisantes, mais des conditions qui consistent 

en plages de similitudes, c’est-à-dire des faisceaux de propriété dont aucune ne doit être 



 

 

présente, mais dont la plupart le sont, quand nous décrivons des choses comme œuvres 

d’art africain. Nous appellerons ces conditions les « critères de reconnaissance » des 

œuvres d’art africain. Toutes ces conditions ont fonctionné comme critères déterminants 

dans les diverses théories d’interprétations de l’art africain ; aussi nous sont-elles déjà 

familières. Ainsi, la plupart du temps, quand nous décrivons quelque chose comme une 

œuvre d’art africain, nous le faisons sous condition que soit présent une espèce d’artefact, 

fabriqué en Afrique et par un Africain. Certains théoriciens ajouteraient des conditions 

comme l’expression d’une émotion, d’un acte religieux ; mais ces dernières conditions 

semblent être tout à fait adventices, présentes pour certains spectateurs mais pas pour 

d’autres.  

L’énoncé : « Tel objet est une œuvre d’art africain, représentant un dignitaire, un chef 

ou un dieu africain, fabriqué en Europe (ou en Afrique) par un sculpteur Français (ou par 

un sculpteur Sénégalais vivant en Allemagne) », peut aussi bien être sensée et est 

susceptible d’être vraie dans certaines circonstances.  

Aucun des critères de reconnaissance n’est un critère déterminant, nécessaire ou 

suffisant, parce que nous pouvons parfois dire de quelque chose que c’est une œuvre d’art 

africain et continuer à lui dénier n’importe laquelle de ces conditions, y compris celle 

qu’on a traditionnellement considérée comme fondamentale, à savoir être fabriqué en 

Afrique et par un Africain. Ainsi, le rôle d’une théorie esthétique africaine n’est pas de 

définir ou de penser l’art africain dans une catégorie de la traversée mais d’utiliser la 

forme de la définition, « de façon presque épigrammatique », pour accrocher une 

recommandation déterminante visant à diriger à nouveau notre attention vers les éléments 

religieux et muséographiques de l’art africain.  

 

§ 2. L’esthétique de la plasticité : Iba Ndiaye Diadji 

 

S’il y a un nom qui va rester dans l’histoire de l’esthétique et de la critique d’art en 

Afrique noire, ce sera certainement celui d’Iba Ndiaye Diadji. Il est titulaire d’une thèse 

d’État en Sorbonne sur la critique artistique et est auteur de plusieurs articles sur 



 

 

l'esthétique, l'art africain, les cultures, l’art et la science, la critique d'art, etc. Il a aussi 

animé plusieurs ateliers, séminaires, conférences sur les arts, l'esthétique, l'apport des 

nouvelles technologies, la renaissance africaine, la critique, à Paris, Montréal, Los 

Angeles, San Francisco, Ottawa, Tunis, Rabat, Ouagadougou, Conakry, Dakar… . Mais le 

10 novembre 2003 à Dakar, ce chantre de l’esthétique africaine de la plasticité venait de 

nous quitter : « le soleil s'est couché trop brutalement et […] l'oiseau de Minerve n'a pas 

pu déployer toute l'amplitude de respectable vol »544. Mais son ambition de recherche et 

ses prises de position dans le domaine de la plasticité africaine feront de lui un chercheur 

exceptionnel.  

Le concept de plasticité désigne, d’une part, « ce qui est susceptible de changer de 

forme », « ce qui est malléable » – l’argile est,  par exemple, une matière « plastique » ; il 

désigne, d’autre part, « ce qui a le pouvoir de donner la forme », comme les arts 

plastiques. La plasticité désigne donc le caractère de ce qui est plastique, de ce qui peut-

être modelé ; c’est-à-dire ce qui est susceptible de recevoir et/ou de donner de la forme. 

La plasticité caractérise la capacité à évoluer et à s’adapter. Les arts plastiques sont des 

arts dont le but principal est l’élaboration des formes. Cette plasticité ne peut exister sans 

une critique d’art. Le Petit Robert indique que c’est dans la seconde moitié du XVIe siècle 

qu’apparaît le terme criticus pour signifier l’ « examen d’un principe, d’un fait en vue de 

porter sur lui un jugement d’appréciation, d’un point de vue esthétique ou 

philosophique ». Cette définition s’est imposée en français avec l’idée de jugement 

esthétique, et d’une habileté à juger les ouvrages de l’esprit. Aujourd’hui, le verbe 

critiquer signifie « faire l’examen (des ouvrages d’art ou d’esprit) pour en faire ressortir 

les qualités et les défauts ». Malheureusement, des universitaires africains comme Locha 

Matéso se contentent de répéter sans discernement les observations de certains de leurs 

homologues occidentaux et ne prennent pas en compte cette définition. Ils s’interrogent 

sur la pertinence même du concept « critique, pour un continent sans écriture » et 

                                                 
544 Massamba Mbaye, « Iba Ndiaye Diadji. Le héraut d'une civilisation plasticienne »,  in Cahier Critique 

n°59 



 

 

pensent que ce mot « renvoie avant tout à la tradition occidentale »545. De même que 

Matéso, Hountondji pense lui aussi qu’il est « difficile de concevoir une civilisation 

scientifique qui ne soit pas une civilisation écrite, difficile de concevoir une histoire des 

sciences, une tradition scientifique dans une société où le savoir ne se transmettait que 

sous forme orale »546.  

L’écriture grecque ou hébreu, latine ou chinoise ne sont pas les seules formes de 

fixation de la mémoire. Le penser c’est avoir une vision très limitée des formes d’écriture 

et des modes de diffusion du savoir scientifique. Les chercheurs africains doivent prendre 

leurs distances à l’égard des repères de l’histoire occidentale et des clichés de l’ethnologie 

coloniale. Selon Iba Ndiaye Diadji, « Matéso et Hountondji sont restés prisonniers de 

grilles d’analyse étroites et rigides qui leur ont fait perdre de vue l’existence de 

civilisations africaines avec des modes fonctionnels de fixation de la mémoire »547.  

L’écriture n’est pas une simple fixation de la mémoire par des caractères latins, arabes, 

grecs ou hébreux, c’est aussi « un système cohérent de signes décidés par les âges d’une 

civilisation ». Il en est ainsi pour l’écriture égyptienne dans l’antiquité, les signes 

bambara dans l’Empire mandingue au XIIIe siècle, ou l’alphabet guèze au Ve siècle dans 

le royaume d’Axoum, actuelle Éthiopie. Le Nigeria, le Cameroun et la Sierra Léone ont 

produit des écritures comme le nsibidi, qui a été utilisé pour fixer des faits d’histoire. Le 

tifinar, écriture touareg et les signes dogons ont permis également de véhiculer des choix 

artistiques et des modes de pensée philosophique et religieuse.  

Mais revenons au mot critique. Iba Ndiaye Diadji nous fait savoir que chez les Wolofs 

du Sénégal ce terme est désigné par « cettantal gi », critiquer par « settantal ». Le terme 

seet désigne à la fois l’acte de critiquer et celui de voir. Ainsi donc, en wolof, critiquer 

c’est examiner par tous les sens tout ce qui est produit par l’esprit qui a appris à voir. En 

                                                 
545 Mateso Locha cité par Diadji I. N., La critique d’art en Afrique. Repères esthétiques pour lire l’art 

africain, Paris, L’Harmattan, 2007, p. 18.  
546 Hountondji P.-J., cité par Diadji I. N., op. cit., p. 33.  
547 Ibid., pp. 17.18.  

 



 

 

d’autres termes, c’est poser son regard sur une production de l’esprit pour bien la voir et 

la faire voir. Le wolof distingue bien voir et regarder.  

Jean Laude, qui a parfaitement perçu la faiblesse de la critique occidentale face aux 

arts africains, invite ses homologues occidentaux à être plus modestes lorsqu’ils veulent 

tout expliquer par analogie. Ceux qui définissent l’art africain traditionnel comme un art 

fonctionnel se défendent de parler des marques du discours critique. Or, soutenir que l’art 

africain a des fonctions sociales et ne pas s’interroger sur la culture esthétique et 

technique de ceux qui font assumer ces fonctions, c’est ne pas se soucier de lire et de dire 

les faits artistiques tels qu’ils sont en Afrique. Car, pour créer, les artistes s’appuient 

certainement sur un répertoire de conventions et d’interdits. Il y a donc incontestablement 

un maître et un gardien de ce répertoire. On ne peut occulter le discours critique à la base 

de la définition des fonctions de l’art africain traditionnel. Chaque forme est destinée à 

quelque chose, et sa fonction est non pas relatée en caractères arabes, guèze ou hébreu, 

mais dans des termes d’un répertoire enseignés par toute une civilisation.  

L’anonymat de certains objets d’art africain traditionnel ne signifie nullement absence 

d’une individualité dans la création, mais plutôt une reconnaissance des avis d’une 

critique gardienne des valeurs esthétiques et éthiques du groupe. C’est ainsi qu’une danse 

mandingue, une sculpture yoruba ou une musique peule dépassent le nom de l’artiste 

créateur et portent l’empreinte culturelle du groupe. Toutes ces productions nous 

permettent de voir que la critique est présente partout. Le choix des artistes a toujours été 

guidé par une réflexion esthétique « née dans un environnement civilisationnel précis et 

encouragée par une critique plasticienne, pour désigner ainsi les divers modes 

d’enseignements de cet art fonctionnel »548.  

Une abondante littérature a enfermé l’Afrique dans une civilisation de l’oralité. On 

entend souvent dire que « l’Afrique n’a pas connu l’écriture mais est riche de son 

oralité », « En Afrique, quand un vieillard meurt, c’est une bibliothèque qui brûle ». Des 

slogans qui réduisent, selon Iba Ndiaye Diadji, la riche variété de la plasticité africaine au 

                                                 
548 Diadji I. N., La critique d’art en Afrique. Repères esthétiques pour lire l’art africain, Paris, 

L’Harmattan, 2007, p. 22.  



 

 

verbe. Alors que toutes les civilisations du monde ont dans leurs identités respectives « le 

verbe pour dire leurs rêves, la parole pour fixer leur éthique, l’oralité pour conduire leur 

quotidien »549. En Afrique, comme partout ailleurs, tous les vieillards ne sont pas des 

génies dont les propos doivent être conservés pour l’éternité. Les cultures africaines sont 

fondamentalement plasticiennes. Elles ne sont pas orales. L’esthétique de la plasticité 

désigne : 

« le discours et la pratique artistique qui savent intégrer dans leurs champs d’action et 

créatif la vie dans ce qu’elle est : unique. En effet, il n’y a pas dans la vie, d’un côté 

l’oralité, de l’autre la danse, la musique, ou la sculpture. Les arts d’Afrique et leurs 

civilisations ont trop longuement souffert de cette division factice qui détachait en mille 

morceaux l’unicité de la culture.  

Les théoriciens de l’oralité portent une lourde responsabilité dans le dépeçage des 

valeurs de la plasticité. Consciemment ou pas, ils se sont faits les continuateurs zélés de 

l’idéologie coloniale qui, en réduisant l’Afrique à un continent du verbe et de la palabre 

interminable, l’excluait de fait des domaines de la science et de la technique. La plasticité 

est donc l’être même des civilisations d’Afrique. C’est elle qui forge l’homme dans ses 

modes de pensée et d’être. Sans elle, il n’y a pas d’œuvre de l’esprit. C’est elle qui 

permet au mandingue de garder sa personnalité esthétique, malgré les emprunts faits au 

Baoulé et au Wolof.  

C’est encore elle qui nourrit la science et la technique et apprend au jeune à répondre 

aux questions de la vie distinctement, sincèrement. Et c’est elle qui poursuit et enveloppe 

l’artiste dans chacune de ses esquisses, dans chacune de ses productions »550. 

Les sociétés africaines sont plasticiennes par les formes d’écriture de leur histoire, par 

leurs arts, par leurs sciences, par leurs techniques. C’est cette plasticité, nous dit Iba 

Ndiaye Diadji, qui fonde le discours critique en Afrique. La critique est inhérente à la 

production artistique : chaque œuvre renferme des enseignements sur les ressources de 

cette plasticité, de ces empreintes de la créativité africaine. Celui qui connaît et fréquente 

                                                 
549Ibidem 
550 Diadji I. N., L’impossible art africain, 2002, p. 26. 



 

 

les valeurs des civilisations africaines, ne peut donc manquer de découvrir facilement la 

réalité du concept de critique en Afrique. Parce qu’on pense que l’œuvre d’art africain 

traditionnel est avant tout un objet religieux ou rituel, qu’elle n’est pas un objet de plaisir 

artistique, on soutient qu’elle ne s’offre pas ou très peu à la critique. Par conséquent, le 

jugement esthétique, s’il existe, reste très limité.  

Dans la mesure où les règles de création ne sont pas connues par le grand public, la 

critique paraît, du même coup, vaine, car il est impossible pour le profane de savoir si, oui 

ou non, l’œuvre produite est conforme aux critères de production. La différence entre 

l’esthétique africaine et l’esthétique occidentale est exprimée, nous dit Lucien Stephan, 

par l’emploi de « critique » au lieu d’« esthétique »551. Cette préférence est justifiée par la 

convenance entre la méthode employée par les fonctionnalistes et la notion occidentale de 

critique artistique. Ces derniers réunissent des évaluations sélectives, soit libres, soit 

suscitées. Un ensemble d’objets étant donné, ils examinent les préférences des 

Africains552, expliquent pourquoi ils préfèrent tel objet à tel autre. Ils leur demandent de 

les classer par ordre de préférence. L’enquêteur va tenir compte des accords ou des 

désaccords entre ces préférences. C’est dans les réponses que se révèlent les critères de 

choix exprimés. L’analyse commence avec l'interprétation et l’explication de ces critères 

par l’ethnologue. Leur ensemble constitue le canon, ou l’esthétique du style étudié553.  

La critique est l’activité qui juge des œuvres d’art singulières, affirme ou nie leur 

valeur, opérant sur elles des différenciations de valeur. Mais l’esthétique se distingue de 

la critique en ce qu’elle cherche les critères sur lesquels se fondent les jugements de 

valeur critiques. Elle ne prononce pas elle-même de tels jugements de valeur, mais les 

prend pour des données dont il faut chercher les principes ou les mentionne simplement à 

titre d’exemples. Elle est donc générale et plus abstraite que la critique.  

                                                 
551 Kerchache J., Paudrat J.-L., Stephan L., L’Art africain, Mazenod, 1988, p. 277. 
552 Crowley D. J. (1973 et 1971), Bascom W., 1973. 
553 Thompson R. F., « Yoruba artistic criticism » (1973), Fernandez J. W., « Principes of opposition and 

vitality in Fang aesthetics » (1971) 



 

 

Une fois posée cette distinction entre esthétique et critique, il est clair que ce 

qu’observent, interprètent et reconstituent les ethnologues s’apparente beaucoup plus à la 

critique qu’à l’esthétique.  

« Toutes les sociétés sont plasticiennes » : la critique plasticienne, comme catégorie 

esthétique, est très liée à l’homme. Par l’art et la réflexion critique, l’oralité intègre une 

dimension culturelle. En Afrique, l’histoire des arts dévoile des enseignements sur des 

choses qu’on croyait enfouies. Ces enseignements se pratiquent dans le système éducatif 

où l’on découvre la force d’une organisation socio-politique : « on apprend par la vie de 

tous les jours ce qui constitue les piliers de la culture et les mécanismes pour forger soi-

même ses propres modes de réactions, face à toute question nouvelle »554.  

Cette école de la vie nous permet d’exprimer librement nos pensées, nos observations 

et nos critiques. William Fagg raconte l’histoire du sculpteur yoruba qui critiquait « – 

avec juste raison – le travail d’un autre, parce que la tête de ses statuettes était trop grosse 

par rapport au corps »555. Il y a là un fondement esthétique de la critique qui est faite sur 

la statuette et le « sculpteur-critique » propose des corrections « à partir de l’idée 

d’équilibre ». À côté des œuvres fidèles aux canons de la critique, l’artiste peut aussi 

exprimer son individualité, choisir ce qui répond à sa marque esthétique.  

La variété des supports et du matériau dans la sculpture sont également des éléments 

importants dans la création puisqu’ils interviennent dans l’expressivité du signe plastique. 

De même, l’usage du bois ou de la pierre, du quartz ou du granit, du basalte, « est une 

option technique » et l’habileté dans le travail de ces différents matériaux « est une preuve 

de la maîtrise de techniques, ayant permis de laisser à la postérité ces sculptures aux 

traits de visages expressifs »556. Il y a là la présence d’une critique qui est au fondement 

même de l’évolution de l’esthétique en Afrique. Cette critique est création, recherche 

plastique constante, fréquentation assidue des chemins de la création.  

                                                 
554 Diadji I. N., Qui a besoin de la critique d’art en Afrique – et ailleurs, Paris, L’Harmattan, 2006, pp. 56.  
555 Cité par Laude J., Les arts de l’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966, p. 145. 
556 Ibidem 



 

 

Iba Ndiaye Diadji identifie trois acteurs de la critique d’art dans les sociétés africaines. 

Le premier, c’est d’abord le public : « L’observateur qui fréquente assidûment des 

spectacles de danse sera témoin, plus d’une fois des reproches, des critiques (par le 

regard, par le geste et par le refus de continuer la danse) du danseur ou de la danseuse 

face au tambour-major lorsque la rythmique est faussée. Et souvent le public présent 

donne raison au danseur-critique par des murmures, voire des cris de désapprobation en 

direction de l’orchestre des percussions, obligé dans bien des cas de réajuster 

l’harmonie »557.  

Ce qui veut dire donc que le public est éduqué par les mêmes expériences qui 

permettent à l’artiste de créer, et au critique d’apprécier. Mais ce n’est pas n’importe quel 

danseur ou observateur qui peut avoir cette oreille musicale pour faire corriger les fausses 

notes. 

Le griot est le second acteur de cette critique. Il est à la fois poète, chanteur, musicien 

et grand danseur. De par son expérience, il a la capacité de mesurer le rythme en musique, 

de repérer un faux pas en danse, de déchiffrer le verbe, de maîtriser le poids des mots et la 

force des images. Sa critique « porte sur la connaissance précise du patrimoine, sur l’art 

de la parole, enfin sur la virtuosité musicale… »558. Elle repose donc sur des valeurs 

culturelles qui considèrent la plasticité comme un véhicule majeur pour la 

communication. Comme tout critique, il a un sens élevé de l’écoute et de l’observation. 

Le troisième et dernier acteur de la critique plasticienne est le sorcier, féticheur ou 

guérisseur traditionnel. Il a des fonctions sociales et religieuses qui portent sur ses 

capacités d’artiste concepteur de symboles, et celles de critique exégète des non-dits de la 

Nature et des Dieux. Puisqu’il s’occupe de l’irrationnel, du spirituel et du sacré, on 

pourrait penser que son domaine d’intervention est complètement antinomique à celui du 

critique d’art, soucieux de repères concrets pour faire partager ses points de vue. Mais en 

réalité, son sens critique est « constamment en éveil pour que les lignes sculptées 

correspondent aux mesures de l’esprit qui doit habiter le morceau d’ivoire ou de bois 

                                                 
557 Diadji I. N., Qui a besoin de la critique d’art en Afrique – et ailleurs, Paris, L’Harmattan, 2006, p. 60.  
558 Kesteloot L., cité par Diadji I. N., op. cit., p. 62.  



 

 

choisi »559. Il a reçu une formation solide, une attention soutenue aux faits et aux gestes 

du groupe et aux relations entre l’homme et son environnement : ses observations, ses 

avis et ses conclusions sont donc suivis de tels supports concrets, que l’irrationnel 

s’installe facilement comme faisant partie du réel au quotidien. Comme le critique d’art, il 

a une fréquentation régulière des préoccupations (sociales, religieuses, politiques, 

esthétiques, économiques) de ses contemporains ; ce qui lui permet de pouvoir interpréter 

leurs fantasmes, leurs peines, leurs cauchemars, leur joie. Son autorité vient de 

l'approbation que suscitent ses critiques et conseils.  

 Que ce soit donc le griot ou le sorcier, il y a toujours à la base de leurs pratiques, nous 

dit Iba Ndiaye Diadji, une réflexion critique doublée de choix plastiques précis pour 

assurer une correcte communication avec l’autre. À côté de ces deux personnages, Iba 

Ndiaye Diadji évoque le cas du forgeron et du cordonnier qui ont en commun d’être 

artiste-créateur de formes : le premier pour les bijoux et les outils techniques, le second 

pour les formes de chaussures, amulettes ou autres outils en cuir. Tous les deux sont 

crédités de pouvoirs mystiques leur permettant de communiquer avec des forces 

supérieures pour créer des signes et interpréter leur sens. Tous ces acteurs de la critique 

plasticienne (public, griot, sorcier, forgeron, cordonnier, etc.) « ont incontestablement par 

leurs questionnements et leurs réponses fait accepter des formes, des significations, 

parfois des doutes sur tel fait de la Nature ou telle création de l’esprit »560.  

Il n'est pas donc d'esthétique sans critique ; celle-ci est faite par des sculpteurs plus 

âgés et par des membres de la société qui peuvent déprécier une œuvre. Un apprentissage 

permet de léguer les règles du savoir faire. Il est plus ou moins long et dépend de la 

qualité de discernement de l'apprenti et de sa maturité.  

Massamba Mbaye, dans son article « Iba Ndiaye Diadji. Le héraut d'une civilisation 

plasticienne » (2004 : in Cahier Critique n°59), affirme le « caractère pléonastique du 

concept « d'esthétique de la plasticité » et les « développements essentialistes » d’Iba 

Ndiaye Diadji. Selon lui, pour généreuses qu'elles soient, les positions du critique d’art 

                                                 
559 Ibid., p. 64. 
560 Ibid., p. 66.  



 

 

sénégalais, « procèdent pour beaucoup d'un "militantisme esthétique" ». Il cite un passage 

de Créer l'art des Africains : « l'art est fondamentalement éthique dans la mesure où, chez 

tout artiste véritable (sic), le plaisir d'exprimer le piment de ses entrailles ou les mélodies 

de son cœur pour offrir du plaisir à d'autres intimités humaines, est au-dessus de tout »561. 

Or pour Massamba Mbaye, « l'art ne se confond point à l'hédonisme ». Ce qui le pousse à 

conclure que l’esthétique d’Iba Ndiaye Diadji est une esthétique « de combat », un 

combat pour la reconnaissance de l’humaine dignité du négro-africain.  

Pour nous, la tâche première de l’esthétique africaine n’est pas de chercher une théorie 

mais d’élucider le concept d’art africain. Plus précisément, elle est de décrire les 

conditions sous lesquelles nous pouvons employer correctement ce concept. Et c’est 

exactement ce que fait Iba Ndiaye Diadji en décrivant l’art africain dans la mixité 

transversale de l’art proprement dit et dans toutes ses formes mais aussi de  la science et 

de la technique.  

                                                 
561 Iba Ndiaye Diadji, Créer l'art des Africains, p. 113. 



 

 

CHAPITRE III : ARTS DE L’AFRIQUE NOIRE ET CULTURES GLOBALISÉES 

 

 

Joseph Adande, dans son article « L’art africain et l’imaginaire des autres entre le XVIe 

et le début du XXe siècle », place le concept de mondialisation dans une perspective 

historique. Dans les ouvrages écrits sur les arts africains, on parle souvent de leur 

découverte par les Européens. Or la découverte d’un art s’est d’abord faite par les artistes 

eux-mêmes qui l’ont mis au jour.  

La prétendue passivité des « découverts » est vraisemblablement due à une distorsion 

des regards. L’histoire des peuples racontée par eux-mêmes le confirme. Car si les 

Européens ont « découvert » les Africains, ceux-ci les ont aussi « découverts » dans les 

mêmes circonstances et au même moment. Joseph Adande nous rappelle d’ailleurs que 

lorsque les portugais sont venus pour la première fois à Ouidah, ville située sur la côte 

Ouest africaine, des deux habitants qui les ont vus les premiers, « l’un prit ses jambes à 

son cou, sous l’effet du traumatisme causé par la vision de ces hommes au teint curieux, 

tirant sur le rouge »562. Il n’avait jamais rien vu de semblable avant. La page de cette 

histoire peinte sur une toile visible au Musée historique de la ville de Ouidah rapporte 

avec beaucoup d’humour cette rencontre entre l’Occident et l’Afrique.  

Mais, pour Joseph Adande, au delà de la « rencontre », qui s’est faite bien plus au 

profit des Européens qu’à celui des Africains, on ne peut s’empêcher d’y voir la mise en 

place « d’une mondialisation de l’imaginaire ». C’est pourquoi, selon lui, si le mot de 

« mondialisation » est récent, il désigne une réalité beaucoup plus ancienne. Ce que sous-

entend ce terme est « en marche depuis que l’homme s’est mis debout pour aller à la 

rencontre d’autres hommes ou à la découverte de l’univers en véritable conquérant ou en 

aventurier »563. Pour les historiens, en effet, la mondialisation s’est faite à la faveur des 

voyages, des migrations forcées comme la traite négrière, de commerces transatlantiques, 

                                                 
562 Ibid., p. 64.  
563 Ibid., p. 61.  



 

 

de la colonisation, des deux guerres mondiales et plus récemment de l’invasion 

technologique. À chacun de ces moments, les Africains ont transporté avec eux leur 

vision du monde et leurs habitudes.  

L’art africain a profité de toutes ces circonstances pour s’imposer progressivement 

dans le monde. Rares sont les musées du monde qui ne détiennent pas une pièce d’art 

africain. Et aujourd’hui encore, les rencontres de cet art avec celui des autres continents 

sont loin d’être finies. La mondialisation n’est pas un risque. Certes les nouvelles 

technologies pourraient conduire le continent à un état de dépendance économique, mais, 

comme le pense Joseph Adande, ceci est un moindre mal face au risque de 

méconnaissance de notre héritage culturel. Le monde de l’art, aussi curieux que cela 

puisse paraître, semble échapper à la crise économique qui secoue l’Afrique. Les objets 

d’art africain sont l’objet d’un véritable engouement et les prix flambent dans toutes les 

rencontres internationales.  

Mais quelle est la place de l’art et de l’artiste africains dans ce nouvel ordre mondial ? 

En d’autres termes, qu’est-ce que peut signifier une africanité artistique au sein de la 

mondialisation ? Comment l’artiste africain assumera-t-il sa quête identitaire et son 

ouverture au monde ? Et enfin, ne pouvons-nous pas appréhender la création artistique 

africaine contemporaine en termes de métissage ou de « branchement » des cultures ? 

 

§ 1. La biennale de Dakar 

 

Les artistes africains sont peu présents sur le marché international de l’art. Leurs 

créations restent dominées par l’Occident qui fixe les règles du marché de l’art. Depuis 

les ethnologues de la première heure du début du siècle dernier et jusqu’à la fin des 

années 1990, le terrain de la critique d’art africaine était occupé par les Occidentaux. 

Presque tous les ouvrages sur l'art africain étaient écrits par des Occidentaux. Le manque 

de critique d’art en Afrique a fait qu’aujourd’hui ce sont des experts occidentaux qui 

définissent les règles de ce marché de l’art, même en Afrique. Mais, comme le dit très 

justement Ngoné Fall, « le critique occidental ne faisait qu'occuper la place laissée par 



 

 

son homologue africain ». L’art africain passait toujours par l’Occident pour être reconnu 

à sa juste valeur même en Afrique. Il a fallu un événement aussi important comme celui 

de la Biennale de Dakar pour que l’Afrique et les artistes africains trouvent la place qu’ils 

méritent dans le marché de l’art.  

La mise en place des rencontres artistiques comme la Biennale de Dakar va 

certainement changer la donne. Les Africains se mettent de plus en plus à une réflexion 

critique des démarches, des techniques de productions et des choix plastiques des artistes 

de leur continent. Même si le nombre est encore insignifiant, il existe de plus en plus 

d’Africains critiques d’art : feu Iba Ndiaye Diadji, Abdou Sylla, Yacouba Konaté, Simon 

Njami, Ngoné Fall sont reconnus comme des critiques d’art.  

La Biennale de Dakar est placée sous l’égide du Ministère de la Culture et de la 

communication de la république du Sénégal. À sa création, les autorités sénégalaises 

voulaient faire de cette rencontre internationale une vitrine des Arts et des Lettres en 

Afrique. C’est un événement artistique international consacré aux arts africains et qui 

réunit autour de diverses manifestations, des artistes africains et de la diaspora, ainsi que 

des professionnels de l’art contemporain du monde entier. En instituant la Biennale, l’État 

sénégalais veut placer la culture au cœur des politiques de développement.  

Elle fut instituée depuis 1989. La première édition qui date de 1990 était 

essentiellement consacrée aux Lettres et ouverte aux artistes autour de la thématique 

Regards croisés sur la création artistique. Le poète Amadou Lamine Sall fut le Premier 

Secrétaire Général de la Biennale (1989-1993).  

En 1992, la seconde édition était réservée à l’art plastique contemporain autour de la 

thématique Art africain, permanences et mutations. À l’origine, le gouvernement 

sénégalais voulait alterner une Biennale des Lettres à une Biennale des Arts. Finalement, 

ce sont les bailleurs de fond occidentaux, surtout l’Union Européenne, qui lui ont imposé 

de faire une Biennale consacrée uniquement aux arts. Comme quoi : « qui paie, 

commande » !  

Depuis cette date, avec une interruption de 1994, la Biennale, encore appelée Dak'Art, 

rassemble une sélection des « meilleurs » artistes africains. C’est l'événement le plus 



 

 

important en Afrique consacré aux arts plastiques. C’est à partir de 1996 autour de la 

thématique Création artistique africaine et marché internationale de l’art, qu’elle fut 

définitivement consacrée à la création africaine contemporaine : les autorités sénégalaises 

décident qu’elle soit réservée aux arts plastiques et au design avec un salon sur le textile 

et la tapisserie.  

L’édition de 1998 est consacrée au Management de l’Art africain contemporain. Pour 

la première fois, des artistes de la diaspora sont sélectionnés dans le cadre des expositions 

individuelles. Certains revendiquent leur africanité et une présence plus significative à la 

Biennale de Dakar ; ce qui leur permettra de légitimer leur création dans leur terre 

d’origine mais aussi de puiser de nouvelles sensations pour leur inspiration. Les arts 

numériques sont intégrés dans la Biennale depuis cette édition. 

Celle de 2000 est consacrée aux Tendances, styles et créativité dans l’art africain à 

l’orée du 3ème millénaire. C’est à partir de cette édition que les organisateurs ont décidé 

d’allonger la durée de l’événement qui passe désormais d’une semaine depuis sa création 

à un mois ; et ceci a permis d’accroître le nombre de visiteurs dans les expositions. Les 

initiatives privées sont de plus en plus nombreuses et vont mettre en place DAK’ART 

OFF : des expositions individuelles ou collectives sont organisées par des galeristes ou 

des artistes. Les sites de la Biennale sont éparpillés à travers la ville.  

Rémi Sagna fut le Secrétaire Général de la Biennale de 1996 à 2000 et depuis 2002, 

c’est Ousseynou Wade qui a pris le relais. Les Biennales de 2002 sur Création 

contemporaine et nouvelles identités, de 2004 sur L'art africain contemporain à l'heure 

de la mondialisation » et de 2006 sur Afrique : entendus, sous-entendus et malentendus 

furent de plus en plus professionnelles. L’Exposition internationale, le Salon du Design 

africain, le Salon de la jeune création plastique sénégalaise, la Sélection de la Diaspora, le 

Dak’Art off sont autant de manifestations qui confirment la place de Dakar dans le débat 

la contemporanéité artistique africaine. 

Aujourd’hui, après 9 éditions, quel regard peut-on jeter sur cette Biennale ? Il y a sans 

doute des pas importants qui ont été faits, mais il reste encore beaucoup à faire. Il est 

important de souligner tout d’abord les moyens financiers de la Biennale quand on sait 



 

 

que l’essentiel de son financement provient de sources extérieures. Car sans ces bailleurs 

de fond que sont principalement l’Union Européenne, l’Agence Intergouvernementale de 

la Francophonie, la Coopération française, le Ministère français de la culture, l’Unesco, 

etc., la Biennale ne pourrait pas avoir lieu. Cette Biennale ne pourra pas continuer si le 

gouvernement sénégalais veut toujours tendre la main pour l’organiser. Dak’Art ne peut 

pas « s’installer dans une logique d’assistance » (Ndiaye I. D., 2003 : 87). Ces bailleurs 

réduisent d’ailleurs de plus en plus leur part de financement. Un jour viendra où le 

Sénégal devra donc se contenter de ses propres atouts financiers pour la pérennité de cette 

Biennale. C’est une question de volonté politique. Tous les États africains doivent aussi 

s’impliquer s’ils veulent que la Biennale reste une Biennale pour l’art en général et les 

arts d’Afrique en particulier.  

Toutefois, cela ne signifie pas que le financement de la Biennale doit être soutenu 

uniquement par l’argent des Africains et des États africains. Un événement de ce genre a 

toujours besoin de moyens financiers, qu’ils proviennent de l’Afrique ou des donateurs 

occidentaux. Mais, comme le précise Iba Ndiaye Djadji, le Sénégal doit avoir ses propres 

« atouts techniques, scientifiques, matériels et financiers » (Ibid., : 89). Le devenir de 

cette Biennale doit intéresser tous les Africains et les États africains « qui y trouvent un 

pôle de référence pour l’art contemporain d’Afrique » (Ibid., : 90). 

La Biennale a pour rôle de révéler au grand public la richesse de la création artistique 

africaine, la valoriser et la promouvoir. C’est un espace de légitimation de la création 

plastique africaine en ce sens qu’elle est un lieu de rencontres et de questionnements 

théoriques autour des arts et de l’esthétique africains. Elle permet donc aux Africains 

d’élaborer leurs propres discours sur leurs arts, d’apprécier l’état de la création artistique 

négro-africaine, de mettre en place des moyens qui permettront aux artistes de produire 

des œuvres de qualité et de réunir les conditions nécessaires pour promouvoir leurs 

créations. Des tables rondes, des conférences et des ateliers sont organisés et permettent 

aux professionnels de l’art d’analyser les conditions de création des artistes, leurs modes 

et techniques d’expression, leurs formations, leurs sources d’inspiration, mais aussi les 

moyens et les conditions de vulgarisation de leurs œuvres.  



 

 

Elle donne la possibilité aux artistes peu connus sur le plan international de promouvoir 

leurs œuvres sur le continent. La biennale dispose d’un Commissaire général aux 

expositions et de Commissaires associés qui viennent de tous les continents. Ils se 

réunissent et examinent les dossiers de candidature envoyés par les artistes eux-mêmes. 

Ce sont eux qui sélectionnent les artistes qui doivent exposer leurs œuvres.  

Les artistes qui sont sélectionnés sont africains, des afro-américains ou des artistes 

vivant en Afrique. Mais limiter la sélection à ces seuls artistes, n’est-ce pas tracer une 

frontière à l’art ? L’édition de 2002 a été prédominée par le critère de sélection. Comment 

définir un artiste africain ? À quoi reconnaît-on un artiste africain ? Un artiste d’origine 

africaine qui est né et qui vit en Occident ou en Asie, et qui ne connaît rien du continent 

africain, doit-il être défini par rapport à l’Afrique ?  

La question est d'autant plus cruciale que le comité de sélection se voit partagé par la 

candidature de Bruce Clarke. Son africanité semble parfois soulever quelques 

interrogations. En effet, né à Londres en 1959 de parents sud africains, l'artiste vit en 

France où il n’est pas reconnu comme un artiste africain. Alors que sa candidature est 

retenue par Ousseynou Wade, secrétaire général de la biennale de Dakar, le conseil 

d'administration refuse la participation de cet artiste à l'événement.  

Que sous-entend donc cette notion d’africanité ? L'Afrique est réduite à une carte 

d'identité et un acte de naissance qui ne sont pas ceux de Bruce Clarke. Mais ses combats 

pour l'Afrique lui ont valu les faveurs du comité de sélection qui décide d'ouvrir sa 

sélection à des artistes n'appartenant pas à l'Afrique et à sa diaspora. Bruce Clarke sera 

finalement invité à exposer son africanité en terre sainte.  

La Biennale de Dakar est en train de former un ghetto d’artistes africains au moment 

où les artistes s’ouvrent au monde entier. Une Biennale qui se veut internationale doit être 

ouverte à tous les artistes. Les artistes locaux pourraient ainsi avoir d'autres échanges. 

Avec la mondialisation des échanges culturels, les voyages, les artistes se créent une 

identité plurielle à partir de leurs différentes rencontres. À mon sens, la Biennale de Dakar 

pourrait bien être ouverte aux artistes du monde entier, tout en privilégiant bien sûr les 

artistes africains : ce sera une rencontre beaucoup plus intéressante pour le brassage des 



 

 

cultures. Si à sa création la Biennale avait pour objectif de promouvoir les artistes 

africains, de les aider à démarrer, aujourd’hui, 20 ans après sa création, elle peut intégrer 

des artistes du monde entier.  

L’origine ou la nationalité d'un artiste est secondaire par rapport à ce qu’il peut 

apporter au patrimoine culturel universel. Une sélection d’artistes européens ou asiatiques 

serait un facteur de progrès, en ce sens qu’elle participe à la rencontre des peuples qui 

doivent former un seul village planétaire uni et indivisible pour échapper à la destruction. 

L'art est sans frontière.  

Iba Ndiaye Diadji s’indignait déjà de voir que même le Conseil scientifique de la 

Biennale de Dak’Art sélectionnait les artistes par rapport à leur aire géographique, en les 

séparant par rapport à une division socioculturelle et esthétique du continent en cinq 

espaces : Nord, Sud, Ouest, Est, Centre. Or le découpage politico-administratif colonial 

ne saurait être repris par une Biennale qui se veut innovatrice564.  

Pour comprendre les arts africains, il nous faut mettre entre parenthèses les frontières 

héritées de la colonisation. On ne peut comprendre l’art congolais, l’art burundais ou l’art 

zambien si on ignore ce qu’est le bantu, si on méconnaît la parenté linguistique, artistique 

et culturelle des populations faisant plus de 150 millions d’âmes. L’espace culturel et 

artistique qui fait du Sénégal, de la Somalie et de l’Afrique du Sud des composantes de 

l’identité africaine, dépasse de loin les frontières héritées de la colonisation565. 

 

                                                 
564 Diadji I. N., L’impossible art africain, Dakar, Dëkkando, 2002 : 58-59. 
565 Voir à ce propos Diop C. A., L’unité culturelle de l’Afrique Noire, Paris, Présence Africaine, 1960. 



 

 

§ 2. L’artiste africain : entre quête identitaire et mondialisation   

 

Nous avons montré plus haut que Senghor et Engelbert furent les plus grands 

théoriciens d’un art négro-africain enraciné dans les valeurs de civilisation du monde noir. 

Leurs discours sur l’art négro-africain se résument autour de trois axes : le sens de la 

composition, le rôle de la mixité et la personnalité du groupe566.  

En poésie, le sens de la composition s’exprime dans le vers-librisme qui produit des 

mots et des images à la cadence de la respiration humaine. En sculpture, on le retrouve 

dans la simplicité des formes que l’artiste a mises sur son œuvre pour rendre plus vivant 

son signe plastique.  

Dans l’art négro-africain, chaque œuvre porte inévitablement deux voire trois ou 

plusieurs aspects d’autres formes d’expression : d’où la mixité dans la création. Il n’y a 

pas d’un côté l’oralité, de l’autre la danse, la musique ou la sculpture : on peut retrouver 

dans une peinture des emprunts aux techniques de la sculpture. Le poème est chanté et la 

danse transforme la musique.  

Mais chaque groupe a sa personnalité. Au Sénégal, pour reprendre les termes d’Iba 

Ndiaye Diadji, quand on parle du wango, on sait immédiatement qu’on fait référence aux 

danses hautes des Hal pulaar, le ndaga nous mène aux déhanchements rythmés des 

danseuses du Saloum et le lêmbêl nous oriente vers les femmes lawbées avec leurs danses 

sensuelles. Chaque groupe social accepte les œuvres d’art qui répondent à ses critères 

esthético-éthiques, et les diffuse ensuite au nom de tous. L’œuvre jugée positivement 

devient le patrimoine du groupe et sa seule signature est wolof, baoulé, yoruba, 

mandingue selon le cas. On retrouve cette personnalité du groupe jusque dans les 

instruments de musique car que ce soit le riti, le tama, le kora ou le jembe, tout peut être 

localisé.  

Mais ces différentes caractéristiques sont valables pour toutes les créations artistiques 

du monde. Car chaque peuple est attentif à la composition de ses œuvres d’art, à l’apport 

                                                 
566 Diadji I. N., L’impossible art africain, Dakar, Dëkkando, 2002.  



 

 

de techniques mixtes et à sa personnalité socioculturelle. En ce sens, et selon le mot d’Iba 

Ndiaye Diadji, cette variété des particularismes situe « positivement les arts africains 

dans le concert universel de l’Art et non plus dans celui étroit et réducteur de l’art gréco-

latin »567.  

Toutefois, cela n’empêche pas le critique d’art sénégalais de penser que les artistes 

africains doivent rester eux-mêmes ; c’est-à-dire artiste nègre et africain, artiste berbère et 

africain, artiste arabe et africain. Même l’artiste qui revendique une citoyenneté mondiale 

doit savoir d’où il vient, qui il est, ce qu’il fait et où il va. Si c’est un mandingue, on doit 

être sûr, en regardant uniquement ses œuvres, que ce n’est pas un artiste allemand ou 

polonais, on doit être convaincu qu’il est bien un artiste d’Afrique ou plutôt un artiste 

négro-africain ancré dans les valeurs de culture négro-africaine.  

On a du mal à comprendre, après cette séquestration de l’artiste africain dans son 

identité locale, que c’est le même Iba Ndiaye Diadji qui soutient aussi qu’on ne peut 

comprendre l’art africain si on se réfère uniquement à l’espace géographique de chaque 

pays ; c’est-à-dire au découpage de l’Afrique en zones artificielles héritées de la 

colonisation. Il dit lui-même que certaines analyses ne prennent pas en compte que le 

sculpteur Agni n’est pas qu’Ivoirien, que le musicien Soninké est à la fois Mauritanien, 

Sénégalais et Malien, que le danseur Ndenguésé et son cousin Batéké partagent la même 

cosmogonie.  

Depuis les années 90, les grandes expositions du Nord s’ouvrent aux artistes des autres 

continents, les pôles artistiques se multiplient. La technologie et le numérique deviennent 

de plus en plus des supports de création. L’interdépendance des pays s’accroît et la 

culture se présente comme le meilleur moyen pour une compréhension entre les peuples. 

De ce fait, elle est au chevet de la mondialisation. L’Afrique suit le mouvement puisque 

de plus en plus d’artistes sont invités dans les grands événements internationaux. 

L’identité de l’artiste africain contemporain ne peut donc être purement africaine ni 

uniquement occidentale, mais africaine et occidentale. Aujourd’hui plusieurs artistes 

                                                 
567 Ibid., p. 31. 



 

 

refusent le qualificatif « artiste africain » : ils ne veulent pas être enfermés dans une 

appartenance géographique.  

« Ce qui s’impose […], c’est le dialogue des cultures […]. Ce mouvement de 

révolution culturelle, né dans les douleurs des conquêtes, des massacres et des 

déportations ; grandi par le hasard des voyages, des partages, des traités, il s’agit 

maintenant de l’organiser de façon rationnelle, et humaine en même temps ; dans un 

dialogue où chaque race, chaque nation, chaque civilisation recevant et donnant en même 

temps, chaque homme pourra, en se développant, s’épanouir en personne »568. 

Les changements survenus dans le développement de l’art contemporain semble donc 

relever de la problématique de la mondialisation et de la rencontre des cultures. En effet, 

les arts plastiques supposent désormais un enjeu internationalisé dans lequel doivent 

s’inscrire ceux qui font voir, comprendre ou vendre les œuvres des artistes. L’art 

contemporain se veut ainsi le modèle d’une mondialisation réussie, développée à partir 

des valeurs comme l’échange, la réciprocité, le respect. Le monde de l’art serait plus que 

jamais ouvert à tous les artistes.  

Toutefois, certaines expositions, comme celle des « magiciens de la terre », qui servent 

régulièrement de référence à propos de mondialisation des arts, ne nous permettent pas 

d’affirmer qu’une telle exposition a pu permettre la libre circulation des artistes africains 

et de leurs œuvres sur le marché de l’art contemporain, quand on sait que celui-ci a ses 

propres normes économiques, artistiques et esthétiques. 

Pour Monique Glannesini,  dans l’article « Art contemporain : l'illusion de la 

Mondialisation »569, cette libre circulation s’avère impossible tant que l’art sera séquestré 

dans les frontières étroites de l’ethnographie ou de la collection primitive. Cette 

exposition a impulsé un débat public sur la situation faite aux arts dits « exotiques » par le 

champ de l’art contemporain occidental. Il s’agissait de montrer au public des formes 

d’art élaborées par des artistes non occidentaux, dans le but de faire valoir une égalité de 

traitement avec celles des artistes occidentaux. On voulait faire entrer les artistes et les 

                                                 
568 Senghor L. S., Liberté 3, Négritude et civilisation de l’universel, Paris, Seuil, 1977, p. 10. 
569 Ibidem 



 

 

productions des « autres » dans le champ de l’art contemporain et abolir ainsi la frontière 

d’étrangeté qui fait perdurer le terme de «curiosités» à leur propos.  

Le champ de l’art contemporain serait ainsi le seul lieu possible où peuvent circuler des 

produits artistiques au niveau mondial parce que lui seul permet d’élaborer et de mettre en 

application un certain nombre de principes d’évaluation570. Ainsi, même si « l’histoire des 

critères n’est pas intéressante du tout »571, comme nous le fait croire en 1989 le 

commissaire de magiciens de la terre, on sait bien que la sélection des œuvres ne procède 

pas de choix innocents : elle est le fait d’une équipe dont la manœuvre est menée en 

fonction de l’art contemporain. Voici les propos de Jean-Hubert Martin : « Il fallait 

définir des méthodes et des critères. Je réunis en 1984 trois collègues et amis pour 

discuter le projet et sa faisabilité. L’idée surgit immédiatement de nous adjoindre des 

experts du tiers-monde pour participer à l’élaboration du concept et au choix des artistes. 

Il s’avéra rapidement que nous ne connaissions pas d’experts du tiers-monde partageant 

nos connaissances et nos goûts en art contemporain occidental »572. 

Ainsi, par la « magie » de l’exposition, des œuvres « étrangères », sans doute 

inclassables pour l’œil occidental, acquirent le statut d’œuvres d’art contemporain ; des 

objets que l’Occident considérait jusqu’ici comme des objets « exotiques » et « mineurs » 

devinrent des objets de l’art majeur. Dans le catalogue de l’exposition, il est écrit que « 

les critères utilisés pour le choix des artistes sont du même ordre que ceux en usage pour 

les artistes occidentaux d’art contemporain », appliqués cependant « avec des 

pondérations variables ». 

Ce qui veut dire que c’est la même méthode que pour les artistes occidentaux, qui a été 

utilisée aux choix des artistes « exotiques ». Plusieurs points, avec les mêmes mots à 

quelques variantes près que ceux utilisés dans les choix des artistes occidentaux de l’art 

                                                 
570 Voici à ce propos ce que disait Jean-Hubert Martin quelques années après l’exposition : « Ma stratégie 

a été vraiment dirigée en fonction de l’art contemporain que je connais bien pour en avoir été l’un des 

acteurs (....). Ce qui m’importait, c’était de montrer des oeuvres et des artistes qui pouvaient avoir une 

chance d’être acceptés dans les réseaux de l’art contemporain que je maîtrise parfaitement. Cet entrisme 

a assez bien réussi. Il y avait une générosité mais c’était moins naïf que certains l’ont cru.», Glannesini 

M., op. cit., note de bas de page numéro 9. 
571 Martin J.-H., Catalogue magiciens de la terre, Préface, Paris, éditions du Centre Pompidou, 1989. 
572 Magiciens de la terre, Préface, Paris, éditions du Centre Pompidou, 1989. 



 

 

contemporain, ont été repris pour choisir les artistes « exotiques » : « L’originalité et 

l’invention par rapport au contexte culturel » ; « La relation de l’artiste à son milieu 

environnant, qui peut être d’adhésion ou de critique »; « L’adéquation de l’artiste et de 

l’œuvre. Ses intentions et ses désirs doivent se révéler ou à tout le moins être vérifiables 

dans l’œuvre, témoin de son engagement dans le monde sensible » ; « Le sens de 

l’aventure et du risque (développé par l’artiste) équivaut à celui de l’esthétique et de la 

forme ».  

Ces critères apparaissent, pour le moins, flous et créent un type d’approche des œuvres 

« foncièrement empiriste »573. Les œuvres d’art « exotiques » peuvent-elles se soumettre à 

ces critères occidentaux ? Comment les occidentaux peuvent-ils interpréter, apprécier et 

valoriser des objets qui ont un sens précis dans leur contexte d’origine par un nouveau 

sens qu’ils leur ont trouvé ?  

Les différentes expositions qui ont jalonné l'histoire des expositions dites postmodernes 

n’ont fait donc que banaliser le concept d’« art africain contemporain ». Des Magiciens de 

la Terre, en passant par Partage d'exotismes, jusqu'à Africa Remix, la circonscription des 

territoires de l'art en des aires culturelles ne fait que classifier hiérarchiquement des 

artistes en fonction de leurs origines. On renvoie ainsi la notion d'art africain 

contemporain aux conditions d'apparition des œuvres. Toutes ces expositions mettent en 

scène la création artistique africaine dans une version touristique. Jessica Oublié note 

d’ailleurs, à propos de l'exposition Africa Remix du Centre Georges Pompidou en mai 

2005, que « tout comme sur le marché de Sandaga à Dakar, le souk de Marrakech ou 

d'Agadir, ou à la Médina en période de festivités, des voix et des sonorités surgissent de 

tous les recoins et construisent un discours général inintelligible. En cela, l'Afrique ou 

l'Afriche est ici présentée comme un "réservoir d'altérité pour l'art et la culture 

occidentaux et comme antidote à la vitrification du monde". L'Afrique, dans toute sa 

splendeur (telle qu'elle est fantasmée en Occident), a donc été recréée au Centre 

Pompidou et l'expérience esthétique est transformée en une expérience touristique. Le 

                                                 
573 Michaud Y., « Docteur explorateur chef curateur », in Les cahiers du Musée National d’Art Moderne, 

été 1989. 



 

 

visiteur ou le touriste cherche ici à rencontrer une identité différente de la sienne pour 

faire l'expérience de l'autre, de l'étranger, et de l'étrange »574. 

On a plus communiqué sur le concept « Afrique » que sur de réelles individualités 

artistiques, plus sur le sens global que sur le singulier. Dans ces conditions, il est 

impossible qu'une œuvre d’art soit réellement vue et prise en compte. On voulait juste 

montrer que la production artistique africaine fait partie d'un discours global sur la 

création contemporaine. Une telle initiative n’apporte aucun renseignement précis sur les 

œuvres et leur créateur car on ne voit plus l’œuvre pour ce qu'elle est. S’il y a un mérite 

incontesté de cette exposition touristique, c’est peut-être le fait d’avoir montré au public 

français le travail d'artistes dont la notoriété avait dépassé les frontières africaines et qui 

pourtant étaient jusqu'alors inconnus en France. On comprend donc pourquoi certains 

artistes comme Hassan Musa dérangent, quand ce dernier interroge dans sa peinture et 

dans ses textes la place de l'artiste africain sur la scène artistique internationale.  

En 1999, il reçoit une invitation de Jean Hubert Martin, commissaire de la 5e biennale 

de Lyon. Il accepte d'exposer, mais en faisant part de son ressenti dans une lettre ouverte 

aux organisateurs575. Pour lui, l'art africain contemporain est « un art pensé en Europe par 

les Européens pour les Africains ». Cet art n'aurait donc de valeur qu'aux yeux de 

l’Europe et ne trouverait pas de définition semblable en Afrique : « L'artafricanisme, dit-

il, est avant tout une tribune politique. Je continuerai d'y exposer tant que je n'y 

substituerai pas une tribune plus intéressante. Tant que celle-ci est rentable sur le plan 

critique, je ne m'en priverai pas. J'ai été éduqué en Afrique. Et pourtant, l'art africain est 

un objet qui a été inventé par les gens qui s'en servent et qui le manipulent aujourd'hui. 

                                                 
574 Oublié J., « Du statut de l'artiste contemporain africain en France », article publié le 

24/07/2007 sur le site : http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695 

(pas de pagination). 
575 « Moi, artiste né en Afrique (ça c'est une catégorie !), je pense que ce qu'on appelle l'art africain 

contemporain n'est qu'une évolution possible de la tradition européenne, et que si, à notre époque, on 

favorise la production artistique des Africains au lieu de celle des Esquimaux ou celle des Amérindiens, 

cela ne tient pas à la qualité artistique de cette production africaine mais plutôt aux circonstances de 

l'évolution de la pensée esthétique européenne. Le jour viendra où l'esthétique européenne tournera le dos 

à l'art africain pour d'autres catégories plus aptes à porter ses attentes. » Lettre à Jean-Hubert Martin, in 

Catalogue de l'exposition Partage d'exotismes, 5ème Biennale de Lyon, 2000. 

http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695


 

 

Mon travail est avant tout celui d'un artiste qui est affecté par sa situation d'homme dans 

le monde. C'est pour cette raison que je pense que la manipulation des images est un 

geste politique qui a des conséquences politiques. Je dénonce cela. Car certaines 

machines propagandistes avancent masquées en imposant leur vision des choses de façon 

totalitaire. Mais le monde n'appartient pas à ces personnes détenant le pouvoir technique 

et matériel. Le monde est un bien commun de l'humanité. Tout comme les images. À nous 

de trouver notre place et de la garder »576.  

La mondialisation des arts africains n’est, selon lui, qu’un phénomène trompeur dont il 

faut se méfier. C’est peut-être cette méfiance qui lui aura valu que son travail ne soit pas 

exposé au sein de cette biennale. L'art contemporain est lié aux établissements publics, 

aux formes institutionnelles et marchandes de l'exposition, aux instances privées de 

légitimation et de contrôle. Il est déterminé par la doxa occidentale qui décide des 

conditions de visibilité de l'artiste. En ce sens, l’expression « art africain contemporain » 

désigne tout simplement « une espèce d'assignation à résidence des artistes de la 

diaspora venue d'Afrique »577. 

Les propriétés esthétiques d'une œuvre ne sont donc plus les seules conditions de 

reconnaissance d'un artiste. Le système de cotation du marché de l'art se réfère plus à 

l'identité culturelle de l'artiste comme facteur opérant de son éligibilité sur la scène 

internationale, qu’à ses tendances esthétiques. La dimension internationale est au cœur 

des mécanismes de sélection, mais c’est surtout l'origine culturelle de l’artiste qui 

structure ses conditions d'apparition et de visibilité. C’est ainsi que l'art africain 

contemporain comme registre classificatoire permet à des artistes africains, d’entrer dans 

le marché de l'art international. Ainsi leurs œuvres restent illisibles du fait du piège 

souvent tendu par leur identité culturelle. Si leurs expositions sont le plus souvent des 

succès publics, elles le sont moins d'un point de vue théorique car elles continuent de 

dissoudre l'identité particulière de l'artiste dans un projet global via l'utilisation de 

schèmes structurants. L’artiste africain peut être tour à tour magicien, exotique, 

                                                 
576 Hassan Musa cité par Oublié J., op. cit.  
577 Oublié J., op. cit.  



 

 

mondialisé. En somme, « c’est un produit conceptuel, une articulation entre plusieurs 

modalités dépassant le plus souvent ses propres préoccupations »578. D’où la question 

que se pose Jessica Oublié : « à quand un "art africain contemporain" pensé comme 

simple continuum de l'art international ? ». 

Il n’y a ni art africain ni art occidental ou asiatique. Par conséquent, on ne doit plus 

montrer les œuvres d’un artiste avec des considérations ethniques. Il n’existe pas de 

spécificité de l’identité occidentale ou africaine, et en aucun cas ce postulat ne peut 

permettre aujourd’hui d’analyser une œuvre d’art. L’artiste contemporain est le fruit de 

rencontres, de mémoires et d’histoires personnelles et collectives. Il est aussi associé à un 

vaste mouvement correspondant à un art international. Il est à la croisée d’influences qui 

ne sauraient se limiter à la question de ses origines. Il appartient à sa culture mais il se 

sent concerné par ce qui arrive aux autres et qu’il partage avec eux. En ce sens, l’art 

contemporain s’inscrit dans une perspective spatiale et non plus seulement historique.  

Toutefois, nier la quête identitaire chez l’artiste africain reviendrait à ne prendre en 

compte qu’une catégorie d’artistes puisqu’il existe encore des traditions vivaces qu’on 

retrouve essentiellement dans le milieu rural. Il faut bien différencier les artistes qui 

travaillent dans un milieu où les traditions persistent encore de ceux qui vivent dans les 

grandes villes africaines, et qui croisent plus facilement les modèles occidentaux. Pour les 

derniers, il ne s’agit pas d’élaborer une esthétique identitaire, mais plutôt à répondre à une 

demande sociale (spiritualité, divertissement, expression des événements). Ils peuvent 

utiliser des matériaux modernes venant de l’Occident mais ils travaillent dans des univers 

fonctionnant sur les activités caractéristiques de leur identité ethnique et cela ne les 

empêche pas de participer à des manifestations internationales. Cette diversité culturelle 

s’explique par le phénomène d’urbanisation mis en place dans les grandes villes. Un 

profond changement et une recomposition culturelle font que les diverses cultures 

nationales africaines croisent nécessairement les cultures occidentales. La question de 

l’altérité se pose avec plus d’acuité. Les nouvelles formes artistiques nées du brassage 

culturel aboutissent à une sorte de syncrétisme qui se retrouve dans la musique, la danse, 

                                                 
578 Ibid., 



 

 

les arts visuels. L’identité de l’artiste africain contemporain se construit dans ce brassage 

des cultures.  

Aujourd’hui les artistes africains s’exportent de plus en plus. Leurs principales 

destinations sont l’Europe occidentale et les États-Unis : le congolais Chéri Samba, le 

sénégalais Ousmane Sow, l’ivoirien Frédéric Bruly Brouabré ou le béninois Romuald 

Hazoumé sont dans les plus grandes collections, voyagent entre les continents et leurs 

productions atteignent des prix élevés. Leur volonté de sortir de leur isolement et leur 

désir d’insérer aux circuits internationaux font qu’ils sont de plus en plus confrontés à 

l’international. Ce qui leur confère une notoriété et leur permet d’accéder à un niveau de 

vie plus confortable. Certains comme Jean-Loup Pivin579 pensent que cette ouverture à 

l’international va permettre à l’artiste d’élargir son angle de vision car elle lui permet de 

construire un nouveau regard sur l’art et sur ses pratiques mais aussi de sortir d’une 

certaine recherche artistique identitaire. Selon eux, l’échange doit permettre à l’artiste de 

construire un véritable parcours professionnel et d’élargir son réseau. Compte tenu de la 

domination culturelle de l’Europe, d’autres comme Iba Ndiaye Diadji580 pensent que ce 

rapport est faussé puisque les artistes doivent s’aligner sur les critères artistiques de 

l’Occident. Ils voient donc cette ouverture à l’international comme une perte identitaire et 

une sorte de piège tendu par l’Occident. 

En 1996, lors d’une séance des Rencontres et Échanges de la Biennale de l’art africain 

contemporain de Dakar, Iba Ndiaye Diadji, dans la présentation qu’il faisait du peintre Iba 

Ndiaye, soulignait, à la surprise de toute l’assistance, qu’il n’y a pas d’artiste africain ni 

d’art africain. Ce qui lui apparaissait comme certitudes n’était que la source de 

« malentendus », de « confusions » et de « faux sens terribles ». Tout le monde parle de 

choses différentes, persuadé que c’est la même chose. On affirme en même temps la 

singulière ou plurielle identité dans la création artistique africaine et on s’interroge sur la 

pertinence des notions de contemporain et d’identité accolées à l’art africain. D’où les 

questions que se pose Iba Ndiaye Diadji : « pourquoi cette sorte de convergences tacites 

                                                 
579 Voir son article « Changer le regard sur l’Afrique », in revue Médianes, n°10, juillet 1998, pp. 10-12.  
580 Diadji I. N., L’impossible art africain, Dakar, Dëkkando, 2002.  



 

 

autour du non être de l’art africain ou du moins autour de son impossible 

définition ? Pourquoi cette négation du caractère africain dans des œuvres d’Africains de 

Niamey vivant depuis trente ans à Londres ? Pourquoi ne pas dire les marques africaines 

dans des installations, dans des sculptures ou des peintures qui ont empruntées au 

modernisme leurs âmes ? »581.  

Pour davantage préciser le concept d’art africain ou négro-africain, Iba Ndiaye Diadji 

distingue bien les artistes africains de naissance, d’adoption ou de synthèse. Selon lui, 

l’identité de l’artiste ne renvoie ni au passeport ni au physique. Car on peut bien être noir 

et « être incapable de lire et de faire admirer le traitement du temps dans les bas-reliefs 

bantus, d’apprécier et de faire aimer la valeur mélodique d’un solo de kora chez 

Soundioulo Cissoko ou Lalo Kéba Dramé »582. L’africanité artistique ne peut donc 

dépendre, selon lui, de la géographie. Elle est plutôt fille de l’histoire : c’est la « marque 

indélébile », un « trait d’union » dans les arts africains qui existent depuis des millénaires.  

Mais avec la globalisation, les temps actuels sont des temps « d’impérialisme 

esthétique », selon le mot de Yves Michaud, qui explique qu’aujourd’hui, les 

impérialismes esthétiques sont des « phénomènes de domination ». C’est d’ailleurs ce qui 

a poussé Iba Ndiaye Diadji à affirmer avec regret, que « les arts plastiques africains 

n’existent pas, qu’il n’y a plus d’africanité artistique »583. Selon lui, en effet, le pur négro-

africain n’existe plus ; l’esclavage et la colonisation l’ont transformé. Les progrès 

scientifiques et l’endoctrinement médiatique accentuent le processus de sa conversion.  

Le critique d’art sénégalais regrette que la réflexion sur les arts africains contemporains 

s’appuie davantage sur l’Europe que sur l’Afrique. C’est dans cette « diversion 

intellectuelle », écrit-il, que l’ethnologie coloniale avait réussi à enfermer Senghor et 

Césaire qui définissaient la Négritude non pas par rapport à elle-même, mais par rapport à 

l’identité culturelle occidentale. C’est comme si les Africains se trouvaient dans 

l’impossibilité de faire autrement. Or il existe, selon lui, une africanité qui correspond au 

                                                 
581 Ibid., p. 11.  
582 Ibid., p. 34. 
583 Ibid., p. 43.  



 

 

« repère de sa dignité d’être et une boussole de sa conscience en actes »584, « une 

africanité vivante en chaque membre du groupe guidant ses faits et gestes »585, « une 

africanité qui tire son énergie continue de ses aptitudes à être de son temps »586. Elle ne 

renvoie pas à une simple question de thématique ni à une affaire de technique dans les 

œuvres d’art, ni à une façon de ressusciter un passé à jamais révolu comme le voulaient 

Senghor, Césaire, Cheikh Anta Diop. Elle est plutôt produite par l’expérience du groupe, 

par l’apprentissage de la vie interhumaine par delà le groupe. Ainsi, selon Iba Ndiaye 

Diadji, l’art africain qui n’existe plus et qui ne peut plus exister, c’est « l’ensemble des 

traits culturels, des visions et des pratiques esthétiques nègres non souillés par l’histoire. 

Personne ne peut les recréer tels qu’alors »587. Ce qui peut constituer l’africanité de 

chaque artiste africain, il faut le chercher dans la marque de sa personnalité propre.  

Le peintre sénégalais Kalidou Kassé répond à son inspiration et cherche le matériau qui 

convient pour peindre « comme il le sent et veut le sentir ». Il sait d’où il vient, qui il est, 

ce qu’il fait et où il va. Le peintre sénégalais vivant en Autriche Amadou Sow « exprime 

dans chacune des ses œuvres, avec une vérité inégalée, le souffle millénaire de l’Afrique 

des savanes aux couleurs ocres, aux formes s’élevant toujours à l’appel du ciel »588. 

L’artiste africain doit connaître sa culture et ses origines.  

Mais l’engouement pour les arts africains et leur besoin de concurrencer les autres arts 

du monde sur le marché international, mettent la notion d’identité au cœur de la 

problématique de la création artistique africaine. L’artiste africain se trouve dans une 

situation ambiguë : s’il crée avec des normes identitaires, son art sera jugé primitif, mais 

il aura certainement plus de chance d’être exposé sur le plan international que s’il évolue 

dans la modernité.  

Avec la mondialisation, on s’intéresse plus à l’origine identitaire de l’artiste qu’à son 

appartenance à tel ou tel courant ou à ses tendances artistiques. On cherche à mettre des 

                                                 
584 Ibid., p. 43. 
585 Ibid., p. 43. 
586 Ibid., p. 44.  
587 Ibid., p. 45.  
588 Ibid., p. 29. 

 



 

 

étiquettes identitaires sur les artistes pour montrer que le particularisme est encore 

présent. Même avec la mondialisation, l’Occident conserve encore un certain nombre de 

préjugés dans son rapport à l’Afrique. Il contribue à maintenir une forme de domination 

(définition de l’art africain et son émergence sur les marchés internationaux), laissant peu 

de place à l’expression des artistes africains, les enfermant dans une vision identitaire 

dont ils ne se réclament pas souvent.  

La notion d’identité immobilise la pensée parce qu’elle fait presque toujours référence 

aux origines, et barricade les cultures en favorisant les tensions entre les groupes. Elle est, 

selon François Laplantine, incapable de penser le devenir des sociétés : en valorisant la 

primitivité dans la création artistique africaine, l’Occident se trouve incapable de penser 

l’Africain dans sa modernité. Pour lui, l’identité ne fait qu'enfermer l’individu dans la 

notion de territoire. Toutefois, au-delà de notre territoire d’appartenance, il existe aussi 

une identité globale, celle qui est engendrée par la mondialisation et qui définit la 

postmodernité. La mondialisation a favorisé une explosion des espaces : grâce aux 

nouvelles technologies, nous pouvons accéder en quelques minutes à toutes ces régions 

du monde et communiquer avec des gens de différents lieux.  

La mondialisation fabrique donc de nouvelles manières d’être qui dépassent le repli 

identitaire. L’identité n’est pas monolithique. Nous avons une identité territoriale qui 

correspond à notre territoire local d’appartenance, mais avec la mondialisation, il existe 

aussi une identité globale. L’artiste se trouve entre ces deux mondes. Pourtant, au moment 

même où le concept d’espace tend à disparaître, nous avons tendance à le faire ressurgir à 

travers la notion d’ethnie qui se répand partout : on parle encore de cuisine ethnique, de 

musique ethnique, et même d’art ethnique. C’est que, nous dit François Laplantine, 

l’ethnologie s’est construite contre le temps et contre l’histoire.  

Toutefois, cette remise en question de la notion d’identité ne doit pas être vue comme 

le renoncement à toute tradition culturelle, qui consisterait à adopter une vision 

universalisante (et une fois de plus occidentale), mais à mettre en avant un mé-tissage 

culturel.  



 

 

Par « mé-tissage culturel », nous n’entendons pas un mélange des sangs. Dans ce genre 

de métissage, « le devenir vers lequel on va l’emporte sur les origines d’où l’on vient. Ce 

devenir est improbable, il appartient au virtuel. Ce n’est pas ce qui va jaillir lorsque deux 

groupes, deux parties de moi se rencontrent. Pour que le métissage advienne, il faut du 

non-dit, du non su, du non vu, ce que l’on appelle dans le cinéma le "hors-champ" […]. 

Entrer en métissage, c’est aujourd’hui entrer en résistance contre l’oppression de l’Un, 

l’indifférenciation et l’uniformisation croissante, mais aussi contre l’exacerbation 

différencialiste des particularismes qui sont le plus souvent réactionnels à cette forme 

insidieuse de domination »589. 

La notion de métissage serait contre la différenciation et correspond à une dé-

catégorisation. Elle n’aspire ni à un principe d’union totalisante, ni à une distinction 

totale. Le métissage est antinomique avec le multiculturalisme. Il est plus qu’une simple 

manifestation de la diversité culturelle : il n’est pas affaire d’identités multiples, mais 

d’identités troubles de leur confusion.  

Ce que nous entendons par « mé-tissage culturel », renvoie non pas à un mélange 

biologique mais un brassage ou un « branchement »590 des cultures qui correspond à un 

projet de coexistence de différents groupes résolument tournés vers leurs origines 

respectives. Il s’agit d’un projet visant une synthèse de deux cultures séparées et 

distinctives, d’un dialogue durant lequel chaque culture participe à donner ce qu’elle a de 

particulier et à recevoir ce que les autres ont à lui offrir. Cette relation de communion 

entre les cultures, c’est ce que Senghor appelle le « rendez-vous du donner et du 

recevoir ». Il écrit dans Liberté I que « notre milieu n’est plus ouest africain, il est aussi 

[…] international »591. Le mé-tissage, pour Senghor, doit être un lieu de dialogue culturel 

où toutes les races se forment et se transforment.  

                                                 
589 Laplantine F. (Entretien), « Le métissage, moment improbable d’une connaissance vibratoire », X-Alta, 

2/3, Multiculturalisme, novembre 1999, p.35-48. Propos recueillis à Lyon par Henri Vaugrand et Nathalie 

Vialaneix le 28 juin 1999.  
590 Nous empruntons le mot à Jean-Loup Amselle, dans son ouvrage Branchements. Anthropologie de 

l’universalité des cultures, Paris, Flammarion, 2001. 
591 Senghor L. S., Liberté 1, p. 14. 



 

 

S’il a un artiste qui vit ce mé-tissage culturel, c’est certainement l’artiste peintre 

Braïma Injaï. Il appréhende sa rencontre avec l’Occident en termes de brassage culturel, 

et son art  renvoie constamment à une altérité plurielle. Né en Guinée Bissau, il arrive en 

France à l’âge de 17 ans, s’inscrit à l’École des Beaux-arts de Rouen où il en sort diplômé 

en 1990. En 1991, il obtient un Master à l'école nationale des Beaux-arts de Paris.  

Il vit dans une rencontre incontournable de diversité culturelle en mélangeant les styles 

et en liant l'art traditionnel africain à l'art contemporain. L’Ailleurs et l’Ici se côtoient 

dans toutes ses œuvres. Les couleurs et les formes expriment toute sa culture et toute sa 

sensibilité, couleurs de la terre, rouge et ocre éclatant de lumière. Le visage et le masque 

africain qui apparaissent très souvent dans ses peintures témoignent de la vie, des êtres, 

des choses et de l'au-delà. Ses toiles, peintes à l'huile dans des couleurs vives avec des 

formes géométriques sur fond lumineux, parlent de danses, de rituels, de vie quotidienne, 

de coutumes et mythes. 

Avec lui, on assiste à un véritable mé-tissage de l’Afrique et de l’Occident. Ses 

origines l’amènent à s’ouvrir, à aller voir ailleurs. Il vit aujourd’hui à Rouen et représente 

un témoin attentif de la mondialisation culturelle comme beaucoup d’artistes africains 

issus de la diaspora. Une manière de montrer qu’on peut bien appartenir à l’art africain 

contemporain et ne pas résider en Afrique  ! 

 

§ 3. L’art des « friches » : pour un brassage ou un « branchement » des cultures  

 

Jusqu’ici les ouvrages consacrés à l’art africain contemporain ont tous pour 

inconvénient de faire l’impasse sur les conditions de production de cet art et certains 

africanistes se sont précipités pour attribuer l’invention des arts africains à des 

« démiurges occidentaux »592. Selon Sidney Littefield Kasfir, par exemple, l’art africain 

contemporain « s’est construit en procédant à un bricolage des structures et des 

scénarios préexistants à partir desquels s’étaient constitués les genres précoloniaux et 

                                                 
592 Amselle J.-L., L’art de la friche. Essai sur l’art africain contemporain, p. 9.  



 

 

coloniaux plus anciens »593. Ce sont avant tout les circonstances historiques qui 

expliquent cette production spécifique des artistes, marquée par le contexte et les 

habitudes. Attribuer l’invention des arts africains contemporains à des Occidentaux, c’est 

leur accorder une importance démesurée. À mon sens, la question de savoir si ces 

derniers ont réellement « inventé » l’art africain contemporain me semble ridicule. Les 

formes artistiques qui sont apparues un peu partout en Afrique, même dans les ateliers de 

Charles Combes en Côte d’Ivoire, de H. V. Meyerowitz au Ghana, de Kenneth Murray au 

Nigeria, de Pierre-Romain-Desfossés à Elisabethville au Congo, de Pierre Lods à Poto-

Poto et à Dakar, de Frank Mc Even à Salisbury (Harare) en Rhodésie (actuel Zimbabwe), 

d’Ulli et Georgina Beier et de Suzanne Wenger à Oshogbo au Nigeria, gagnent à être 

vues comme des créations proprement africaines. Jean-Loup Amselle, qui abonde dans ce 

sens, pense que ces « prophètes blancs » n’ont en aucun cas inventé les arts africains 

contemporains : « ils ont simplement favorisé l’éclosion ou le transfert de schèmes 

artistiques déjà là qui ne demandaient qu’à apparaître »594.  

C’est dans cette mise en scène de l’expert artistique européen et de son répondant 

africain que Jean-Loup Amselle analyse la coopération artistique et culturelle qui s’est 

instaurée entre l’Afrique et l’Occident. Il appréhende la rencontre entre les Occidentaux 

et les artistes africains en termes de métissage culturel, et réfléchit sur ce que suppose 

l’emploi du terme « art africain contemporain », sur la place qu’occupe l’Afrique dans 

l’imaginaire occidental, ainsi que l’espace dans lequel se situent les artistes africains.  

Car on ne peut réfléchir sur les arts africains si on méconnaît la place de l’esthétique 

africaine dans le nouvel ordre mondial : la thématique des arts africains (et de l’art en 

général) serait profondément liée à celle de la mondialisation : c’est ce que Jean-Loup 

Amselle appelle « le processus de vitrification du monde » ou d’« esthétisation » de la 

planète. Pour lui, la thématique centrale de l’art contemporain, c’est « le 

multiculturalisme ». À travers les notions d’hybridation et de mixage, c’est toute la 

question de l’altérité et de l’identité des arts qui est posée. En ce sens, la référence 

                                                 
593 L’art contemporain africain, Paris, Thames & Hudson, 2000, p. 9.  
594 Ibid., p. 131.  



 

 

constante aux autres cultures peut être une façon de définir une forme d’art, en 

l’occurrence l’art contemporain : « c’est en tant qu’art global, art universel, que le 

métissage, l’hybridité et le mixage apparaissent comme les modalités actuelles de 

l’identité de cet art »595.  

Les arts contemporains renvoient constamment à une altérité plurielle. À l’imputation 

abusive d’art ou d’artiste africain provenant des Occidentaux, Jean-Loup Amselle fait 

correspondre la notion de « métissage », d’ « hybridité » ou de « mixage ». Ainsi, 

souligne-t-il, le discours tranché de Simon Njami, qui affirme : « Face à une statue, 

Picasso voit autre chose, l’Africain voit la statue. Moi, je peux la regarder des deux 

côtés ; il faut savoir avant tout ce qui nourrit le travail »596.  

Il semble donc que l’époque artistique actuelle soit marquée par un flottement entre 

mondialisation et repli identitaire. D’où sa notion de « friche » qu’il envisage comme 

« métissage d’un espace abandonné et d’un espace de régénération et, en tant que tel, 

comme espace contradictoire à l’intérieur duquel se déploie l’art contemporain »597. Par 

le terme de « friche », il entend donc celui de « lieu alternatif » ou d’« espace 

intermédiaire » dans lesquels sont créées de nouvelles formes artistiques. Il place la 

véritable signification de la friche sous le régime d’un « branchement » entre les cultures 

occidentales et les cultures africaines. En recourant à la métaphore électrique du 

« branchement », Jean-Loup Amselle montre qu’il existe au sein de chaque culture des 

« signifiés particularistes par rapport à un réseau de signifiants planétaires »598. Les 

« branchements » d’une culture sur une autre montrent bien que la mondialisation n’est 

pas une simple juxtaposition d’univers étanches. En ce sens, l’Afrique représente, selon 

lui, une source majeure de renaissance de l’art occidental. C’est dans la réinsertion de 

l’autre éloigné, donc dans la rencontre du populaire et de l’industriel que s’invente l’art 

                                                 
595 Ibid., p. 90.  
596 Njami S., cité par Amselle J.-L., op. cit., p. 166.  
597 Ibid., p. 12.  
598 Amselle J.-L., Branchements. Anthropologie de l’universalité des cultures, Paris, Flammarion, 2001, p. 

7.  



 

 

contemporain, et c’est ce mélange culturel qui explique la présence, dans le champ 

artistique actuel, des notions d’hybridité, de métissage.  

L’art contemporain n’est donc pas à étudier en référence à une quelconque théorie 

esthétique, mais plutôt sur des notions communément utilisées, non seulement dans le 

domaine des arts proprement dits : arts de la scène, arts visuels, musique, etc., mais 

également du côté de ce qui n’était pas jusqu’ici reconnu comme faisant partie des arts : 

la Haute Couture, la mode vestimentaire en général, et plus largement le monde du design 

et du high-tech. La beauté des objets techniques et industriels fournit désormais des 

concepts qui rendent compte des événements survenant dans le domaine des arts, ces 

derniers apparaissent d’ailleurs comme un simple redoublement de ce qui ne faisait pas 

partie du monde de la production. L’époque actuelle apparaît ainsi comme celle de la 

non-distinction entre le monde de l’art et le monde la production. Tout concourt à faire 

croire que la production industrielle est devenue un acte artistique. 

Avec le phénomène de la mondialisation, une véritable rupture épistémologique s’est 

opérée dans les arts. Avec l’ethnologie, on apprend à connaître l’Autre. Dans les arts 

africains, le Musée ethnographique succède au cabinet de curiosité. La culture occidentale 

reconnaît alors une valeur universelle des arts africains qui ont désormais le droit d’entrer 

au Musée. Avec la mondialisation, il n’est plus question d’étudier le statut de l’Autre par 

la constitution d’un système de références correspondant à une norme, mais plutôt de 

comprendre ce qui fait son identité. L’identité d’un groupe ou d’une personne apparaît à 

l’Autre comme une altérité. Désormais, toutes les cultures se valent et leurs valeurs sont 

relatives : on parle de cultures au pluriel. Ce nouveau paradigme engendre une véritable 

crise dans les conceptions occidentales. La mondialisation entraîne une circulation des 

hommes, des idées et des capitaux. Les sociétés et les cultures ne sont plus imperméables.  

La mondialisation suppose donc de développer des échanges et de préserver les 

spécificités. Mais lorsque l’identité est stigmatisée, elle se fige et ne s’ouvre plus à 

l’Autre ; ce qui provoque repli et exclusion (par exemple l’exclusion des Burkinabés de la 

Côte d’Ivoire en 1999 ou des Mauritaniens du Sénégal, et vice-versa en 1989). L’identité 

doit se penser comme étant multiple et en devenir. Dans ce contexte de circulation intense 



 

 

des hommes, des marchandises, de l’information et de toute autre forme de production, 

les cultures interfèrent et s’interconnectent. Selon Claude Lévi-Strauss « l’identité est une 

sorte de foyer virtuel auquel il nous est indispensable de nous référer pour expliquer un 

certain nombre de choses, mais sans qu’il ait jamais d’existence réelle »599.  

Pour lui, l’identité n’a qu’une existence théorique. On l’utilise pour affirmer une 

revendication ou l’appartenance à un groupe. En ce sens, c’est un lien conçu sur ce que 

Michel Rautenberg appelle « le jeu de l’échange et de l’exclusion »600 ; c’est-à-dire un 

lien de soi aux autres, lien social, sentimental ou politique.  

Peut-on donc réellement définir l’identité d’un peuple ? Qu’est-ce que nous permet de 

définir un art occidental, un art africain ou un art asiatique ? Qu’est-ce que 

l’occidentalité ? L’africanité ? L’orientalité ?  

« L’Afrique en tant que signifiant flottant est un concept à géométrie variable qui 

appartient aussi bien aux banlieues françaises qu’aux favelas brésiliens, qu’aux villages 

africains »601. Cette définition est valable aussi pour l’Occident ; on ne compte plus le 

nombre d’Occidentaux ou d’origine occidentale vivant en Afrique ou en Asie. Les 

cultures africaines ne sont plus uniquement portées par les Africains de souche et ne sont 

plus uniquement présentes en Afrique et ceci est aussi valable pour les cultures 

occidentales et asiatiques. Le philosophe iranien Shayegan pense que le monde est entré 

dans une « ère d’ontologie éclatée ». Il n’y a plus, selon lui, de différence entre l’être et le 

paraître : « ce qui s’est substitué aux grandes idéologies métaphysiques, c’est 

l’interconnectivité au sens le plus large du mot. Cette interconnectivité se manifeste à 

tous les niveaux de la vie socioculturelle et économique »602.  

                                                 
599 Lévi-Strauss C., L’identité, Paris, PUF, 1987, p. 332.  
600 Rautenberg M., « Vers la démocratie culturelle », in Actes des ateliers de l’intégration régionale, 

ADRI, 2001, p.14.  
601 Amselle J.-L., Branchements. Anthropologie de l’universalité des cultures, Paris, Flammarion, 2001, p. 

15.  
602 Shayegan Dakyush, « Nous sommes tous des migrants, nous traversons les cultures », article publié 

dans le journal Libération, samedi 27 et dimanche 28 janvier 2001, p. 58.  

 



 

 

Au sein des cultures apparaît la multiculturalité, au sein des identités apparaissent des 

identités plurielles. Nous traversons les cultures et nous passons d’une ère culturelle à une 

autre par des espaces interstitiels. Internet participe de ce bouleversement et de cette mise 

en réseau planétaire qui occasionne des échanges en simultané. Shayegan parle d’une 

culture universelle, véhiculant certaines valeurs comme les droits de l’homme, la société 

civile, la séparation des pouvoirs. Quelle que soit notre identité religieuse, ethnique ou 

culturelle, une identité moderne porteuse de ces valeurs universelles vient se superposer à 

nos valeurs d’origine, comme une seconde couche, et c’est celle-ci que nous partageons 

avec les autres. La modernité serait alors un trait d’union entre les individus de la planète. 

Mais il faut relativiser cette vision car ce n’est pas parce que nous communiquons sur 

Internet avec le monde entier que nous partageons les mêmes valeurs. Nous voulons dire 

tout simplement qu’avec la mondialisation, l’Autre est désormais très près de nous. 

La question de l’art contemporain est directement liée au phénomène de mondialisation 

de la culture. Les images circulent, les productions culturelles également : ce qui autorise 

à penser qu’il existe une culture « universelle » constituée de croisements autour de la 

notion d’art contemporain, partagée par les acteurs du monde de l’art que sont les 

critiques, les artistes, les collectionneurs et les conservateurs de musée.  

C’est dans les années 1990 que le réalisateur burkinabé Idrissa Ouedraogo lançait une 

phrase restée célèbre : « Je ne suis pas un cinéaste africain, je suis un cinéaste tout 

court ». Depuis, on voit des romanciers, peintres et musiciens africains qui se considèrent 

comme des citoyens du monde. La mondialisation est devenue du jour au lendemain le 

sujet de toute réflexion. Les artistes ont cru qu’elle pouvait « combler leur attente d'une 

humanité homogène et apaisée »603. C’est ainsi qu’ils se sont mis à peindre, sculpter, 

filmer ou écrire en pensant à leurs homologues éparpillés aux quatre coins du monde. La 

culture, devenue une industrie à part entière, a ainsi enrichi des créateurs et permis à des 

millions d'autres de gagner leur vie.  

Aujourd’hui, avec l'émigration de masse et les déplacements de populations on ne peut 

plus réduire l’art à un contexte national ou régional. Les œuvres des artistes exilés ou de 

                                                 
603 Diop B. B., « Identité africaine et mondialisation », in Africultures, 2007, n°48. 



 

 

ceux qui sont en Occident pour y travailler ou y étudier, et qui finissent par s’y établir, 

sont aussi rangées dans les arts africains. Les œuvres de ces artistes expatriés de 

« première génération » constituent d’importantes contributions à l’art moderne et 

contemporain.  

Une « deuxième génération » d’artistes africains en Occident est celle née en exil, ou 

qui du moins y grandit. Ils ne sont plus soumis au problème d’adaptation de leurs 

traditions culturelles, aux formes et techniques artistiques occidentales, mais se focalisent 

sur la représentation de leurs expériences dans leur nouvelle patrie qui continue de les 

considérer comme des « étrangers ».  

L’exil et le déplacement d’artistes africains en Occident sont dus dans certains pays à 

la réaction des artistes face à la répression politique ou à une situation économique 

difficile. L’insuffisance de l’enseignement artistique est aussi une des principales raisons 

de l’envoi d’artistes africains dans les établissements de formation situés dans les 

capitales européennes : la Slade School of Fine Art de Londres, l’École des Beaux-arts de 

Paris et plusieurs autres académies occidentales. Par la suite, l’instabilité politique et le 

déclin économique postcoloniaux, provoquèrent aussi des mouvements migratoires plus 

ou moins marqués selon les pays. Une fois en Occident, les artistes africains font face à 

une nouvelle identité. Mais certains artistes immigrés restent étroitement attachés à leurs 

anciennes identités et traditions locales, nationales ou régionales, et ce tout au long de leur 

vie. L’artiste soudanais Ibrahim El Salahi remarque à ce propos que « ce lieu où se trouve 

votre maison devient presque un ancien rêve […]. Vous en avez la nostalgie, comme si 

c’était quelque chose qui appartenait à un lointain passé ». Il ajoute : « quand j’étais 

enfant, je pensais que l’Angleterre, la France, les Philippines se trouvaient à la lointaine 

périphérie de Khartoum, qui était au centre du monde. Mais lorsque je suis parti à 

Londres [étudier à la Slade School], mon nouveau pays est alors devenu le centre du 

monde »604. 

Ce mouvement d’exil, d’éloignement et de rapprochement de la mémoire peut 

engendrer des effets divers. À titre d’exemple, considérons d’abord le cas de Skunder 

                                                 
604 Littlefield Kasfir S., L’Art contemporain africain, Paris, Thames & Hudson, 2000, p. 191.  



 

 

Boghossian, artiste né en 1937 en Éthiopie. Il étudie les arts plastiques de 1955 à 1957 à 

Londres, puis suit durant neuf années les cours de l’École des Beaux-arts de Paris. Il y 

étudie les principaux courants de l’art moderne et y débat du panafricanisme. Il connut, 

durant ses études à Paris, les débats de l’époque sur la renaissance de la culture négro-

africaine et la décolonisation de l’art prônée par la Négritude. Il émigre aux États-Unis au 

début des années 1970. Malgré toutes ces influences, Skunder est un artiste 

fondamentalement africain en termes d’inspiration car « même si son vocabulaire visuel a 

évolué au cours des trente dernières années et avait même comporté, à une certaine 

époque, des éléments néosurréalistes inspirés de ses années de jeunesse passées à Paris, 

il recrée la mémoire de l’écriture monastique, mais dans le cadre d’une pratique 

artistique contemporaine »605.  

Une de ses tendances majeures a, en effet, consisté à créer à partir d’un rouleau de 

manuscrit écrit en guèze – le texte liturgique de l’Église éthiopienne – ou en amharique, et 

décoré de figures intertextuelles.  

Un autre artiste éthiopien ayant valeur d’exemple sur le plan international est le peintre 

et sculpteur Mickael Bethe-Sélassié. Né en 1951 en Éthiopie, il vit en France depuis plus 

de trente ans. Il a exposé dans de nombreuses galeries et musées tant en France que sur les 

plus prestigieuses places artistiques comme Amsterdam, Anvers, Barcelone, Berlin, 

Cologne, Genève, Londres, Rio de Janeiro, Washington. Ses sculptures, à la façon 

traditionnelle de l'art africain, honorent les ancêtres et les dieux. Il utilise l'expressivité 

africaine pour son message universel. Il est universel en matière d’influences artistiques, 

mais en même temps il revendique son éthiopianité. L’Éthiopie est présente dans ses 

oeuvres, même inconsciemment. Rois, prophètes, cavaliers, patriarches, guerriers, 

animaux fantastiques racontent les légendes de l’Éthiopie et des rivages de la 

Méditerranée. Son éthiopianité se trouve, dit-il, dans les formes et les couleurs. En 

Éthiopie, il y a beaucoup de formes. Le messob et le mouketcha sont des volumes. Il y a 

des pierres dressées aux formes variées dans le sud. Il y a aussi des couleurs, et il a vécu 

                                                 
605 Ibid., p. 192.  

 



 

 

dans un environnement coloré. En Éthiopie, la couleur est présente dans les maisons, les 

églises et sur les marchés. 

En Angleterre, nombre de jeunes artistes africains créèrent aussi des œuvres 

reproduisant une vie quotidienne marquée par la pauvreté et le racisme. Sokari Douglas 

Camp est née à Buguma au Nigeria en 1958. Elevée dès son plus jeune âge en Angleterre, 

elle fait des études à la Central School of Art and Design et au Royal College of Art de 

Londres, où elle vit et travaille. Les thèmes de ses sculptures colorées de bois et d’acier 

proviennent de la culture ouest-africaine. Elle crée de grandes sculptures de métal qui 

évoquent de nombreux aspects de la culture Kalabari, notamment les cérémonies 

funéraires et les fêtes qu’elle traite en employant les techniques artistiques les plus 

innovantes. Une grande partie de son oeuvre est un plaidoyer contre la guerre, une 

moquerie contre le ridicule des combats fratricides et l’immoralité des profiteurs. 

 

*** 

Cependant, la mondialisation cache mal des réalités bien moins plaisantes. Car même 

si elle favorise les échanges et les rencontres entres les peuples, il n’en demeure pas 

moins qu’on assiste de plus en plus au développement des inégalités. L’hégémonie 

culturelle et économique de certains États engendre la disparition des formes de traditions 

culturelles et des réactions identitaires.  

Aujourd’hui, force est de reconnaître qu’au-delà du secteur économique, la domination 

occidentale ne cesse de se vérifier dans le domaine de l’art. L’Histoire de l’Art a, en effet, 

toujours été dominée par l’Occident. On aura donc beau considérer le milieu de l’art 

comme un milieu internationalisé, on ne peut ignorer le fait que le secteur de l’art 

international est concentré en Occident : certains pays comme les États-Unis, 

l’Allemagne, la Grande Bretagne, la France, l’Italie et la Suisse jouent un rôle central 

dans l’exposition des artistes contemporains et sont, par conséquent, les lieux par 

excellence du marché de l’art. Ces pays laissent peu de place aux artistes des pays en voie 

de développement. Selon Alain Quemin, la dimension territoriale, notamment l’origine 

géographique de l’artiste, conserve une importance considérable dans sa reconnaissance 



 

 

sur le plan international : « dans un monde qui recherche sans cesse des signes de valeur 

esthétique et financière des œuvres, la nationalité de leurs auteurs constitue un critère, 

notamment dans le cadre de stratégies de minimisation du risque associé au choix des 

artistes et de leurs œuvres »606.  

On finit ainsi par présenter un art qui répond plus à l’attente d’un monde occidental 

qu’à celui de l’Africain. Toutes les grandes expositions consacrées à l’art africain mettent 

l’accent sur le côté exotique de cet art, l'emprisonnant dans l’idée d’un art « ethnique » 

alors que les artistes africains nous offrent un panorama beaucoup plus large. Ce qui veut 

donc dire que le regard porté aujourd’hui sur l’Afrique reste encore prisonnier d’un 

certain nombre de préjugés, et ce malgré une mondialisation qui nous met en contact avec 

les autres, à travers les médias, la télévision, les échanges et la mobilité. L’Occident 

continue à diffuser une image qui, selon l’expression de Jean-Loup Amselle, « vitrifie » 

l’Afrique.  

Qu'il s'agisse du cinéma, de la littérature, de la musique ou de la création plastique, la 

meilleure réponse à la mondialisation est de retourner ses armes contre elle en créant un 

marché africain. Cela doit être l'affaire des privés nationaux mais elle doit aussi être une 

volonté politique. Une vision correcte de la dimension culturelle du développement peut 

aider à sortir de ce cercle vicieux. Il faut avant tout trouver des partenaires et des 

investisseurs africains, mais surtout créer par rapport aux réalités culturelles africaines. 

Il faut que les productions soient tout d’abord destinées aux Africains et non à un 

public étranger. L’Afrique peut survivre à la mondialisation sans se plier à ses exigences. 

Avec sa diversité culturelle, elle peut répondre à l'arrogance des dictatures, qu'elles soient 

politiques ou économiques. 

L’artiste n’est rien et n'a rien à dire s'il n'accepte pas d'abord d'être lui-même. L'identité 

africaine n'est pas plus soluble que les autres dans la mondialisation. Les créateurs 

africains ne pourront dire des choses essentielles que s’ils se préservent dans leur être. Il 

s’agit de recréer le monde et non de subir la mondialisation. 

                                                 
606 Quemin A., Le rôle des pays prescripteurs sur le marché et dans le monde de l’art contemporain, in 

Rapport du Ministère des Affaires Étrangères, juin 2001.  



 

 

 

 

Conclusion de la deuxième partie  

 

Pour répondre à la question : l’art africain traditionnel relève-t-il de l’ethnologie, de 

l’anthropologie ou de l’esthétique ?, aucune approche ne peut être privilégiée par rapport 

à l’autre. Seule une approche interdisciplinaire pourrait contribuer à rendre plus 

objectives les études consacrées aux arts traditionnels de l’Afrique noire. La véritable 

interprétation des arts africains doit tenir compte de la représentation de la pluralité des 

points de vue, et donc envisager toutes les formes d’interprétation, et surtout l’ensemble 

des connaissances acquises et admises selon un regard critique. On n’a pas besoin de 

préférer l’esthétique à l’anthropologie ou l’anthropologie à l’esthétique : les trois ont leur 

valeur dans l’interprétation des arts traditionnels de l’Afrique noire. Mais peut-être suffit-

il de penser que ce n’est pas l’objet qui est ethnologie, anthropologie ou esthétique, mais 

la façon de l’interpréter.  

L’art africain objet du relativisme en Occident est celui conçu par les occidentaux 

selon leur propre conception de l’art. Il n’a jamais demandé que les goûts des 

Occidentaux le créent. Par conséquent, la différence entre la perception des objets d’art 

africain en Afrique et en Occident soulève la question de savoir si c’est aux Occidentaux 

de définir l’art africain ou si c’est aux Africains de définir leur propre art. On peut 

résoudre ce problème en s’intéressant d’abord au concept d’art et de beau en Afrique. Car 

contrairement à ce qui se dit souvent, les Africains ont bien la notion d’art et de Beau, 

cette notion est simplement différente puisque inséparable d’une fonction sociale et 

sacrée. Le statut d’un objet relève des conditions de production et de réception, il est 

cependant plus facile de définir ce statut si l’on comprend que pour les Africains, le Beau 

est le Bon. Il faut ensuite traduire, dans les expositions, la dynamique des objets africains 

en Afrique. C’est là la plus grande différence entre les conceptions occidentale et 

africaine des objets. Le fait d’exposer des objets sacrés n’est pas un concept acceptable en 

Afrique traditionnelle, les musées n’ont pas de succès en Afrique ; or les Occidentaux 



 

 

continuent à figer les objets africains dans un espace clos et dans un temps arrêté. Ce 

mode d’exposition prive alors l’objet africain de son aura, de sa vie, il présente une copie 

visuelle, mais non vivante de l’objet en question. 

Le mot de « mondialisation » (ou de globalisation) est récent, mais il désigne une 

réalité qui a une origine lointaine. L’Europe s’était engagée, entre le XVIIe et le XVIIIe 

siècle, dans un processus de développement économique colonial : l’Autre était perçu 

comme une force de travail, un instrument (la traite des esclaves). L’Europe imaginait que 

les peuples africains étaient encore dans l’enfance de l’humanité et ils étaient destinés à 

grandir avec l’aide de l’Europe par le biais de la christianisation. Le XIXe siècle, qui 

correspond à la colonisation et à l’avènement du capitalisme, sera une étape importante de 

ce processus de domination et le XXe sera celui du néocolonialisme. Que l’on ne se 

trompe donc pas, l’art mondialisé du XXIe est une simple illusion de la globalisation. Ce 

jeu, dont les pays occidentaux sont seuls les maîtres, est très inégalitaire. Au-delà de 

l’ouverture à la diversité et la reconnaissance de cultures plurielles, se dessinent sans état 

d’âme les diktats de l’économie, reléguant au second plan du marché de l’art international 

les pays en voie de développement, et confortant dans le même temps la position 

hégémonique des États Unis et de quelques pays européens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONCLUSION GÉNÉRALE 



 

 

Lorsque nous avons entamé ce travail, nous avons voulu comprendre les particularités 

et les limites des différentes conceptions des arts africains. On a toujours martelé 

l’inaptitude de l’Afrique pour la science, l’impossibilité de parler de philosophie de l’art 

en Afrique puisqu’elle n’a pas une maîtrise suffisante des sciences de l’art, ou 

l’impossibilité pour les objets d’art africain d’être de l’art en ce sens qu’ils ne sont pas 

créés à l’origine pour être exposés ou pour être vus esthétiquement, ou encore l’origine 

extérieure des arts d’Afrique. Que de faux discours qui ont alimenté l’étude des arts 

africains ! 

Il nous fallait dès le début de cette étude montrer que toutes ces affirmations étaient 

sans fondement scientifique, et qu’elles ne témoignaient que d’un désarroi intellectuel. 

C’est ainsi que nous avons choisi, dans un premier temps, de dégager l’évolution 

historique et les différentes méthodes d’interprétation des arts africains. Il nous semblait 

que c’était là la manière la plus pratique si nous voulions déconstruire les fausses idées 

sur les arts africains.  

L’art africain se pense au pluriel tant les productions artistiques sont diverses et 

multiples. En considérant cette diversité et cette multiplicité, nous avions interrogé les 

différents rapports que les arts de l’Afrique noire pouvaient entretenir avec les arts de 

l’Égypte ancienne. Avec la diversité artistique africaine et la pluralité des interprétations 

sur les arts africains, il nous fallait montrer en quel sens une création artistique pouvait 

être authentiquement africaine. Mais au-delà de cette question de l’africanité artistique, il 

s’agissait de parvenir à déterminer les présupposés idéologiques sur lesquels reposent de 

telles distinctions. 

Cependant, plutôt que de chercher à définir ce qu’est l’art africain, il nous a semblé 

plus pertinent d’appréhender les différents courants des arts africains. Ainsi souhaitions-

nous dégager la fonctionnalité et l’utilité des arts africains traditionnels, et les différentes 

méthodes d’interprétations que sont : la méthode ethnoesthétique, l’esthétique 

anthropologique et le formalisme esthétique.  

Étudier les arts africains avec des critères de l’art occidental suppose que la définition 

de l’art en Occident puisse être commune aux diverses sociétés africaines. Or les normes 



 

 

esthétiques ne sont pas toujours les mêmes selon les cultures. Ce qui est vu comme une 

œuvre d’art en Europe sera perçu comme un objet religieux en Afrique traditionnelle. Et 

ce n’est pas parce que l’objet a une fonction religieuse et sociale qu’il ne peut pas exciter 

en nous une perception esthétique, ou que l’artiste qui l’a créé n’avait pas le sens du beau. 

La décoration de l’objet montre sans ambivalence un but esthétique. Or les masques, les 

statuettes, les instruments de cuisine en bois tels les cuillères, les calebasses, sont tous 

décorés. Les embellissements sans but fonctionnel sur ces différents objets montrent bien 

une intention esthétique.  

L’art est à la fois forme et fond. Il atteint son but aussi bien par l’agencement des 

formes que le contenu réel de ces formes. La profondeur d’une œuvre d’art s’exprime 

aussi bien par l’harmonie ou la discordance entre les divers éléments extérieurs de sa 

forme que le contenu que celle-ci exprime. Ce qui veut donc dire qu’une activité qui 

n’aurait pas forcément une fin esthétique peut être considérée comme une œuvre d’art 

parce que sa forme comporte une dimension artistique. Certes les masques sculptés sont 

conçus pour être utilisés à l’occasion de cérémonies rituelles sociales ou religieuses, mais 

la présence de motifs géométriques et de décoration justifie bien leur caractère esthétique, 

qui réside dans la forme et non dans le but ou le contenu, qui sont religieux ou rituels. 

L'art vacille entre l'imagination et la réalité. Le beau n'est pas inhérent au monde 

extérieur ; il n'est pas non plus objectif. Il réside dans l'âme de celui qui le contemple ; 

c'est une réaction émotionnelle de la nature humaine. L'art et le monde extérieur ne sont 

que des fictions de l'imagination de l'artiste et du spectateur. L'art prolonge donc la 

perception que nous avons des choses et des êtres. Les cours de certains royaumes 

traditionnels (Congo) et les classes sociales impliquées dans l’administration et le 

commerce de villes importantes (Ife et Bénin au Nigeria) ont favorisé la création de 

beaucoup d’objets et de bâtiments présentant un grand intérêt esthétique : palais, trônes, 

portes et poutres sculptées, portraits de souverains, toiles, bijoux, etc. Au Congo et au 

Nigeria (Ife et Bénin), l’art fut utilisé pour transmettre et célébrer des valeurs 

personnifiées dont le chef est le conservateur et le responsable. Les artistes représentent 

des signes du pouvoir politique. 



 

 

Nous avons exposé le point de vue de différents spécialistes occidentaux et africains 

afin de saisir comment était interprété l’art africain selon les contextes et les périodes. Il 

ne s’agissait donc pas seulement d’écrire une histoire de l’art africain, mais nous 

souhaitions aussi dégager les conditions de possibilité des discours sur les arts africains, 

comprendre ce qui pouvait motiver et justifier ces discours, discerner comment se dénie 

ou se valorise l’art africain, conçu autrement et loin de ce qu’il est réellement. Et c’est en 

ce sens que nous avions voulu introduire les discours de négation et de dénégation sur les 

arts africains.  

Aussi nous importait-il de montrer que l’art africain n’est pas uniquement 

« précolonial » ou « colonial » : c’est aussi les nouvelles créations artistiques du présent et 

du passé récent de l’Afrique. De ce fait, loin de les opposer, nous souhaitions que l’on 

admette que, certes, la continuité n’est pas absolue, mais la rupture n’est pas non plus 

radicale entre ces arts de différentes périodes. Car les artistes contemporains, tout en 

voulant instaurer une forme de continuité, adoptent très souvent le registre de l’art 

traditionnel et même de l’art ancien comme source d’inspiration. Ce qui devait nous 

amener à dégager les différentes tendances de la création artistique africaine 

contemporaine : l’art académique ou les arts « savants », l’art populaire (avec la 

récupération et l’installation) et les arts numériques. 

Après le mépris et le relativisme des arts africains, nous avons parlé de la valorisation 

des arts africains avec des penseurs comme Senghor, Engelbert Mveng qui, à propos de 

l’interprétation des arts africains, nous ont proposé une lecture méta-esthétique. D’autres 

comme Ngal défendent une esthétique de la rupture, tandis que Bidima et Diadji nous 

proposent une théorie critique pour lire des arts africains : la théorie de la Traversée pour 

le premier et celle de la Plasticité pour le second.  

On a souvent entendu dire qu’il n’existe pas de critique en Afrique. Et certains 

universitaires africains comme Locha Matéso, répétant sans discernement ces 

observations de certains de leurs homologues occidentaux, s’interrogent sur la pertinence 

même du concept « critique, pour un continent sans écriture » et pensent que ce mot 

« renvoie avant tout à la tradition occidentale ». Or, avec Iba Ndiaye Diadji, nous avons 



 

 

vu que les cultures africaines offrent suffisamment d’exemples de la vitalité du concept 

critique dans la création artistique, qu’elles ont des façons très approfondies de 

questionner l’art et de le montrer. 

Afin de poursuivre cette réflexion sur les discours à propos des arts africains, nous 

nous sommes intéressés, pour finir, à la pertinence que pouvait avoir l’africanité artistique 

dans la mondialisation. Il s’agissait alors de voir comment concilier particularisme et 

mondialisme, comment être artiste africain et en même temps artiste universel. Nous 

avons pu constater qu’avec ses différentes rencontres, l’identité de l’artiste africain est 

aujourd’hui multiple. L’artiste ne peut pas vivre replié sur lui-même. Mais en même 

temps, il n’est rien s’il n’est pas d'abord lui-même. Il s’agit donc moins de subir la 

mondialisation que de recréer le monde. 

Notre étude nous a amené à comprendre que le langage de l’art peut-être tout à fait 

inaccessible pour le profane qui ne dispose pas en commun avec lui des règles qui 

permettent de l’interpréter. Une création artistique ne saurait être étudiée ou interprétée 

convenablement sans la prise en compte du contexte culturel qui l’a vu naître. Parce que 

dans l’art les peuples déposent « leurs conceptions et leurs représentations intérieures les 

plus substantielles » (Hegel), il est illégitime de vouloir séparer une production artistique 

du cadre général de son histoire et de ses contraintes culturelles. Il nous a donc apparu 

qu’on ne peut parler des arts africains sans connaître la réalité culturelle africaine. De ce 

fait, pour quelqu’un qui ne connaît l’Afrique que d’une manière superficielle et qui 

fournit au public des informations non justifiées, son discours sur l’origine étrangère ou la 

primitivité de ses arts, relèverait tout simplement d’une malhonnêteté intellectuelle ou 

d’une mauvaise foi. 

À l’issue de notre travail, nous ne pouvons que constater l’extrême diversité des arts 

africains et des discours sur les arts africains. Ce qui veut dire qu’il n’y a pas et ne saurait 

y avoir de réponse satisfaisante à la question : « qu’est-ce que l’art africain ? ». À chaque 

spécialiste, sa conception des arts africains, en fonction de ses exigences et de son 

objectif. Et c’est là la richesse de la diversité des arts africains. Les perspectives et les 



 

 

choix des spécialistes divergeant, ceux-ci sont amenés à construire des théories et des 

concepts différents.  

Nous avons restitué, à chaque fois que cela nous a semblé nécessaire, le point de vue 

de spécialistes des arts africains. Il nous a semblé important d’offrir au lecteur autant que 

possible leurs discours et leurs conceptions sur les arts africains. Nous espérons seulement 

que notre regard critique sur la discipline philosophique, nous a évité de rendre la lecture 

de notre travail trop âpre et surtout de tomber dans l’ethnocentrisme.  

Les thèmes qui nous ont intéressés sont multiples. Nous n’avons pas pu étudier toutes 

les questions abordées à propos des arts africains. Nous avons dû nous limiter aux 

discours qui nous semblaient les plus importants dans l’élaboration du concept d’art 

africain. C’est la raison pour laquelle nous n’avons pas évoqué, par exemple, les travaux 

de Sidney L. Kasfir consacrés aux mécènes et courtiers étrangers qui ont servi de 

médiateurs culturels entre artistes, leur production et leur public607.  

Le mécénat de l’art africain est dominé par des marchands et des collectionneurs 

européens, américains et sud-africains blancs, qui laissent le marché des bibelots et autres 

« antiquités » douteuses aux commerçants africains. Nous aurions aimé pouvoir traiter la 

question de la diffusion et de la promotion des arts africains à travers les espaces 

                                                 
607Ulli et Georges Bier, Suzanne Wenger au Nigeria, Frank Mc Ewen et Tom Blomefield au Zimbabwe 

(ancienne Rhodésie), Pierre Romain-Defossés et Pierre Lods au Congo belge et au Congo français 

(aujourd’hui RDC et Congo-Brazaville), et Pancho Guedes au Mozambique.  

- Cecil Skotnes et Bill Ainslie en Afrique du Sud, le Père Kevin Carroll au Nigeria, Canon Peterson et le 

Père Groeber en Rhodésie et Ulla et Peter Gowenius en Afrique du Sud.  

- Des professeurs expatriés – dont Kenneth Murray, Denis Duerden et David Heathcote au Nigeria, 

Margaret Trowell en Ouganda et beaucoup d’autres – ont exercé une grande influence sur des écoles et 

des universités un peu partout.  

- Enfin des organismes philanthropiques étrangers se sont intéressés à la promotion du nouvel art africain ; 

il s’agit notamment des fondations Harmon, Farfield et Gulbenkian, ainsi que le Congress for Cultural 

Freedom. Si ces organismes n’ont en général pas eu de contact direct avec les artistes, ils ont cependant 

participé à des publications et à des projets de construction.  

- Dans le même temps, en sponsorisant des concours d’art annuels sur l’ensemble d’un pays, plusieurs 

grandes entreprises comme Esso, BAT ou BMW ont permis la découverte de talents dans des lieux 

inattendus.  

- Dans les années 90, Ruth Schaffner, propriétaire de la galerie Watatu à Nairobi, au Kenya, de 1984 à sa 

mort en 1996, était l’une des plus grands mécènes d’art africain contemporain. Une fois par mois, sa 

Fondation Watatu organisait une « journée des artistes », au cours de laquelle il était proposé aux 

nouveaux et futurs artistes d’apporter leur travail pour le faire évaluer et commenter. Chacun de ces 

mécènes a joué un rôle décisif dans l’invention d’un art naïf africain. 



 

 

d’exposition, les musées et galeries, les centres culturels régionaux, les centres culturels 

étrangers et les ambassades, la presse et l’édition. Nous aurions aussi aimé traiter du 

marché des arts de l’Afrique noire avec les ventes aux enchères de Paris, de Bruxelles et 

de New York.  

De même, nous aurions pu étudier le lien entre l'art africain et la littérature orale, lien 

qui réside au niveau des symboles. En effet, l'art africain a souvent un sens qu'il s'agisse 

des couleurs, de l'architecture, de la peinture, des batiks, etc. Ce sens de l’art africain est 

souvent présent dans la littérature orale. Nous aurions pu faire une sorte d'archéologie des 

sens, des savoirs, pour faire émerger la substantifique moelle des symboles de cet art 

africain.  

Si nous n’avons pas consacré d’analyse particulière à ces questions c’est parce qu’elles 

nous ont semblé moins fondamentales par rapport aux recherches que nous voulions 

entreprendre. Il nous a semblé que notre champ d’investigation n’était pas le plus 

pertinent si nous voulions étudier soigneusement toutes ces questions. Des recherches 

complémentaires seraient nécessaires et nécessiteraient que nous nous orientions vers des 

domaines que les limites de notre travail ne permettaient pas d’entreprendre. Notre étude 

n’est donc pas exhaustive.  

Mais elle nous a permis de comprendre qu’il n’y a pas, comme on le pense très 

souvent, un divorce définitif entre le passé et le présent de l’art africain. Il existe de 

nombreux artistes dont les œuvres se rattachent aux formes artistiques du passé de leur 

pays, même s’ils vivent dans un milieu très différent de celui qu’ont connu leurs 

prédécesseurs. Des œuvres qui apparaissent comme la continuité des arts traditionnels, 

comme c’est le cas des nouveaux styles musicaux, influencés par les traditions musicales 

d’origine africaine, se sont développées aux Antilles et en Amérique.  

Le triomphe de l’esthétique et des arts populaires montrent combien l’Afrique est 

capable d’assimiler de nouvelles formes d’art en les intégrant à une activité artistique 

traditionnelle. Loin d’être « mort », l’art africain a poursuivi une évolution intéressante, 

« tant dans le cadre des structures socioculturelles traditionnelles qu’au regard d’un art 

contemporain ».  



 

 

Mais nous avons vu que la mondialisation engendrait, dans le domaine culturel, un 

ensemble de conséquences divergentes. Certes elle permet d’accroître les échanges et de 

favoriser les rencontres entre les peuples, mais elle génère en même temps de nombreuses 

inégalités dans la mesure où le pouvoir de certains États occidentaux ne cesse de se 

renforcer, tandis que les pays en voie de développement sont de plus en plus marginalisés. 

Ce qui engendre une véritable suprématie culturelle de l’Occident.  

Des efforts doivent donc être déployés par les Africains eux-mêmes « pour que le 

patrimoine authentique de l’Afrique soit préservé et maintenu dans le cadre qui lui est 

propre, pour encourager les arts contemporains à demeurer fidèles à l’esprit et au 

dynamisme intrinsèques de ce patrimoine culturel »608. Car, finalement, pour reprendre 

les mots d’Ola Balogun, c’est peut-être en le considérant comme facteur de civilisation 

que l’on peut donner la meilleure définition de l’art en général et de l’art africain en 

particulier. L’art est un véhicule de communication et un facteur de cohésion. Ola 

Balogun va même plus loin quand il affirme : « si la civilisation d’un groupe social donné 

est constituée par les divers éléments de la vie sociale et culturelle, c’est souvent dans 

l’art et les activités culturelles qui lui sont associées que l’on peut découvrir la marque 

du génie particulier à chaque famille humaine »609.  

C’est un moyen de communication sociale qui utilise les harmonies et les discordances 

des formes, de l’expression et des sons pour transmettre des émotions aux sens. Mieux 

encore, ajoute Ola Balogun, l’art est une méditation sur la vie qui procède de l’expérience 

vécue ; il nous fait pénétrer plus profondément dans la signification de la vie, en 

exprimant de façon réaliste ou abstraite des aspects de notre présence au monde. 

L’entreprise artistique ne concerne pas uniquement les activités humaines liées aux 

valeurs spirituelles, c’est aussi un facteur d’organisation sociale permettant aux hommes 

d’agir sur leur propre milieu. L’art, en s’exprimant à travers le chant, la danse, la 

musique, la décoration, la sculpture, la peinture, les mythes, etc., permet de définir la 

                                                 
608 Balogun O., « Forme et expression dans les arts africains », in Introduction à la culture africaine, 

UNESCO 1977, p. 137. 
609 Ibid., p. 51. 

 



 

 

culture, et lui donne en même temps le sentiment de son identité et de sa capacité d’agir 

en tant que groupe.  

Dans toutes les sociétés, le contenu et la forme de l’œuvre d’art renvoient à un facteur 

de cohésion, puisque l’art est un véhicule de communication. La caractéristique 

essentielle de l’art est d’être un système de communication sociale. L’art est une activité 

qui vise à nous faire connaître le sens de la vie, en montrant de façon réaliste ou abstraite 

certains des aspects continus ou momentanés de notre existence.  

 

 

 



 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

 I. OUVRAGES  

 

AGUESSY H., BALOGUN O., DIAGNE P., SOW A. I., Introduction à la culture 

africaine, Paris, Union Générale d'Edition, unesco 1977 

AMSELLE J.-L., Logiques métisses, anthropologie de l’identité en Afrique et ailleurs, 

Payot, Paris, 1990.  

AMSELLE J.-L, Branchements. Anthropologie de l’universalité des cultures,  

Flammarion, Paris,  2001. 

AMSELLE J.-L., L’art de la friche. Essai sur l’art africain contemporain, Flammarion, 

2005. 

APOLLINAIRE G., COCTEAU J., GRIS J., P. GUILLAUME, LIPCHITZ J., PICASSO 

P., VLAMINCK M., Opinions sur l’art nègre, Paris, 1920 

ARENDT H., La Crise de la culture, trad. Patrick Lévy, Gallimard Idées, 1972. 

ARISTOTE, Métaphysique, trad. d’André Cresson, P.U.F, 1958.  

BACHARAN N., Faut-il avoir peur de l’Amérique ?, Paris, Seuil, 2005 

BASSANI E., ELUYEMI O., VIOLATA I. EKPO, PAUDRAT J.-L., Arts of africa. 7000 

ans d’art africain, 2005 

BIDIMA J.-G.,  La philosophie négro-africaine, P.U.F, 1995 

BIDIMA J.-G., L’art négro-africain, P.U.F, 1997 

BOAS F., Primitive art, Oslo, Ascheloug, 1927.  

BOAS F., Anthropogy and Modern Life, Library of Congress, 1948 

BOSC J. , Les sculpteurs et leurs génies : approche ethno-esthétique de la statuaire lobi, 

1999 

BAUMANN H., WESTERMANN D., Les peuples et les civilisations de l’Afrique, paris, 

Payot, 1962 

BRUN J., l’Epicurisme, Q.S.J ? P.U.F. 1959 

BUSCA J., L’art contemporain africain : du colonialisme au postcolonialisme  

L’Harmattan, Paris, 2001 



 

 

BUSCA J., Perspectives sur l'art contemporain africain, L'Harmattan, Paris, 2000. 

CATALOGUE, « L’École de Dakar, à l’occasion d’une exposition tenue à Hann Maristes 

du 26 au 30 avril 1998 dans le cadre des manifestations d’environnement de la biennale 

des arts de Dakar », édité par Yassine Art Galerie. 

CATALOGUE D’EXPOSITION, Partage d'exotismes, 5ème Biennale de Lyon, 2000. 

CATALOGUE, West Africa: Court and Tribal Art, Arts Council, Londres, 1967 

CATALOGUE, Magiciens de la terre, éditions du Centre Pompidou, Paris, 1989. 

D’AZEVEDO W. L., The Traditional Artist in African Societies (collectif), edited by, 

Indiana University Press, 1973. 

DELANGE J., Arts et peuples de l’Afrique noire. Introduction à une analyse des 

créations plastiques, préface de Michel Leiris, Gallimard, Paris, 1967 

DIAGNE S. B., Léopold Sédar Senghor. L’art africain comme philosophie, Paris, 

Riveneuve éditions, 2007 

DIOP C. A., Nations nègres et culture, Présence Africaine, 1954 

DIOP C. A., L’unité culturelle de l’Afrique Noire, Paris, Présence Africaine, 1960 

ENCYCLOPÉDIE PHILOSOPHIQUE UNIVERSELLE, Les notions philosophiques, 

Tome 2, P.U.F, 1990 

ENCYCLOPEDIE DE L’ART, La Pochothèque, Librairie Générale Française, 1991. 

ENCYCLOPEDIE UNIVERSALIS, Corpus 16, 1995 

ENCYCLOPEDIE UNIVERSALIS, Corpus 9, 1995 

ENCYCLOPEDIE UNIVERSALIS,  Corpus 11, 1996 

FAGG, W. B., Nigerian Images: the splendor of African Sculpture, London and New 

York, 1963 

FAGG, W. B., Sculptures africaines, Fernand Hazan Éditeur, Paris, 1965.  

FALL N’G. ET PIVIN J.-L., Anthologie de l’art africain du XXe siècle. Revue noire, 

Paris, 2001 

FROBENIUS L.,  Histoire de la civilisation africaine, 1933 

GAUDIBERT P., L’art africain contemporain, Diagonales, 1994. 

GRIAULE  M.., Arts de l’Afrique noire, Paris, Éd. du Chêne, 1947 



 

 

GRIAULE, M., Dieu d’eau : Entretiens avec Ogotommêli, Fayard, 1948.  

GUEZ N., L’Art africain contemporain, Association Dialogue entre les cultures, 1992 

GUILLAUME P. et M. THOMAS, La sculpture nègre primitive, , Paris, éditions G. Crès 

et Cie, 1929 

HARDY G., L’Art nègre, Paris, Laurens, 1927 

HISTOIRE UNIVERSELLE, Vol. III. De la réforme à nos jours, Paris, Gallimard, 1958 

HISTOIRE UNIVERSELLE DE L’ART, Tome III, Afrique, Amérique, Asie, 1989 

HEGEL, G. W. F., Cours d’esthétique, Tome 1 (1995) et 2 (1996), traduction de Jean-

Pierre Lefebvre et Veronika von Schenck, Aubier,  Paris. 

HEGEL, G. W. F., Esthétique, tome III, « L’art symbolique », Paris, Aubier, 1964 

HOLAS B., Civilisations et arts de l’ouest de l’ouest-africain, Paris, P.U.F, 1976.  

HOLAS B., L’art sacré sénoufo, Les Nouvelles Éditions Africaines, Abidjan-Dakar, 

1978. 

HOLAS B., Côte d’Ivoire : passé-présent-perspective, Paris, 1985.  

HOPPER J. T. et BURLAND C. A., The Art of Primitive Peoples, Londres, Fountain 

Press, 1953 

HOUNTONDJI P.,  Sur la « philosophie africaine ». Critique de l’ethnophilosophie, 

Paris, Maspero, 1977 

JANSON H. W., History of Art (1962), New York et Englewood Cliffs, Harry Abrams et 

Prentice-Hall, 1986 

JIMENEZ M., La querelle de l’art contemporain, Gallimard, 2005 

JOPLING C. F. , Art and aesthetics in primitive societies, New York, E. P. Dutton, 1971. 

KANT E., Observations sur le sentiment du beau et du sublime (1764), Vrin, 1988 

KANT E., Critique de la faculté de juger, trad. par A. Philonenko, Vrin, 1965 

KASFIR S. L., L’art contemporain africain, Thames & Hudson, 2000 

KERCHACHE, J., PAUDRAT J.-L., STEPHAN L., L’Art africain, Mazenod, 1988 

KOUAM M. (dir.), Esthétique I. Sur la beauté et les arts en Afrique. Propos 

philosophiques, Ménaibuc, Paris, 2003. 



 

 

KOUAM M. (dir.), Esthétique II. Beauté et vie spirituelle. Essai philosophique de 

confrontation : Plotin, St Augustin et l’Afrique, Ménaibuc, Paris, 2005. 

LACOSTE  J., L’idée de beau, Bordas, Paris, 1986 

LAUDE  J., Les arts de l’Afrique noire, Librairie Générale Française, 1966 

LAM A. M., Les chemins du Nil, les relations entre l’Égypte ancienne et l’Afrique noire, 

Présence africaine, 1987 

LAPLANTINE F., ALEXIS N., Métissages, Paris, Flammarion, 1997 

LAPLANTINE F., ALEXIS N., Métissages, de Arcimboldo à Zombi, Paris, édition 

Pauvert, 2001. 

LEIRIS M. et DELANGE J., Afrique noire, la création plastique, éd Gallimard, l'Univers 

des Formes, 1967.  

LEIRIS M.., Au-delà d’un regard. Entretien sur l’art africain. Lausanne, Biblio. des arts, 

1994 

LEIRIS M., Miroir de l’Afrique, Gallimard, 1996 

LEVI-STRAUSS C., Anthropologie structurale II, Paris, 1973 

LEVI-STRAUSS C., L’identité, Quadrige, PUF, 1987 

MAQUET, J., L’anthropologue et l’esthétique, Editions Métaillé, trad. de l’anglais par 

Denis Paulme et Sophie Le Mao, 1993. 

MATESO L., La littérature africaine et sa critique, Paris, Karthala, 1986 

MAUSS M., Manuel d’ethnographie (1947), Payot, Paris, 1967 

MICHAUD Y., Critères esthétiques et jugement de goût, Jacqueline Chambon, 1999 

MICHAUD Y., L’Art à l’état gazeux. Essai sur le triomphe de l’esthétique, Stock, 2003 

MILLET C., L’art contemporain, Flammarion Paris, 1997. 

MVENG E., L’art d’Afrique noire. Liturgie cosmique et langage religieux, Mame, Paris, 

1964. Il sera réédité aux éditions Clé, Yaoundé, 1974. 

NDIAYE I . D., L’impossible art africain, Dëkkando, Dakar, 2002. 

NDIAYE I . D., Créer l’art des africains, Presses universitaires de Dakar, 2003 

NDIAYE I . D., La critique d’art en Afrique. Repères esthétiques pour lire l’art africain, 

L’Harmattan,  2007 



 

 

NGAL G., Aimé Césaire. Un homme à la recherche d’une patrie, Présence Africaine, 

Paris, 1994, 2e édition revue, corrigée et augmentée [NEA, Dakar/Abidjan, 1975, 1e 

édition] 

NGAL G., Création et rupture en littérature africaine, L’Harmattan, Paris, 1994. 

NGAL G., Esquisse d’une philosophie du style. Autour du champ négro-africain, 

Tanawa, Paris, 2000. 

NIETZSCHE F., fragments posthumes début 1880-printemps 1881 

OTTO R., Le sacré, Paris, Payot et Rivages, 1995 

PANOFSKY, L’œuvre d’art et ses significations, éd. Gallimard, 1980. 

PLATON, Ion, trad. Méridier, œuvres complètes, éd. Les Belles-Lettres 

PLATON, Banquet, G. F 

PLATON, Phèdre, G. F 

PLATON, Hippias Majeur, G. F 

POPPER K., La Quête inachevée, traduction de Renée Bouveresse, édition Calmann-

Lévy, 1981. 

PRICE S., Arts primitifs : regards civilisés, Traduit de l’américain par Geneviève Lebaut 

et Marie-Anne Sichère, (1989), Ecole nationale supérieure des beaux-arts, Paris, 2006 

RATTON Ch., Masques africains, Paris, Calavas, 1931 

RAYMONDE M., Le marché de l’art. Mondialisation et nouvelles technologies, 

Flammarion, Paris, 2000 

SENGHOR L. S., Liberté 1,  Négritude et Humanisme, Seuil, 1964 

SENGHOR L. S., L’Anthologie de la nouvelle poésie nègre et malgache de langue 

française, précédée  de Orphée noir de Jean-Paul Sartre, PUF, 1969 

SENGHOR L. S., Liberté 3. Négritude et civilisation de l’universel, Paris, Seuil, 1977 

SENGHOR L. S., Liberté 5, Le dialogue des cultures, Seuil, 1993 

SOME R., Art africain et esthétique occidentale. La statuaire lobi et dagara au Burkina 

Faso, L’Harmattan,1998 



 

 

STROTER-BENDER J., L’art contemporain africain, L’Harmattan, 1995. 

SYLLA A., Pratique et théorie de la  création dans arts plastiques sénégalais 

contemporains, Thèse d’état soutenue à l’Université de Paris I en 1994, N° national de la 

thèse : 1994 PA 010595 

TOWA M., Essai sur la problématique philosophique dans l’Afrique actuelle, Yaoundé, 

Éditions Clé, 1971  

TOWA M., Léopold Sédar Senghor, négritude ou servitude ?, Yaoundé, Éditions Clé, 

1976   

TOWA M.,  L’idée d’une philosophie négro-africaine, Yaoundé, Éditions Clé, 1979.  

TROWELL M., Classical African Sculpture, Londres, 2° éd, 1964 

WILLET F., L’art africain (1971), Paris, Thames & Hudson, 1994 

ZAHAN D., Religion, Spiritualité et Pensées africaines, Paris, Payot, 1980 

VOGEL S.M., African Aesthetics, New York, The Center for Africa. Art, 1987a 

 

II. PÉRIODIQUES ET  ARTICLES  

ADANDE A., « L’impérieuse nécessité des musées africains », in L’art nègre, Présence  

Africaine, n°10-11,  Seuil, 1951, pp.194-198 

ADANDE J., « L’art africain et l’imaginaire des autres entre le XVIe et le début du XXe 

siècle. Essai d’analyse diachronique des prémisses d’un processus de « globalisation » »,  

Afrika Zamani, n°9&10, 2001-2002 

ALBARET L. (Entretien),  « Ne confondons pas art populaire et art d’aéroport », in 

Afrique et art contemporain, Africultures  n°48 - mai 2002 

AMSELLE J.-L., « Logiques fétiches ou la mise en art de l’Afrique », Lignes, 6 : 98-112, 

1965.  

AMSELLE J.-L., « Doit-on exposer l’art africain ? », in HAINARD, J. et KAEHR, R., Le 

musée cannibale, Musée d’ethnographie, Neuchâtel, Suisse : 131-152. 

AKA-EVY J.-L., « De l’art primitif à l’art premier », in Cahiers d'études africaines, 

Année 1999, Volume 39, Numéro 155, pp. 563-582 



 

 

BALANDIER G., « Les conditions sociologiques de l’art noir », in L’art nègre, Présence  

Africaine, n°10-11,  Seuil, 1951, pp.58-71 

BALOGUN O., « Forme et expression dans les arts africains » par, in Introduction à la 

culture africaine, UNESCO 1977, éd. 10/18 pp.47-139 

BASCOM W., « A yoruba master carver: duga of meko », in The traditional artist in 

african societies, edited by Warren L. d’Azevedo, Indiana University Press, 1973, pp.62-

78 

BEDAUX R.M.A, BOLLAND R., « Tellem, reconnaissance archéologique d'une culture 

de l'Ouest africain au Moyen Age : Les Textiles », in Journal des Africanistes, vol.50,  

n°1,  1980, p.9-23 

BIDIMA J.-G., « L’art négro-africain des « sans-espoir » », in Raison présente, n°82, 

1987 

BIDIMA J.-G., « Art de la critique, critique de l’art : pour une théorie critique des arts 

africains », in Art et Philosophie, ENS, 1998 

BOGUMIL J., « De l'art africain et de l'esthétique : valeur d'usage, valeur d'échange », 

Cahiers d'études africaines, n° 141-142, 1996, p. 257-269 

BOSSCHE J. V., « L’art plastique chez les Bapende », in L’art nègre, Présence  

Africaine, n°10-11,  Seuil, 1951, pp.167-174 

BRAND R., « Terres cuites et culte vodoun. Analyse ethno-esthétique des statuettes du 

Modeleur Asogba », Anthropos Volume 67, 1972 : 337-387 et 736-770 et 5 planches, 66 

figures.  

BRIOT M.-O., Entretiens avec Ousmane Sow les 17, 18 et 19 juin 1998. Disponible sur le 

site http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm 

BUSCA J., « Ce que l’Afrique fait au matériau », in Afrique et art contemporain, 

Africultures  n°48 - mai 2002 

CROWLEY D. J., « An African Aesthetic », in Art and aesthetics in primitives societics, 

A critical anthology edited by Carol F. Jopling, New York, 1971, E.P. DUTTON & CO., 

INC, pp. 315-327 

http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm


 

 

CROWLEY D. J., « Aesthetic value and professionalism in african art : three cases from 

the Katanga Chokwe », in  The traditional artist in african societies, edited by Warren L. 

d’Azevedo, Indiana University Press, 1973, pp.194-217. 

DAKYUSH S., « Nous sommes tous des migrants, nous traversons les cultures », in 

Libération, Samedi 27 et dimanche 28 janvier 2001 

DAYDÉ E., « Un chant de lutte et de victoire », publié sur le site 

http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm 

DÉMOCRATIES n°10, mai 1996 

NDIAYE I . D., « Mutations disciplinaires dans les arts et les champs de créativité : le cas 

des arts africains ». Actes du colloque ISEA 2000. 

NDIAYE I. D., « Les Africains veulent-ils de leur art ? », in Afrique et art contemporain, 

Africultures  n°48 - mai 2002 

DIOP B., « Le rôle social des artistes plasticiens », in Afrique et art contemporain, 

Africultures  n°48 - mai 2002 

DIOP B. B., « Identité africaine et mondialisation », article publié sur Internet le publié le 

01/10/2001 sur  le lien suivant :  

http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=5 

DIOP C. A., « Quand pour-t-on parler d’une reconnaissance africaine ? »,  in Le Musée 

vivant,  n°36-37, novembre 1948 

ELIARD S., L’Art contemporain au Burkina Faso, L’Harmattan, 2003 

ELIARD S., « DAK’ART 2004, vitrine des NTIC ?, Africultures n°60-Cahier Critique, 

article publié uniquement sur Internet 

http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=3553 

FAGG W. B., « L’art des  Yoruba », in L’art nègre, Présence Africaine n°10-11, 1951 : 

103-135 

FAGG W. B., « L’art nigérien avant Jésus-Christ », in L’art nègre, Présence  Africaine, 

n°10-11,  Seuil, 1951, pp.91-95 

FERNANDEZ  J. W., « Principes of opposition and vitality in fang aesthetics »,  in Arts 

and aesthetics in primitive societies, Carol F. Jopling, New York, 1971 : 356-373.  

http://www.ousmanesow.com/mac/index.htm
http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=3553


 

 

FERNANDEZ  J. W, « Imposition of Order : Artistic Expression in Fang Culture », in 

D’Azevedo ed., 1973 

GLANNESINI M., « Art contemporain : l’illusion de la Mondialisation », publié sur 

Internet : 

http://www.lestamp.com/publications_mondialisation/publication.giannesini.htm  

GRIAULE M., « Les symboles des arts africains », in L’art nègre, Présence Africaine 

n°10-11, 1951 : 12-24 

GUEZ N. (Entretien), « L’art africain contemporain ne se résume pas à l’art des villes ou 

de la diaspora », in Afrique et art contemporain, Africultures  n°48 - mai 2002 

HARRIS, M.-F, « La vision du beau dans la culture négro-africaine », in Fonction et 

signification de l’art nègre dans la vie du peuple et pour le peuple, Actes du colloque du 

premier festival mondial des arts “nègres”, Présence africaine, 1967, p.47-67 

HIMMELHEBER H., « Sculptors and Sculptures of the Dan », in L. Brown et H. 

Crowder, Proceedings of the First International Congress of Africanists, Londres, 1964 

HOUNTONDJI P. J, « La philosophie et ses révolutions », in Cahiers philosophiques 

africains (Zaïre), 1973, n°3-4 

HOWLETT J., « L’art nègre ? Connais pas ! », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-

11,  Seuil, 1951, pp.85-90 

HUYGHE R., « African and Oceanic Art : How it looks from the West », Réalités, n°273, 

1973 

KAHNWEILER D. H., « L’Art nègre et le cubisme », in Présence Africaine, n°3, 1948  

KERCHACHE J., « Un parcours initiatique », in L’art africain, éd. Mazenod, Paris, 1988, 

pp. 489-496 

KENFACK P., « De l’art ancien à l’art contemporain au Cameroun », Actes du colloque 

Africréation, Paris, 1990 

KONATÉ Y. (Entretien), « Quelles options esthétiques face aux publics africains ? », in 

Afrique et art contemporain, Africultures  n°48 - mai 2002 

LAM A. M., « Quelques similitudes culturelles entre l’Afrique du nord et l’Afrique de 

l’ouest », in Notes Africaines, n° 176, IFAN-Université de Dakar, 1982, pp.90-95 

http://www.lestamp.com/publications_mondialisation/publication.giannesini.htm


 

 

LAM A. M., « Le chevet égyptien se retrouve dans toute l’Afrique noire », in Afrique-

Histoire, n°9, Dakar, 1983, pp.53-58 

LAM A. M., « Le mr des Égyptiens ou la houe des Africains » revue Ankh n°2, 1993 

LAPLANTINE F. (Entretien), « Le métissage, moment improbable d’une connaissance 

vibratoire », X-Alta, 2/3, Multiculturalisme, novembre 1999, p.35-48. Propos recueillis à 

Lyon par Henri Vaugrand et Nathalie Vialaneix le 28 juin 1999. 

LAUDE J., « L’esthétique de Carl Einstein », Méditation, n°3, Revue des expressions 

contemporaines, automne 1961. 

LAVACHERY H., « L’art des Noirs d’Afrique et son destin », in L’art nègre, Présence  

Africaine, n°10-11,  Seuil, 1951, pp.38-57 

LEBEUF J.-P., « L’art du Delta du Chari », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-11,  

Seuil, 1951, pp.96-102 

LECOQ R., « Quelques aspects de l’art bamoun », in L’art nègre, Présence  Africaine, 

n°10-11,  Seuil, 1951, pp.175-181 

LEHUARD R., « Question d’esthétique en Afrique noire », in Arts d’Afrique noire n°74, 

1990 : 51-53. 

LEIRIS M., « Les nègres d’Afrique et les arts sculpturaux », in Originalité des cultures : 

son rôle dans la compréhension internationale, UNESCO, Paris, 1954  

LEIRIS M., « Le sentiment esthétique des Noirs africains », in Fonction et signification 

de l’art nègre dans la vie du peuple et pour le peuple, actes du colloque du 1er festival 

des arts nègres, Présence africaine, Paris, 1967, p. 331-346. 

LEM F.-H., « Variété et unité des traditions plastiques de l’Afrique noire », in  L’art 

nègre, Présence  Africaine, n°10-11,  Seuil, 1951, pp.25-37 

LO NDARY (Entretien), « Tout est prétexte à la création », in Afrique et art 

contemporain, Africultures n°48 - mai 2002 

MAES J., « Les sabres et massues des populations du Congo Belge », in Revue Générale 

de la Colonie belge, Bruxelles, 1923. in Revue Générale de la Colonie belge, Bruxelles, 

1923 

MAQUET J., in Encyclopedia universalis, corpus 16, 1995, pp. 383-384. 



 

 

MBAYE M., « Iba Ndiaye Diadji. Le héraut d'une civilisation plasticienne », in Cahier 

Critique n°59. Cet article peut aussi être consulté sur le site suivant :  

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=3461 

MEMEL-FOTE H., « La vision du beau dans la culture négro-africaine »,  in Fonction et 

signification de l’art nègre dans la vie du peuple et pour le peuple, actes du colloque du 

premier festival mondial des arts “nègres”, Présence africaine, 1967 : 47-67 

MICHAUD Y., « Docteur explorateur chef curateur », in Les cahiers du Musée National 

d’Art Moderne, été 1989 

MERCIER P., « Évolution de l’art dahoméen », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-

11,  Seuil, 1951, pp.185-193 

MILLS G., « Art and the anthropological lens », in The traditional artist in african 

societies, edited by Warren L. d’Azevedo, Indiana University Press, 1973, p.379-416. 

MVENG E., « Problématique d’une esthétique négro-africaine », Éthiopiques, n°23, 1975 

NDAW A., « Conscience et communication esthétique négro-africaine »,  Éthiopiques, 

n°23, 1975 

NDIAYE I., « Peinture populaire et art moderne », in Afrique, supplément n°4, Paris, 

musée de l’Homme, s.d, avril 1970 

NDIAYE I., « À propos des arts plastiques dans l’Afrique contemporaine », Cahiers de la 

maison de la culture de Reims, Reims, 1978 

NDIAYE I., « À propos de l’art contemporain : les écoles de Poto-Poto et de Dakar », 

Balafon, n°37, octobre 1977 

OGANDAGA G. R., « Étude sur le sacré », article publié sur Internet sur le lien 

 http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm  (pas de pagination) 

OUBLIÉ Jessica, « Du statut de l'artiste contemporain africain en France », article publié 

le 24/07/2007 sur le lien Internet  

http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695 (pas de 

pagination). 

PAUDRAT J. L., « Introduction sur l’art africain », in L’art africain, éd. Mazenod Paris, 

1988 

http://www.africultures.com/index.asp?menu=revue_affiche_article&no=3461
http://perso.orange.fr/africart/pages/etude2.htm
http://www.africultures.com/index.asp?menu=affiche_article&no=6695


 

 

PAULME D.,  « À propos des Kuoduo Ashanti », in L’art nègre, Présence  Africaine, 

n°10-11,  Seuil, 1951, pp.156-162 

PAUVERT J.-A. « Approche de l’art africain noir », in L’art nègre, Présence  Africaine, 

n°10-11,  Seuil, 1951, pp.72-84 

PEISSI P. « Les masques blancs des tribus de l’Ogoué », in L’art nègre, Présence  

Africaine, n°10-11,  Seuil, 1951, pp.182-184 

PERROIS L., « Note sur une méthode d’analyse ethno-morphologique des arts 

africains », in Cahiers d’études africaines, Volume 6, premier Cahier, n°21, 1966 : 69-85 

PERROIS L., « Anthropologie et histoire des arts africains », in De l’art nègre à l’art 

africain, 1990, p.70-77 

PIVIN J.-L, « Changer le regard sur l’Afrique », in Médianes, n°10, juillet 1998. 

PLASS M. W., « Poids à or Ashanti », in L’art nègre, Présence  Africaine, n°10-11,  

Seuil, 1951, pp.163-166 

QUEMIN A., « Le marché de l’art contemporain en France », in Encyclopedia 

Universalis, Paris, 2001 

QUEMIN A., Le rôle des pays prescripteurs sur le marché et dans le monde de l’art 

contemporain, in Rapport du Ministère des Affaires Étrangères, juin 2001. 

RATTON Ch., « L’or fétiche », in L’art nègre, Présence Africaine, n°10-11, Seuil, 1951, 

pp.136-155 

RAUTENBERG M., « Vers la démocratie culturelle », in Actes des ateliers de 

l’intégration régionale, ADRI, 2001 

RAYMONDE M. et QUEMIN A., « La certification de la valeur d’art. Experts et 

expertises », in Annales ESC, n°6, spécial « Mondes de l’art », novembre-décembre 1993 

SCIENCES HUMAINES, n°114, Mars 2001 

SCOHY A., « Réflexions sur l’évolution de l’Art congolais », in « Brousse », I-2, 1948. 

SECK S., « L’école de Dakar : réalité historique ou escroquerie intellectuelle ? », in 

Éthiopiques n° 70 

SENGHOR L. S., « L’esthétique négro-africaine », Diogène revue trimestrielle,  n°16, 

Gallimard, 1956 



 

 

SENGHOR L. S, « Pour une philosophie négro-africaine et moderne », in Revue 

Ethiopiques n°23, 1980 

SOMÉ R., « Qu’est-ce que la mondialisation ? », in Revue Africaine n°1, Fikira, 

L’Harmattan, 2006, pp.19-40 

SOW H., « De l’art du pouvoir au pouvoir de l’art », article publié le 01/10/2002 sur le 

site http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id_chronique=13 

STEPHAN L., « Ethnologie-Ethno-esthétique », in Encyclopédie Universalis, Corpus 8. 

STEPHAN L., « La sculpture africaine, essai d’esthétique comparée », in L’art africain, 

Paris, 1988, éd. Mazenod, pp.31-486 

SYLLA A., « Senghor et les arts plastiques », in Éthiopiques, n°69, 2002 

SYLLA A., « Art africain contemporain. Une histoire plurielle », in Diogène, numéro 

184, Gallimard 1998. 

SYLLA A., « Le parallélisme asymétrique dans l’art africain », in Éthiopiques, n°46-47, 

1987. 

TALL P. I, « Situation de l’artiste négro-africain contemporain », in Art nègre et 

civilisation de l’Universel, Dakar, Nouvelles Editions africaines, 1975 

THOMPSON R. F., « Yoruba artistic Criticism », in D’azevedo, ed., 1973 : 31-57 

THOMPSON R. F., « An aesthetic of the Cool», in African Arts, VII, I, automne 1973 

TUMBA S. L., « Considérations sur l’esthétique négro-africaine francophone d’hier et 

d’aujourd’hui », Article sur en ligne sur le lien : 

http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc 

UHLMAN F., « West Africa : Court and Tribal Art », Arts Council, Londres, 1967, 

catalogue d’une exposition organisée par William Fagg. 

VINCENT L. T.,  in Encyclopédie de la Pléiade, « Ethnologie régionale », I, édition 

Gallimard, 1972 

WEITZ M., « Le rôle de la théorie en esthétique », in Philosophie analytique et 

esthétique, textes rassemblés et traduits par Danielle Lories, préface de Jacques 

Taminaux, Paris, Méridiens Klincksieck, 1988, p-27-40 

http://www.artatoom.com/chronique.php?id_typechronique=7&id_chronique=13
http://www.ln.edu.hk/eng/staff/eoyang/icla/Shango%20Lokoho%20TUMBA.doc


 

 

VOGEL S. M., « Baule and Yoruba Art Criticism. A comparaison », in The Visual Arts. 

Plastic and Graphic, Justine M. Cordwell ed., La Haye-Paris-New York, Mouton, 1977. 

 


